# ΟΠΟΛΙΤΗΣ



Πόπη Πολέμη, Γιά τούς 'Αρβανίτες τῆς "Ανδρου • Νίκος Θεοτοκάς, Οι τρομοκράτες • Κωνσταντίνος Καβουλάκος, Μαθήματα ἀπό τό Κόσοβο • "Αγγελος 'Ελεφάντης, 'Η γλώσσα μας κινδυνεύει!!! • Παναγιώτης Νοῦτσος, 'Η «πολιτισμική οἰκολογία» στό πεδίο τοῦ σχολείου • 'Ετιέν Μπαλιμπάρ, 'Η Εὐρώπη: Τό «ἀνέφικτο» μιᾶς εὐρωπαϊκῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη; • Κλώντ Λέβι-Στρώς, Δομισμός καί Οἰκολογία • 'Αριστείδης Μπαλτάς, Διονύσης Καψάλης: Παρουσία καί παραγωγή • 'Αλέξανδρος 'Αργυρίου, Σημεῖα ἀναφορᾶς τῆς πεζογραφίας τοῦ 'Α. Φραγκιᾶ • Γιάννης Κουβαράς, ὁ Φιλεταῖ(ε)ρος Λειβαδίτης • Γιῶργος Φαράκλας, 'Ο Κάντ καί ἡ ὑπαγωγή τῆς θεωρίας στήν πράξη • Κώστας Βούλγαρης, Βιβλιοκριτικές • 'Από τίς τελευταῖες ἐκδόσεις

Μηνιαία Ἐπιθεώρηση • Ἰανουάριος 2001 • τεῦχος 84 • δρχ. 1000

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ Μηνιαία Έπιθεώρηση Ίανουάριος 2001 τεῦχος 84 • δρχ. 1000

#### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

Έλλάδα Έτήσια (12 τεύχη): 10.000 δοχ. Έξαμηνιαία (6 τεύχη): 5.000 δοχ. Φοιτητική (12 τεύχη): 7.500 δοχ. Όργανισμοί, τράπεζες κλπ.: 15.000 δοχ.

Ευρώπη Έτήσια (12 τεύχη): 12.000 δοχ.

Άλλες χῶρες Ἐτήσια (12 τεύχη): 15.000 δοχ.

Τραπεζικός Λογαριασμός: Άγγελος Έλεφάντης Έθνική Τράπεζα τῆς Έλλάδος ὑποκ. 132 ἀριθ. λογαριασμοῦ 401740-48 (παρακαλοῦμε νά ἀναγράφεται τό ὄνομα τοῦ καταθέτη)

μέ ταχυδρομική ἐπιταγή στή διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ

## ПЕРІЕХОМЕНА

Πόπη Πολέμη, Γιά τούς 'Αρβανίτες τῆς "Ανδρου......5

#### ΔΙΑ ΓΥΜΝΟΥ ΟΦΘΑΛΜΟΥ

| Νίκος Θεοτοκάς, Οἱ τρομοκράτες                                                  | 8  |
|---------------------------------------------------------------------------------|----|
| Κωνσταντίνος Καβουλάχος, Μαθήματα ἀπό                                           | 11 |
| τό Κόσοδο                                                                       | 15 |
| Παναγιώτης Νοῦτσος, Ἡ «πολιτισμική οἰκολογία» στό πεδίο τοῦ σχολείου            | 18 |
| Έτιέν Μπαλιμπάο, Ἡ Εὐρώπη: Τό «ἀνέφικτο» μιᾶς εὐρωπαϊκῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη;  | 22 |
| Κλώντ Λέδι-Στοώς, Δομισμός καί Οἰκολογία 'Αριστείδης Μπαλτάς, Διονύσης Καψάλης: | 30 |
| Παρουσία καί παραγωγή                                                           | 43 |

#### ΚΑΙ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΓΝΩΡΙΖΩ

| 'Αλέξανδρος 'Αργυρίου, Σημεῖα ἀναφορᾶς       |    |
|----------------------------------------------|----|
| τῆς πεζογραφίας τοῦ ᾿Α. Φραγκιᾶ              | 49 |
| Γιάννης Κουβαράς, Ὁ Φιλεταῖ(ε)ρος Λειβαδίτης | 55 |
| Γιώργος Φαράκλας, Ὁ Κάντ καί ἡ ὑπαγωγή       |    |
| τῆς θεωρίας στήν πράξη                       | 60 |
| Κώστας Βούλγαρης, Βιβλιοκριτικές             | 62 |
| Από τίς τελευταῖες ἐκδόσεις                  | 64 |

Έξώφυλλο: Λιουμπόδ Πόποδα, Προσωπογραφία κοριτσιοῦ μέ σόμπα, 1908.





## Γιά τούς 'Αρβανίτες τῆς "Ανδρου

Θά ήταν στήν τρίτη ή τετάρτη δημοτικοῦ, λίγο πρίν ή λίγο μετά τήν ἀπριλιανή δικτατορία, ὅταν ἡ δασκάλα μᾶς ἔβαλε νά ἀλληλογραφήσουμε μέ συνομηλίκους μας ἀπό σχολεῖα ἄλλων περιοχῶν. Δέν ξέρω πῶς μοιράζονταν οἱ διευθύνσεις οὕτε θυμᾶμαι ἄν τά γράμματα τά στέλναμε ὀνομαστικά. ἀντίθετα θυμᾶμαι ὅτι τό γράμμα ἀπαραιτήτως ἄρχιζε μέ μία παράγραφο πού ἐξέθετε ἐν συντομία τό γεωγραφικό στίγμα καί τήν ἱστορική ἐξέλιξη τῆς Ἄνδρου. Ὅλοι λοιπόν ξεκινούσαμε μέ τούς μακρινούς μας προγόνους Πελασγούς πού εἴχαμε πρόσφατα ἀκούσει στό μάθημα τῆς πατριδογνωσίας ἤ εἴχαμε βρεῖ στό Θησαυρό τῶν Γνώσεων, τή σχολική ἐγκυκλοπαίδεια τῆς ἐποχῆς.

Δέν φαντάζομαι ὅμως κανένας συμμαθητής μου ἀπ' τό σχολεῖο τῆς Χώρας (δέν ξέρω κατά πόσον αὐτή ἡ μέθοδος δι' ἀλληλογραφίας ἐφαρμοζόταν καί στά χωριά) νά ἔγραψε πώς τό νησί αὐτό, κατά τό ἕνα τρίτο, κατοικεῖται ἐδῶ καί πέντε αἰῶνες ἀπό ᾿Αρβανίτες. Καί δέν τό γράφαμε γιατί ἀπλούστατα ἡ πληροφορία δέν εἶχε διαπεράσει τό φίλτρο τῶν σχολικῶν, ἄρα ἐπίσημων, προφορικῶν ἢ γραπτῶν γνώσεων πού καλούμαστε νά ἐμπεδώσουμε μεταλαμπαδεύοντάς τες σέ ἄλλα παιδάκια τῆς ἡλικίας μας. Κι ἄς εἴχαμε πολλοί ἀπό μᾶς ἀκούσει πώς ἡ μιά γιαγιά μας ἦταν «ἀρβανίτισσα», κι ἄς μᾶς ἔλεγαν Κολιδᾶ, Κυρτάτα, Λουκίσα, Μανάλη, Μανδαράκα, Μάνεση, Μπάλα, Τουντασάκη ἢ Χέλμη.

"Ημαστε παιδιά τῆς Χώρας, μιᾶς οἰκονομικά εὔρωστης καί πολιτικά συντηρητικῆς κοινωνίας καπεταναίων καί ναυτικῶν, πού ἀτενίζαμε ἀγέρωχοι τό μέλλον. Γόνοι τῆς κατοχικῆς γενιᾶς, πού αὐτή, ὅσο νά 'ναι, δυσκολεύτηκε καί φρόντισε νά μᾶς μεγαλώσει στά πούπουλα ἔτοιμους νά κατακτήσουμε τούς αἰθέρες. Πηγαίναμε συχνά στήν 'Αθήνα γιά τούς ἀπαραίτητους γιατρούς, τά ψώνια καί τά συναφῆ. Ἐπιστρέφοντας μέ τό καράδι, πού ἔπιανε στό Γαύριο, τό λιμάνι στά δορειοδυτικά τοῦ νησιοῦ, νιώθαμε πώς πραγματικά δρισκόμαστε στά χωρικά μας ὕδατα μόνο ὅταν καδατζάραμε τή Σταυροπέδα, ὅταν δλέπαμε τόν Πιτροφό καί τά ὑπόλοιπα χωριά τῆς κοιλάδας τῆς Χώρας.

Γιατί εἶναι ἀλήθεια πώς στά δόρεια αἰσθανόμαστε λιγάκι ἔξω ἀπό τά νερά μας. Δέν νομίζω νά ἔφταιγε γι' αὐτό ὅτι εἴχαμε παρατηρήσει πώς ἦταν σέ γενικές γραμμές πιό ξανθοί καί πιό γαλανομάτες οἱ ἄνθρωποι ἐκεῖ. Κι ἄν





στά μεσόγεια χωριά ἦταν πιό στενεμένοι οἰκονομικά, ἄρα ἀλλιώτικοι, στό Μπατσί καί στό Γαύριο ἡ ἀρχόμενη τουριστικοποίηση ἄμβλυνε σιγά σιγά τίς διαφορές. 'Ωστόσο νιώθαμε διαφορετικοί, ἀλλά αὐτή ἡ διαφορά δέν ἀποτελοῦσε πρόβλημα καί ζητούμενο, πόσο μᾶλλον πού συνοδευόταν ἀπό ἕνα αἴσθημα ὑπεροχῆς. "Αλλωστε καί μέ τούς Κορθιανούς εἴχαμε διαφορές —ἐκεῖνοι εἶχαν μιά προφορά βαριά—, ἄν καί μαζί τους ὑπῆρχε μεγαλύτερη ἐξοικείωση.

'Απ' ὅλα τά «ἀρβανίτικα» χωριά, πιό κοντινή στή Χώρα εἶναι ἡ Βουρκωτή, καί ὁπωσδήποτε ὅλοι εἴχαμε δεῖ Βουρκωτιανούς νά μᾶς πουλοῦν τυρί ἤ νά ψωνίζουν στά μαγαζιά τῆς Χώρας. Τά ροῦχα τους, συχνά με χτυπητά χρώματα, προφανῶς σταλμένα ἀπό συγγενεῖς τῆς 'Αμερικῆς, μᾶς ξένιζαν. 'Ήταν συνώνυμο τοῦ κακοῦ γούστου, ὅ,τι εἶναι τά τσινάρικα στή Θεσσαλονίκη. Τή μυρωδιά τους, τή χαρακτηριστική ὀσμή τῆς κάπνας τοῦ τζακιοῦ, τήν ἀναγνώριζα ἀμέσως ὅταν ἔμπαιναν στό μαγαζί μας. ''Αλλο ἄν γιά μένα ἀνακαλοῦσε τίς πιό ἀπολαυστικές στιγμές, ὅταν ἔτρωγα λουκάνικα, φουρτάλια καί μακαρονάδα στό καφενεῖο τοῦ Κούδη στή Βουρκωτή ἤ στήν αὐλή τῆς κυρίας Μαρίας στή γειτονική ''Αρνη. Εἶχα δλέπετε τό προνόμιο νά ἐπισκέπτομαι συχνά τά χωριά αὐτά μέ τό σακίδιο στόν ὧμο χάρη στήν ὁδοιπορική ἔφεση τοῦ πατρός.

Γιατί ἐπίσης, ἄλλο στοιχεῖο διαχωρισμοῦ πού πρέπει νά θυμίσω, εἶναι ὅτι τά μεσόγεια ἀρβανιτοχώρια, πού ταυτίζονται μέ τίς ἀρχικές ἐγκαταστάσεις τῶν ᾿Αλβανῶν στό νησί —τά παραθαλάσσια εἶναι ὅλα μετεπαναστατικά—, εἴτε δέν εἶχαν δρόμο ἀμαξιτό οὕτε καί ἡλεκτρικό, σάν τή Βουρκωτή, εἴτε εἶχαν κακοτράχαλους χωματόδρομους, μέ ἀποτέλεσμα λίγοι ἀπό τούς συνομηλίκους μου νά ἔχουν ἐπισκεφτεῖ τά ἐξωτικά ἐκεῖνα μέρη. Πιό ἐξωτικά καί πιό μακρινά ἀπό τό Τόκιο, τόν Παναμά ἤ τό Κέιπ Τάουν, πού ἐπανέρχονταν στόν προφορικό καί γραπτό λόγο τῶν οἰκογενειῶν τῶν ναυτικῶν καί διαμόρφωναν τό σύμπαν μας. Στό κάτω κάτω ἀπ' αὐτά εἴχαμε δεῖ κάρτ ποστάλ καί τά σπίτια μας ἦταν γεμάτα ἀπό χαρακτηριστικά μικροαντικείμενα.

Τά γυμνασιακά θρανία θά μποροῦσαν νά εἶχαν γίνει πεδίο συνάντησης, ἀφοῦ τό γυμνάσιο τῆς Χώρας ἐξυπηρετοῦσε καί ὅλο τό ὑπόλοιπο νησί (πλήν Κορθίου γιά τίς τέσσερις πρῶτες τάξεις). Λίγοι ὅμως ἔφταναν σ' αὐτό —εἶχαν νά ξεπεράσουν μέ τά πόδια καί τό λεωφορεῖο τήν ἀπόσταση—, μόνο ὅσοι τά παιρναν τά γράμματα, τά ἀγόρια κατά προτίμηση, ἰδίως ἄν εἶχαν συγγενεῖς πού μποροῦσαν νά τούς δεχτοῦν οἰκόσιτους. ἀλλά κι αὐτοί ἦταν μαζεμένοι καί κάθε ἄλλο παρά διατεθειμένοι νά ἐκθέσουν τή διαφορά τους σέ μᾶς πού οὕτως ἢ ἄλλως ἤμαστε οἱ καλύτεροι μαθητές καί καταφανῶς εἴχαμε





τό πάνω χέρι. Ἐξάλλου ποιά διαφορά νά ἐκθέσουν; Ἡ γλώσσα πιά, στή γενιά αὐτή, εἶχε σχεδόν ὁλοσχερῶς ἐκλείψει, γιά τούς παποῦδες τους νά μιλᾶνε; Κάθε ἄλλη διαφορά εἰσπράττονταν ἀπλῶς ὡς κοινωνικά μειονεκτική θέση. Κι ἔτσι ἦταν. Δέν εἶχαν ἐπομένως κανένα λόγο νά τήν προβάλλουν κι ἐμεῖς —παιδιά μέ καλή ἀνατροφή, ἀπό οἰκογένειες πού εἶχαν τήν πολυτέλεια νά διδάσκουν τή φιλαλληλία— δέν εἴχαμε κανένα λόγο νά τήν ἀναζητοῦμε. Συνεπῶς ἡ συνάντηση μέ τόν «ἄλλο», πού ἦταν τόσο ἀπτός καί κοντινός, ἤταν καταδικασμένη νά ἀποτύχει. Τά ψήγματα τῆς δικῆς τους κουλτούρας, ἤ ἔστω ἐκείνης τῶν παπούδων τους, παντελῶς ἀπαξιωμένα, ἦταν καταδικασμένα κι αὐτά νά ἐκλείψουν. Ἐμεῖς, ὑπεροπτικοί καί αὐτάρεσκοι χωρίς νά τό ξέρουμε, ἤμαστε καταδικασμένοι νά χάνουμε μιά σημαντική συνιστώσα τοῦ χώρου ὅπου ζούσαμε, μία συνιστώσα πού θά μᾶς ἐπέτρεπε νά τόν δλέπουμε καθαρότερα, νά τόν κατανοοῦμε καλύτερα, μέ ὅ,τι αὐτό συνεπιφέρει. Τουλάχιστον ὅσο θά περιοριζόμαστε, ὅσοι θά περιοριζόμαστε στίς συμβατικές γνώσεις πού παρεῖχε τό σχολεῖο καί στή συντηρητική πλαισίωση.

"Όλα αὐτά δέν γράφονται ἀσφαλῶς ὡς αὐτοδιογραφικό σχόλιο. Οὔτε ἀποτελοῦν συμδολή στήν πρόσφατη συζήτηση περί 'Αλδανῶν καί 'Αρδανιτῶν ἀπό τίς στῆλες τῶν «'Ενθεμάτων». Τήν ἀφορμή τήν ἔδωσε τό πολύτιμο διδλίο τοῦ Τίτου Π. Γιοχάλα, "Ανδρος, 'Αρδανίτες καί 'Αρδανίτικα ('Αθήνα, 'Εκδόσεις Πατάκη, 2000), πού κυκλοφόρησε πρόσφατα, μέ ἐκτενή εἰσαγωγική ἱστορική μελέτη γιά τήν ἀλδανική ἐγκατάσταση στό νησί, συλλογή ἀρδανίτικων κειμένων καί τραγουδιῶν, καθώς καί ἀρδανίτικο γλωσσάριο τῆς

"Ανδρου.

Οἱ εἰδιχοί θά χρίνουν τό διδλίο στά καθέκαστά του. Σημειώνω μόνο πώς δασικός πληροφορητής τοῦ Τ. Γιοχάλα στάθηκε ὁ πατέρας μιᾶς συμμαθήτριάς μου ἀπό τό Γαύριο, πού «ἔπαιρνε τά γράμματα» καί ἔκανε κάθε μέρα 35+35 χιλιόμετρα γιά νά κάτσει στό διπλανό θρανίο. Μᾶς συνέδεαν αἰσθήματα ἀμοιδαίας συμπάθειας, ἀλλά αὐτός ὁ κόσμος πού ἦταν κατά κάποιο τρόπο ὁ δικός της καί ἦταν τόσο κοντινός οὔτε μᾶς πέρναγε τότε ἀπό

τό μυαλό.

PG

Γιατί τά μυαλά δέν φτιάχνονται μέ τόν ἀέρα πού ἀναπνέεις καί τό ἀλφαβητάρι τῶν ἄστρων. Φτιάχνονται ἐν κοινωνία. Καί ὅ,τι σχηματικά περιέγραψα, περίγυρος, σχολεῖο κλπ. εἶναι μιά περίπτωση ἀνάμεσα στίς πάμπολλες ὅπου ἡ διαφορά καί ἡ ποικιλία δέν συνιστᾶ ἀξία ἐκατέρωθεν, δέν συνιστᾶ πλοῦτο πού ἀνοίγει τούς ὁρίζοντες, πλοῦτο πού τόν γλεντᾶς. Ἡ σχολική καί ἐπίσημη πατριδογνωσία δέν ἐπιζητοῦσε, οὕτε νομίζω ἀκόμη ἐπιζητᾶ, νά δώσει τά κλειδιά γιά τήν κατανόηση τῶν ἀνθρώπινων συσσωματώσεων μέσα



στό χῶρο καί μέσα στό χρόνο, ἐνῶ ἡ κοινωνική συμβατικότητα δέν ἐπιτρέπει, ἀναγνωρίζοντας τή διαφορά, νά στηθεῖ μαζί της ἰσότιμο πανηγύρι.

Καί δέδαια δέν εἶναι τυχαῖο —γιά νά ξεφύγουμε ἀπό τό παράδειγμα πού συζητοῦμε— ὅτι ἀντίστοιχες εὐαισθησίες πού προκαλοῦν ἀνάλογες περιέργειες, καί μάτια νά δλέπεις καί αὐτιά ν' ἀκοῦς, ἄν κάπου ἀναπτύχθηκαν, αὐτό συνέθη κατεξοχήν στά περιδάλλοντα ἐκεῖνα ὅπου ἡ κατανόηση τοῦ κόσμου συνδέθηκε μέ τό αἴτημα τῆς ἀλλαγῆς του. Περιδάλλοντα, πού στή θέση τοῦ φόδου μήπως καί ἀνατραποῦν οἱ ὑπάρχουσες κοινωνικές ἱεραρχίες καί ἰσορροπίες, προέταξαν τό αἴτημα τῆς ἀναδιαπραγμάτευσης τῶν ἱεραρχιῶν καί θεώρησαν τήν κατανόηση τῶν μηχανισμῶν πού διέπουν τήν κοινωνία καί τήν ἱστορία της ἀπαραίτητη προϋπόθεση.

Πόπη Πολέμη

## Οἱ τρομοχράτες

Τό φαινόμενο τῆς τρομοκρατίας ἐπιδιώνει ἀνάμεσα στούς ἀναχρονισμούς πού κατατρέχουν αὐτόν τόν τόπο. Τρέφεται ἀπό αὐτούς καί γι' ἀντίδωρο, μέ τή σειρά του, τούς ἀνταποδίδει τροφή. Χέρι χέρι φονιάδες, διῶκτες καί νεκροπομποί τρομοκρατοῦν τόν Δῆμο. Καί ροκανίζουν τή δημοκρατία. Ένα μπάμ!, ἔνας νεκρός στά αἴματα ἤ ἔνας τραυματισμένος. Μιά προκήρυξη πού θυμίζει τά θεοτικά «δίκια» τοῦ Παπουλάκου, ἔνα κύμα τρομοκρατικῶν εἰδήσεων κι ἐκπομπῶν γιά κλέφτες κι ἀστυνόμους καί, κάθε λίγα χρόνια, ἕνα κύμα μέτρων καταστολῆς κατά τῆς τρομοκρατίας, πού, ἀντί γιά τούς πυρῆνες τῶν θλιδερῶν αὐτόκλητων ἱπποτῶν τῆς ᾿Αποκάλυψης, πλήττουν τόν πολίτη καί τίς ἐλευθερίες του.

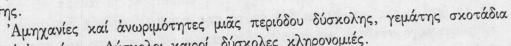
Ώστόσο, στόν εἰκοστό αἰώνα πού μόλις ἀποχαιρετήσαμε, τήν τρομοκρατία πουθενά δέν κατόρθωσε νά τήν ξεριζώσει ἡ καταστολή. Μόνο ἡ δημοκρατία πού γίνεται πράξη, ἡ ἐνεργός παρουσία τῶν πολιτῶν στά πολιτικά δρώμενα τήν ἔστειλε στό περιθώριο. Κι ἐδῶ εἶναι πού ἐκδηλώνεται ἀκόμα ἡ ἀμηχανία καί ἡ ἀδυναμία τῆς δικῆς μας κοινωνίας, τοῦ δικοῦ μας πολιτικοῦ πολιτισμοῦ. Διότι κατά τῆς τρομοκρατίας, στά χρόνια πού ἔζησα καί θυμᾶμαι τουλάχιστον, κανείς δέν πῆρε τήν εὐθύνη νά καλέσει τόν κόσμο νά ἐκδηλώ-





σει τήν ἀποδοκιμασία καί τήν ἀντίθεσή του. Κανείς δέν τόλμησε. Γιατί ἄρα-

'Από τόν 'Εμφύλιο καί μετά τά πιστόλια καί τά μπάμ! καταμεσῆς τοῦ γε; δρόμου, ἀποτέλεσαν, ἐν ὀνόματι τοῦ "Εθνους, μηχανισμό τῆς ἐξουσίας. "Οπως καί τά «νόμιμα» μπάμ-μπάμ-μπάμ! τῶν ἐκτελεστικῶν ἀποσπασμάτων. "Ομως, ἀπό τή δικτατορία καί ὕστερα, ἐν ὀνόματι τοῦ λαοῦ, τήν ἐργολαδία τοῦ πιστολιοῦ καί τῆς βόμβας τήν ἀνέλαβαν ἀριστερόλογες, ὀλιγομελεῖς καί σκληρά συνωμοτικές όμάδες ἐνόπλων. Μᾶς ἔχετε χιλιάδες σκοτωμένους, μπάμ!, σᾶς φάγαμε τόν Μάλλιο, τόν Πέτρου καί τούς ἄλλους... Θέλουμε δέν θέλουμε, μᾶς ἀρέσει ἥ ὄχι, ὡς ἐκδίκηση ἀκούστηκαν τότε αὐτά τά φονικά στ' ἀφτιά τῶν ἀνθρώπων, τῶν πολλῶν. Ἐκδίκηση. Οὕτε νόμιμο οὕτε λογικό οὔτε πολιτικό. 'Απλά, ἐκδίκηση στά αἵματα, στούς ἐξευτελισμούς καί στούς πόνους τῶν κατατρεγμένων. 'Ακόμα κι ὅσων εἶχαν «ἀνανήψει» μέ βάσανα καί ἐνοχές ἀνείπωτες. Κι οἱ παλιοί τρομοκράτες, οἱ παρακρατικοί, οἱ κουκουλοφόροι καί οἱ κληρονόμοι τους, σέ μιά χώρα μέ νωπά ἀκόμα τά αἵματα στά ὁποῖα γιά χρόνια τήν ἔπνιξαν, τί μποροῦσαν νά ποῦν ἐνάντια στή δία καί πῶς νά τό ποῦν; Κι ἡ ᾿Αριστερά —πού μόλις εἶχε ξαναδγάλει νόμιμα τή μύτη της στόν δημόσιο χώρο- ή μπερδεμένη στά δικά της καί ἀμήχανη ἀκόμα 'Αριστερά τῆς πρώτης μεταδικτατορικῆς νομιμότητας, ὁλιγώρησε. 'Αρπάζοντας ὅ,τι τῆς ἦρθε εὔκαιρο ἀπ' τήν παλιά σκευή της, δέν ὀνομάτισε τούς τρομοκράτες, απλά καί καθαρά, φονιάδες, φονιάδες σκέτο! Μόνο τούς εἶπε «προδοκάτορες» ή «πράκτορες τοῦ ἰμπεριαλισμοῦ» καί τούς μπουζούριασε μέ όλα τά κακά τῆς μοίρας στόν χῶρο τοῦ ἀριστερισμοῦ, τῆς άναρχίας, τῆς αὐτονομίας. 'Αριστεριστές, άναρχικοί καί τρομοκράτες, ὅλοι στό ἴδιο σακί, καταγγέλθηκαν συλλήβδην σάν «προβοκάτορες» καί «πράκτορες τοῦ ἰμπεριαλισμοῦ». Κι αὐτό, ἐν τέλει, ἐρήμην τῶν προθέσεων καί τῶν ἐπιδερμικῶν ἀναλύσεων, συνέτεινε στήν πολιτική νομιμοποίηση τῆς τρομοκρατίας. Στό δαθμό, δηλαδή, πού οἱ ἴδιοι οἱ τρομοκράτες ἀρνιόντουσαν πώς είναι «ἐνεργούμενα τῶν ξένων», διεκδίκησαν νά νομιμοποιήσουν στή συνείδηση τοῦ λαοῦ τήν ἀρμοδιότητά τους νά πιστολίζουν καί νά σκοτώνουν ὅχι ὡς «φονιάδες σκέτο» άλλά ως ἐκδικητές καί προφῆτες μιᾶς προδομένης ὑπόθε-



καί ἀντιφάσεις. Δύσκολοι καιροί, δύσκολες κληρονομιές.

Θέλουμε δέν θέλουμε, ἡ τρομοχρατία εἶναι φαινόμενο πού, στόν ἀντίποδα τῆς νεωτερικότητας καί τοῦ ὀρθοῦ λόγου, ριζώνει στίς μεγάλες διάρκειες τῆς καταστροφολογίας καί τῆς παραδοσιακῆς ἐπανάστασης. Εἶναι ἡ ἄλλη ὄψη





τοῦ καταστροφολογικοῦ προφήτη μέ τόν σταυρό. Δέν ἀρκοῦν συνθήματα γιά νά ἐξαλειφθοῦν οἱ ἀρχαϊσμοί. Δέν ἀρκεῖ ἡ καταγγελία γιά νά σδήσει ὁ ἀρχαῖος μύθος τοῦ Ρομπέν τῶν Δασῶν ἡ, ἄν θέλετε, ἡ μυθική προβολή καί διαχείριση τοῦ Νταβέλη ἡ τοῦ Γιαγκούλα στόν λαϊκό πολιτισμό. Χρειάζονται φῶτα. Χρειάζεται δουλειά μέ συνέχεια καί ἔνταση. Ἐπιχείρημα ζωντανό, νά κάμψει τή προσμονή τοῦ θεοτικοῦ «ἐκδικητῆ», πού εἶναι βαθειά φωλιασμένη στίς νοοτροπίες. Κυρίως, ἀπαιτεῖται αὐτό πού συνοδεύει τούς πολιτισμούς τῆς νεωτερικότητας: Κοινωνική δράση γιά τήν ἀλλαγή τοῦ κόσμου, συγκρότηση, δηλαδή, καί ὀργάνωση συλλογικῶν τόπων, πάνω στούς ὁποίους καί μόνον μποροῦν νά κατασκευάζονται ἀναχώματα ἀπέναντι στίς ἄχρονες παλίρροιες πού στρέφουν τήν ἐκάστοτε πνιγμένη λαϊκή ὀργή καί δυστροπία στούς ἔνοπλους προφήτες, στά κηρύγματα τῆς μισαλλοδοξίας, στά ἐκτεθειμένα σφάγια τῶν τηλεοπτικῶν ἐκπομπῶν, στούς Χριστόδουλους ἡ στή γεμάτη ἀδρεναλίνη καταστροφολογική μοναξιά τοῦ βίντεο γκέιμ, τοῦ ρέιδ ἡ τῶν ψυχοτρόπων.

Οἱ ἐκσυγχρονιστές μας ἀκολουθοῦν τήν πεπατημένη. Διεύρυνση τῆς ἁρμοδιότητας τῶν διωκτικῶν ἀρχῶν, περιστολή τῶν ἀτομικῶν καί πολιτικῶν δικαιωμάτων, φακέλωμα, τράπεζες γενετικοῦ ὑλικοῦ, νέα δικονομικά ἤθη. Πόλεμος στήν τρομοκρατία μέ τούς δικούς της τρόπους, μέ τά δικά της ἤθη. Βομβαρδίστε τόν πληθυσμό, κάποιον τρομοκράτη θά πάρει ἡ μπάλα!

Ώστόσο, ὁ μόνος τρόπος τρομοκράτησης τῶν τρομοκρατῶν ἦταν πάντοτε καί συνεχίζει νά εἶναι ἡ διεύρυνση τῆς δημοκρατίας πού ἐπιτρέπει τήν ἔκφραση τῆς λαϊκῆς ὀργῆς. Καί γιά νά γίνει αὐτό, ἀπαιτεῖται συνέχεια καί ἔνταση. Όργάνωση τῶν πολιτῶν, δηλαδή. ἀλναγέννηση τῶν συλλογικοτήτων, τῶν συλλόγων, τῶν ἑταιρειῶν, τῶν συνδικάτων καί, γιατί ὅχι, τῶν κομμάτων. Μόνο πού ὅλα αὐτά συνθέτουν, ἀκριδῶς, μιά προοπτική πού οὕτε ἡ παραδοσιακή δεξιά οὕτε ὁ πασοκογενής λαϊκισμός οὕτε οἱ κεντροαριστεροί οὕτε καί συντηρητικοί ἐκσυγχρονιστές μποροῦν καί θέλουν νά φορτώσουν τίς πλάτες τους. Διότι τά προτάγματα πού ἐπαγγέλλονται δέν θέλουν πολίτες ἀλλά πιστούς, πελάτες καί καταναλωτές.

Μένει ἡ ᾿Αριστερά πού, ὅμως, χρόνια τώρα ἔχει κάπου καταχωνιάσει τά ἐγχειρίδιά της τοῦ συντακτικοῦ καί τῆς γραμματικῆς κι ἀκόμα τά ψάχνει νά τά βρεῖ, μπάς καί πείσει τόν ἑαυτό της καί τούς ἄλλους ὅτι μπορεῖ νά ἀρθρώνει λόγο σταθερό καί συνεχή, ὅτι μπορεῖ νά ὀργανώσει τόν κόσμο της καί νά παραγάγει πολιτική.

Νίχος Θεοτοχάς

## ΜΑΘΗΜΑΤΑ ΑΠΟ ΤΟ ΚΟΣΟΒΟ:

Ἡ ἐπείγουσα ἀνάγκη γιά ἕνα νέο εἰρηνιστικό κίνημα

τοῦ Κωνσταντίνου Καδουλάχου

σοι συνεχίζουν νά άγανακτοῦν ἐνίστε μέ τόν προφανή παραλογισμό καί τήν άδικία πού παράγει ὁ σύγχρονος κόσμος κατηγοροῦνται συνήθως γιά ελλειψη ψυχραιμίας, γιά «ύστερικές» ή «συναισθηματικές άντιδράσεις» πού έμποδίζουν μιά λελογισμένη στάση ἀπέναντι σέ ὅσα συμβαίνουν. Μπορούμε νά δώσουμε ένα μερικό δίκιο σέ όσους λοιδοροῦν τό ξαφνικό ὅσο καί ἐφήμερο ἐνδιαφέρον πού προκαλοῦν στήν κοινή γνώμη καί στούς διανοουμένους σχολιαστές τῆς ἐπικαιρότητας ζητήματα σάν κι αὐτό τῆς χρήσης ραδιενεργῶν βλημάτων κατά τόν τελευταῖο μεγάλο πόλεμο, στά Βαλκάνια. Βέβαια, ὅ,τι ἐμφανίζεται ως ατομική ανεπάρκεια ή αφροσύνη των έξεγειρόμενων ένάντια στόν «ήπιο» πυρηνικό πόλεμο τοῦ NA-ΤΟ δέν είναι, στήν πραγματικότητα, παρά παρεπόμενο τοῦ ίδιου τοῦ συστήματος τῆς «ἐνημέρωσης». Ή «έπικαιρότητα» μοιάζει πράγματι μέ δίντεο-κλίπ μεγάλης διαρχείας, ὅπου σπλάτερ καρέ διαδέχονται τό ἕνα τό άλλο μέ ουθμό πολυβόλου, παρασέρνοντάς μας σέ μάταιες, δονκιχωτικές μάχες μέ τίς αίματοβαμμένες είκό-

Τό απεμπλουτισμένο ούράνιο μπηκε ξαφνικά στή ζωή μας, χωρίς κανένας νά μπορεῖ νά πεῖ ἀκριδῶς γιατί αὐτό ἔγινε τό Γενάρη τοῦ 2001 καί ὅχι δέκα χρόνια πρίν, ὅταν χρησιμοποιοῦνταν μαζικά κατά τοῦ Ίράκ, ή γιατί τό ενδιαφέρον γιά ένα τόσο σοβαρό ζήτημα θά διατηρηθεῖ ἀναγκαστικά γιά περιορισμένο χρονικό διάστημα. Οι υπόνοιες γιά κατευθυνόμενη άνακίνηση τοῦ ζητήματος, οἱ «ἀναλύσεις» πού τή συνδέουν μέ κάποιον ανταγωνισμό Εὐρώπης-ΗΠΑ περιορίζονται στό νά άναμασοῦν τό προφανές: Δέν ὑπάρχει παρά μόνο κατασκευασμένη ἀπό τά ΜΜΕ καί τά διεθνή κέντρα έξουσίας «έπικαιρότητα», τουλάχιστον τέτοια πού νά ἀπευθύνεται στίς «μάζες» καί ἄρα νά ἔχει μιά ὑπολογίσιμη πολιτική δραστικότητα. "Ομως εἶναι προφανές ὅτι αὐτό δέν ἀθωώνει τούς ὑπαίτιους τοῦ έγκλήματος κατά τῆς φύσης καί τῶν ἀνθρώπων πού ζοῦν ἐντός της, ἐνός ἐγκλήματος πού ἐπιτελέστηκε πρίν ἀπό δύο σχεδόν χρόνια λίγες έκατοντάδες χιλιό-

μετρα από τα καλά μονωμένα απέναντι στή μόλυνση, δόρεια σύνορά μας. Μιά «ἀνεπίκαιρη» πλέον καί γι' αὐτό «νηφάλια» ἐκτίμηση τῶν συνεπειῶν αὐτοῦ τοῦ κατά τά λοιπά ἐπίκαιρου ἐγκλήματος (πού ὅπως φαίνεται θά παραμείνει, χάρη στή σοφή απόφαση τῶν συμμάχων τοῦ NATO, στήν αφανή, καί ἄρα πραγματιχή, ἐπικαιρότητα γιά μερικά ἐκατομμύρια χρόνια ἀκόμα) μπορεῖ τώρα νά γίνει.

Τί νά πεῖ κανείς γιά τό ίδιο τό ζήτημα, χωρίς νά άποδυναμώσει τήν ούσία του; Έχουν γραφτεί, ύποθέτω, τά πάντα. "Ομως, ὅσο πιό λεπτομεφειακά καί μέ μεγαλύτερη τεχνική επάρκεια αναλύονται όλες οί πλευρές τῆς ὑπόθεσης, οἱ ἐπιπτώσεις στό οἰκοσύστημα, τό πέρασμα στήν τροφική άλυσίδα, οι κίνδυνοι γιά τούς χειριστές τῶν ἐπίμαχων ὅπλων, οἱ πιθανότητες μεταφορᾶς ραδιενεργοῦ νέφους μέσω τοῦ ἀνέμου στήν Έλλάδα, οι διάφοροι τύποι βλημάτων, οι ἐκθέσεις καί τά ἔγγραφα πού εἶχε στά χέρια της ἡ ἑλληνική ἤ όποια άλλη κυβέρνηση, οι διάφοροι άντίλογοι έκ μέρους σοβαρῶν ἐπιστημόνων, οἱ νομικές πτυχές τῆς ἀπαγόρευσης χρήσης συγκεκριμένων οπλικών συστημάτων, ή πιθανότητα μόλυνσης καί από πλουτώνιο, ποσειδώνιο καί άλλες οὐσίες μέ περίεργα ὀνόματα κ.ο.κ., τόσο περισσότερο απλώνεται σταδιακά μιά αδιόρατη αἴσθηση ὅτι ὅλα αὐτά δέν εἶναι παρά μιά ἀναλαμπή τῆς τηλεοπτικῆς ὀθόνης, ἕνα μάτσο ἐφημερίδες πού έχουν ήδη ἀρχίσει νά κιτρινίζουν καί πού σέ μερικά χρόνια θά αποτελοῦν πρώτη ὕλη γιά ἱστορικούς γεμάτους περιέργεια γιά τίς συλλογικές ψυχώσεις τῆς ἐποχης μας.

Ομως ή ζωή μας δέν βρίσκεται στό γυαλί, καί τό άπεμπλουτισμένο οὐράνιο είναι ἐδῶ! Ἐπίσης, ὅποιος είχε ἀκόμα σώας τάς φρένας τόν Μάρτιο τοῦ 1999 γνώριζε ήδη τότε, ακόμα καί χωρίς νά εἶναι εἰδικός, ότι ὁ βομβαρδισμός χημικῶν ἐργοστασίων καί διυλιστηρίων, στόν ὁποῖο ἐπιδόθηκαν πολύ γρήγορα οἱ ἀρχάγγελοι τοῦ ΝΑΤΟ, δέν μποροῦσε παρά νά ὁδηγήσει στόν ἀργό μεταπολεμικό θάνατο τῆς εὐρύτερης περιοχῆς καί τῶν κατοίκων της, σύμφωνα μέ τό πρότυπο



τοῦ Ἰράκ, πού ἡταν φυσικά γνωστό σέ ὅσους ἔχουν τό κουσούρι νά μήν ξεχνᾶνε εὔκολα τί γινόταν μέχρι προχθές. Η οἰκολογική καταστροφή καί ή χρήση ὅπλων, πού γιγαντώνουν τίς μακροπρόθεσμες συνέπειες τοῦ πολέμου ήταν γνωστές σέ όσους διάδαζαν καμιά έφημερίδα έχεῖνες τίς μέρες μόνο τά μέλη τοῦ ὑπουργικοῦ συμβουλίου φαίνεται πώς τίς ἄκουσαν γιά πρώτη

φορά τίς τελευταῖες βδομάδες...

Εἶναι λοιπόν ἐντελῶς ἄχρηστο νά περιμένει κανείς τίς λεπτομερείς μετρήσεις καί έρευνες πάνω στά άρρωστα σώματα τῶν «ἄτυχων» στρατιωτῶν τῶν «εἰρηνευτικῶν σωμάτων». 'Ακόμα κι ἄν οἱ «ἐπίσημες» ἐξετάσεις γίνονταν πραγματικά άνεξάρτητα από τίς πολιτικές βουλήσεις των κεντρικών έξουσιών, είναι άμφίβολο ἄν ἡ ἐπιστήμη μπορεῖ νά ἀποφανθεῖ μέ τρόπο κατηγορηματικό γιά τή συσχέτιση ραδιενέργειας-λευχαιμιῶν. Οι συνέπειες ἀπό χαμηλοῦ ἐπιπέδου ραδιενέργεια είναι μακροχρόνιες, όπως γνωρίζει κάθε συνειδητοποιημένος στά οἰκολογικά ζητήματα πολίτης. Μπορεῖ κανείς νά τίς δεῖ στήν περίπτωση τοῦ Ἰράκ, ἀλλά

καί πάλι ὑπάρχει ἡ «διαφορά τῶν συνθηκῶν», οἱ διαρκεῖς «ἐπιστημονικές ἀμφιδολίες» κ.λπ., ὥστε νά σχετικοποιηθεῖ ἡ σύγκριση μεταξύ Γιουγκοσλαβίας καί μιᾶς χώρας, ὅπου στό κάτω-κάτω ζοῦν θερμοκέφαλοι, ἀπολίτιστοι μουσουλμάνοι. Η ἐπιστήμη εἶναι ἀπό τή φύση της σκεπτικιστική. Οἱ ουθμοί τῆς ἔρευνάς της καί ή σταθερότητα τῶν πορισμάτων της δέν συμβαδίζουν μέ τό ἐπεῖγον τοῦ σήματος κινδύνου πού ἐκπέμπει πλέον ὁ πλανήτης: Ὁ σωστός ἐπιστήμονας θά διατηοεῖ εὕλογες ἀμφιβολίες γιά τήν ἀλλαγή τοῦ κλίματος τῆς γῆς, μέχρι νά δυθιστεῖ ἡ νῆσος Κρήτη ἡ ἀκόμα καί μετά τή δύθισή της, μέχρι νά διασταυρωθοῦν τά στοιχεῖα καί νά βεβαιωθεῖ – πιθανολογικά πάντα – ὅτι δέν παρεμβλήθηκε κάποιος άγνωστος, αστάθμητος πα-

Πῶς νά κρίνουμε λοιπόν; Ὁ μόνος τρόπος εἶναι νά ξεφορτωθούμε όλη αυτή τή σαδούρα τῶν «ἀπόψεων τῶν εἰδημόνων» καί τῶν «μετρήσεων» πού μᾶς κοιμίζουν γλυκά μέ τήν καθησυχαστική εἰκόνα τῶν ἀσπροφορεμένων ἐπιστημόνων, οἱ ὁποῖοι δαμάζουν τό κακό ύποβάλλοντάς το στή βάσανο τῆς παντοδύναμης γνώσης τους μέσα στ' αποστειρωμένα έργαστήρια τους, καί νά έμπιστευτοῦμε τήν απλή λογική καί τήν πρωτογενή μας όρμή πρός τήν αὐτοσυντήρηση. Τό ζήτημα δέν είναι ἐπιστημονικό, ἀλλά πολιτικό. Άρκετοί ἐπιστήμονες πού ξέρουν νά λειτουργοῦν καί ὡς ὑπεύθυνοι πολίτες μᾶς προειδοποιοῦν ἐδῶ καί τόσα χρόνια γιά τήν αύξηση τῶν κινδύνων, τούς ὁποίους παράγει άλόγιστα ὁ ίδιος ὁ πολιτισμός. Ακόμα κι ἄν ἡ «ἐπιστημονική ἀπόδειξη» τῶν καταστροφῶν συνεχίσει νά έκκρεμεῖ στό διηνεκές, ὁ καθένας καταλαβαίνει εύκολα ότι ή μετατροπή τῆς Γιουγκοσλαβίας σέ χαβούζα απόθεσης πυρηνικών αποβλήτων, πασπαλισμένων μέ κλοφέν καί διοξίνες από τήν καύση πετρελαίων καί χημικῶν, δέν συμβάλλει στή σταθεροποίηση τοῦ βαλκανικοῦ οἰκοσυστήματος καί, πάντως, δέν ὑπάρχει κανένας σοβαρός λόγος νά τή θεωρήσουμε ώς κάτι τό «άμελητέο», πού μπορούμε εύκολα νά άνεχτούμε, σάν τούς ἔτσι κι ἀλλιῶς ἀνεπαρκεῖς ἐλέγχους στά μαρούλια Κοσόβου πού έπτελεῖ ὁ «Δημόπριτος».

Θά ἤθελα κατ' ἀρχάς νά ἐπιδείξω κι ἐγώ «ἐπιστημονική εὐσυνειδησία» καί ν' ἀποφύγω τήν τόσο ἀναμασημένη σύνδεση τοῦ οἰκολογικοῦ ἐγκλήματος τοῦ NATO μέ τήν ἀμφισδήτηση τῆς νομιμότητας τῆς «ἀνθρωπιστικής ἐπέμβασης» ἐν γένει, ἀκολουθώντας ἔτσι τήν ἐπιστημονική τάση τῆς ἀνάλυσης τῶν προβλημάτων, τῶν διακρίσεων σέ κατηγορίες, τοῦ διαχωρισμοῦ τῆς «ἡθικῆς» ἀπό τήν «πραγματιστική» σκοπιά κ.λπ. Αυτή ή μοδάτη «άμεροληψία» συνοψίζεται σήμερα στό έπιχείρημα ότι «πόλεμος γινόταν, οι πόλεμοι δέν γίνονται μέ γλαδιόλες, άλλο ζήτημα είναι τά μέσα κι άλλο ο σκοπός». Νά πού τά αἰώνια διλήμματα ἐπανέρχονται ξανά καί ξανά μέ τήν ίδια μορφή. Όμως οὕτε καί οἱ ἴδιοι οἱ ἀπολογητές τοῦ πολέμου καταφέρνουν τελικά νά μείνουν πιστοί σε αὐτό τόν ἀπόλυτο διαχωρισμό. Προκειμένου νά αποκοιμίσουν τήν έτσι κι άλλιῶς νωθρή κοινή γνώμη εἶναι ἀναγκασμένοι νά μιμηθοῦν τούς Κνίτες, πού τό 1986 ἔτρωγαν ἐπιδεικτικά γιαουρτάκια ἔξω ἀπό τίς σχολές, ὥστε νά ἀποδείξουν ὅτι γιά τόν καλό κομμουνιστή ὑπάρχει σοβαρή διαφορά μεταξύ ἀνατολικῶν καί δυτικῶν ἀτομικῶν ἐργοστασίων. Ἔτσι καί τώρα, οἱ φορεῖς τῆς οἰκουμενιστικῆς, ἀνθρωπιστικῆς συνείδησης τοῦ δυτικοῦ κόσμου εἶναι ἀναγκασμένοι ν' ἀγκαλιάζουν βλήματα καί νά κόβουν ἀνέμελα βόλτες σέ πεδία βολῶν, γιά νά μᾶς πείσουν ὅτι δέν ὑπάρχει κάποια ἄξια λόγου ἀντίφαση μεταξύ τῶν χρησιμοποιημένων μέσων καί τῶν ἄσπιλων προθέσεών τους.

Αὐτή τή φορά δέν θά μπορέσουμε νά διαχωρίσουμε τά μέσα ἀπ' τούς σκοπούς, ὅπως ἀκριδῶς εἶναι ἀδύνατο νά διαχωρίσουμε τά φληναφήματα περί τοῦ «έξευρωπαϊσμοῦ» τῆς Ἑλλάδας ἀπό τό ξεπούλημα τῶν έλληνικών δασών, τίς «σκοῦπες» κατά τών μεταναστῶν, τήν ἀποδόμηση ἐνός ἀνύπαρκτου κοινωνικοῦ κράτους καί τήν απορρύθμιση μιᾶς ήδη απορρυθμισμένης ἀγορᾶς ἐργασίας, ὥστε νά ἐπιτευχθεῖ τό «ὅραμα τῆς ΟΝΕ». "Όπως ἐπίσης εἶναι ἀδύνατο νά διαχωρίσουμε τά ίδεολογήματα περί τῆς «πολιτισμένης Εὐρώπης τῶν ἀνθρωπιστικῶν ἀξιῶν» ἀπό τήν πραγματικότητα τῆς σύμπλευσης τῶν εὐρωπαϊκῶν χωρῶν μέ τίς έπιλογές τῆς ὑπερδύναμης. Όπως εἶναι, τέλος, ἀδύνατο νά διαχωρίσουμε τή «λεβέντικη, κριτική στάση τῆς Έλλάδας» ἀπό τήν πραγματικότητα τῆς ὑποταγῆς στούς ισχυρούς καί της οὐσιαστικής συνενοχής σέ όσα συνέβησαν καί συνεχίζουν νά συμβαίνουν στή Γιουγκοσλαβία. Ὁ διαχωρισμός θά μᾶς βοηθοῦσε βέβαια νά τά δολέψουμε κάπως μέ τήν ἔνοχη συνείδηση πού ύφέρπει ακόμα καί στήν πιό άδολη δημόσια παρέμβαση ύπέρ τῆς ἀπαγόρευσης τῆς χρήσης ὅπλων ἀπεμπλουτισμένου οὐρανίου - λές καί ἄν δέν εἶχαν χρησιμοποιηθεῖ αὐτά τά ὅπλα δέν θά ἐμφανίζονταν καρκίνοι καί τερατογενέσεις τά επόμενα χρόνια, ως άποτέλεσμα τῆς οἰκολογικῆς καταστροφῆς πού προκάλεσαν ακόμα καί οἱ «συμβατικοί» πύραυλοι. Ἡ ἐποχή τῆς ἀθωότητας ἔχει παρέλθει ἀνεπιστρεπτί.

Ακόμα κι ἄν οἱ ἰσχυροί τρελαίνονταν καί ἐπέβαλαν άπαγορεύσεις στόν έαυτό τους, στό δαθμό πού ή κατάσταση τῶν ἀντιπολιτευτικῶν δυνάμεων θά παρέμενε ή σημερινή, τίποτα δέν θά μποροῦσε νά έξασφαλίσει ότι οι άπαγορεύσεις θά τηροῦνταν πραγματικά, στό ὄνομα ἀνώτερων ίδεῶν καί ἀρχῶν. Πῶς νά ἔχει κανείς αὐταπάτες, ὅταν ἀκόμα καί τό διακοσμητικό Εὐρωπαϊκό Κοινοβούλιο περιορίζεται στό νά ψηφίσει ὑπέρ τῆς ἀπαγόρευσης χρήσης βλημάτων οὐρανίου, ἀλλά ὅχι καί τῆς ἀπαγόρευσης τῶν πειραμάτων καί τῶν δοκιμῶν; Τό φάντασμα τῆς ἀπόλυτης κυριαρχίας, τό ὁποῖο έμψύχωσε τίς φιλότιμες προσπάθειες τῶν ἐκτελεστῶν τῶν Βαλκανίων νά δλάψουν ἀνεπανόρθωτα τή ζωή τῆς περιοχῆς γιά μερικές χιλιάδες χρόνια –τιμωρώντας μέ τόν πιό σκληρό τρόπο ἀκόμα καί τούς πληθυσμούς πού ἀποτέλεσαν τό ἄλλοθι τῆς «ἀνθρωπιστικῆς δράσης», σάν νά ήθελαν νά τούς ἐκδικηθοῦν γιά τό θρά-

σος τους νά ἐπιθυμοῦν νά εἶναι κάτι παραπάνω ἀπό άπλό ύλικό χειραγώγησης- διαπερνάει μέ ἄνεση τούς τοίχους τῶν ἀπαγορεύσεων καί τῶν ἡθικῶν ἐνδοιασμῶν, πού κατά παράδοση ταιριωζουν περισσότερο στούς μεμψίμοιρους άδύνατους. Οἱ ἰσχυροί ή ὅσοι πεοιμένουν υπομονετικά τόν πορτιέρη νά τούς λυπηθεῖ καί νά τούς ἀνοίξει τήν πόρτα τοῦ κλάμπ τους ἔχουν άλλα κριτήρια προσανατολισμοῦ στήν καθημερινότητα τῆς παγκοσμιοποιημένης «κοινωνίας τῆς διακινδύνευσης». Ἡ κραταιή σκληρότητα του «ἐθνικοῦ συμφέροντος» ἐπιστρέφει σέ ολόκληρο τό δυτικό κόσμο ως άλάνθαστος όδοδείκτης τῆς πορείας τῶν χωρῶν σ' ἕνα άνταγωνιστικό καί έπισφαλές διεθνές περιβάλλον έστω κι ἄν δέν έχει ἀκόμα ξεφορτωθεῖ παντοῦ τά σοσιαλφιλελεύθερα, «άνθρωπιστικά» του ίδεολογικά φο-καί τῆς δικῆς μας κυβέρνησης γιά τήν παραμονή τῆς ΕΛΔΥΚΟ στό Κόσοδο;

Στήν πραγματικότητα, ακόμα καί ὅσοι διάστηκαν νά κραυγάσουν ύπέρ τῆς ἀποχώρησης τῶν Ἑλλήνων «είοηνοποιῶν» εἶναι κατά δάθος γαλουχημένοι μέ τόν νέο ρεαλισμό τῆς εὐθυγράμμισης μέ τό διεθνές σύστημα, δηλαδή μέ τή «νέα τάξη» πού ἀπεργάζονται οί κατεστημένες δυνάμεις στίς ΗΠΑ καί στήν Εύρώπη. Γνωρίζουν ότι ἡ ἐμβέλεια τῶν οἰκουμενικῶν τους ἀξιῶν θά εἶναι ἐλάχιστη, ἐάν ἡ Ἑλλάδα προβεῖ σέ μιά μονομερή ἐνέργεια ἀποχώρησης, πού θά τήν ἀπομόνωνε από αὐτούς πού ἔχει ἐπιλέξει ἐδῶ καί δεκαετίες ὡς συμμάχους της. Κι έτσι μένουμε καί πάλι μόνο μέ τόν ύπολογισμό τοῦ «ἐθνικοῦ μας συμφέροντος». Αὐτός είναι ὁ λόγος πού ὁ «σημιτισμός» μᾶς ἔχει στερήσει κάθε άληθινή ἀνεξαρτησία στή σκέψη καί στίς πράξεις. "Οσο κι ἄν γκρινιάζουμε ή έξεγειρόμαστε, κατά βάθος νιώθουμε κάποια άνακούφιση πού, παρά τίς διαφωνίες της, ή Έλλάδα δέν ἔρχεται σέ ρήξη μέ τό ΝΑΤΟ, οὖτε ἔρχεται σέ σύγκρουση μέ τούς ἰσχυρούς καί τήν Τουρκία έξαιτίας τοῦ 'Οτσαλάν ή τῆς καταστολῆς τῆς έξέγερσης στίς τούρκικες φυλακές (ἀκολουθώντας ἄλλωστε σ' αὐτό πιστά τό παράδειγμα τῶν ἀνθρωπιστῶν έταίρων της), ούτε «άπομονώνεται» ἐπιμένοντας στίς καταστροφικές ἐπιπτώσεις τῆς ραδιενέργειας στήν περιοχή μας. "Αλλωστε μιά μικρή χώρα εἴμαστε, τί θά κερδίσουμε αν μετατραπούμε στήν «Κούδα της Μεσογείου»;

Μέ τέτοιες ἀνόητες μεταφορές νά κυριαρχοῦν στήν πολιτική μας φαντασία, ἔχουμε ὅλοι χωνέψει γιά τά καλά τό δίκαιο τοῦ ἰσχυροτέρου, πού σέ λίγο δέν θά χρειάζεται οὕτε κάν τά φτιασίδια τῆς νέας, μεταψυχροπολεμικῆς ἰδεολογίας τοῦ ἔνοπλου «ἀνθρωπισμοῦ». Πίσω ἀπό τούς «δημοκρατικούς μας ἀγῶνες» ἀκούγεται μόνο ἡ ἐπωδός τοῦ συμδιδασμοῦ μέ τή σκληρή πραγματικότητα. Τό μόνο πού μᾶς διαφοροποιεῖ ἀπό τούς «συμμάχους» μας στό ζήτημα τῆς μόλυνσης τῆς Γιουγκοσλαδίας εἶναι ὅτι εἴμαστε πολύ κοντά της καί, ὅσο κι ἄν στρουθοκαμηλίζουμε, ὅσο κι ἄν μετρᾶμε ἐπιμελῶς τή μόλυνση τῶν ὑδάτων καί τοῦ ἀέρα, ὥστε νά

«πάρουμε μέτρα ἄν καί ὅποτε χρειαστεῖ», κανένας μας δέν τρέφει ἀληθινά ψευδαισθήσεις γιά τίς μακροχρόνιες συνέπειές της. Ἄς μήν καυχιόμαστε λοιπόν γιά τά ἀντιπολεμικά ἀντανακλαστικά μας εἶναι πολύ πιό μέτρια ἀπ' ὅσο φανταζόμαστε. Ἅς μήν ἐπαιρόμαστε γιά τίς οἰκουμενικές μας ἀξίες ὁ λόγος τῆς ἐπίκλησής τους εἶναι πολύ πιό φιλάρεσκα ἐγωιστικός ἀπ' ὅσο θέλουμε νά πιστεύουμε.

Από τήν «κρίση τοῦ οὐρανίου» δέν πρόκειται νά βγοῦμε πιό σοφοί. Οἱ λίγοι Εὐρωπαῖοι (σ' αὐτούς συγκαταλέγονται προφανώς καί οἱ ελληνες) καί Αμερικανοί πού διαθέτουν ακόμα ιστορική μνήμη γνώριζαν ανέκαθεν ότι δέν υπάρχει «δίκαιος πόλεμος» έκτός απ' τόν άμυντικό. Ώστόσο, ή ναρκωμένη δυτική κοινή γνώμη συνεχίζει νά χινεῖται στόν ἀστερισμό τῆς πολεμόχαρης άνθρωπιστικής ρητορικής καί τής τεχνοφασιστικής χειραγώγησης των περιβαλλοντικών κρίσεων. Τό γεγονός ὅτι ἡ ἐπέμβαση θά φονεύσει ἐκ τῶν ὑστέρων καί χωρίς ν' ἀφήσει ἴχνη αὐτούς πού ἤθελε νά σώσει μπορεί ν' άφήνει άδιάφορους τούς ήθικούς αύτουργούς τοῦ ἐγκλήματος, τούς λαούς τῆς «Δύσης», ὅσο αὐτοί συνεχίζουν νά προσανατολίζονται μέ βάση τό κριτήριο τῆς προσαρμογῆς στήν «ώμή πραγματικότητα». Αὐτή ἡ ἐγωιστική ἀγκύλωση τῶν λαῶν πού κούδεται κάτω ἀπό τό ὄμορφο πέπλο τῆς «νέας ἐποχῆς τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων», ἡ δαθύτερη ἀδυναμία τους νά δοῦν τήν ἐξάρτηση τῆς αὐτοσυντήρησής τους από τήν έγκαθίδουση ευρύτερων σχέσεων αλληλεγγύης καί συνεργασίας (πράγμα πού θά σήμαινε, μεταξύ τῶν άλλων, ἄνοιγμα τῶν συνόρων σέ ὅλους τούς ἀνθρώπους καί όχι στό κεφάλαιο, παγκόσμια άναδιανομή τοῦ πλούτου καί άλλαγή οἰκονομικοῦ μοντέλου ἀνάπτυξης) υπόσχεται δέβαια τά χειρότερα γιά τό μέλλον. Από μιά ἄποψη, ὁ φασισμός τῆς μιᾶς καί μοναδικῆς «πραγματικότητας» είναι ήδη πραγματικότητα.

Φοβάμαι ὅτι ὁ ἀντιπολιτευτικός οἶστρος ἐμποδίζει μερικούς ἀπό ἐμᾶς νά δοῦμε ὅτι ὁ Σημίτης ἔχει δίκιο πώς ή Έλλάδα δέν θά πρέπει νά ἀποχωρήσει ἀπό τό Κόσοδο, ἄν καί ἔχει δίκιο γιά λανθασμένους λόγους. Έάν θέλαμε νά εἴμαστε εἰλικρινεῖς θά ἔπρεπε νά ποῦμε ὅτι τό «ἐθνικό συμφέρον», γιά τό ὁποῖο μᾶς μιλάει, είναι νά κάνουμε τά «καλά παιδιά» πού τρῶνε ακόμα καί ραδιενέργεια αν τα διατάξουν. Μένει μόνο νά καταπιούμε υπάκουα τήν επόμενη μπουκιά. Θά έπρεπε όμως ἐπίσης νά ποῦμε ότι, ώς συναυτουργός τοῦ ΝΑΤΟϊκοῦ ἐγκλήματος (ἔστω κι ἐνάντια στή θέληση τῆς πλειοψηφίας τῶν Ἑλλήνων), ἡ χώρα μας όφείλει νά παραμείνει στή θέση της, ἄν καί είναι αυτογόητο ὅτι ἡ συμμετοχή στήν ΕΛΔΥΚΟ θά πρέπει νά είναι αὐστηρά ἐθελοντική, ἐνῶ ἡ ὑποχρεωτική στράτευση τοῦ ὑπουργικοῦ συμβουλίου γιά ἔνα τουλάχιστον έξάμηνο θά δοηθοῦσε πολύ στήν ἀποκατάσταση τῆς ἀξιοπιστίας του στά μάτια τῶν γονιῶν πού άνησυχοῦν γιά στρατιῶτες καί φοιτητές/τριες. Ὁ ἐσωτερικός χωρισμός καί ή ντέ φάκτο απόσχιση τοῦ Κοσόδου δέν ἔπρεπε νά είχε συντελεστεῖ, ἀλλά τώρα πιά

είναι πραγματικότητα, καί ἡ «είρηνευτική δύναμη» δέν είναι μόνο στρατός κατοχῆς, ἀλλά είναι ἐκ τῶν πραγμάτων ἀναγκασμένη νά παίζει καί «εἰρηνευτικό ρόλο», ὁ ὁποῖος θά ἔπρεπε νά ἀποτελέσει ἀντικείμενο συζήτησης καί νά οὐσιαστικοποιηθεῖ. Άλλά αὐτό φυσικά δέν φτάνει. Η κυβέρνηση θά ἔπρεπε ἐπίσης νά κινήσει γῆ καί οὐρανό, ὤστε νά ξεκινήσει διεθνής πρωτοδουλία γιά τόν καθαρισμό τῶν μολυσμένων περιοχῶν, μέ ἔξοδα φυσικά τῶν ἐπιτιθέμενων (ἡμῶν περιλαμβανομένων), μέτρο πού εἶναι τό μόνο πού ἐξασφαλίζει καί τό άληθινό μας, μακροπρόθεσμο «έθνικό συμφέρον». Καί θά έπρεπε νά ξεκινήσει διεθνή καμπάνια γιά τήν ἀπαγόρευση τῶν ἐπιθετικῶν πολέμων «ἀνθρωπιστικοῦ» χαρακτήρα καί ἐνάντια στή νέα παράνοια τῶν ἐξοπλισμῶν (ἀντιδαλλιστικῶν ὀμπρελῶν κ.λπ.), γιά τήν παύση τῶν βομβαρδισμῶν κατά τοῦ Ἰράκ καί τήν άρση τοῦ φονικοῦ ἐμπάργκο εἰς βάρος του, κ.λπ. κ.λπ.

Φυσικά όλα αὐτά εἶναι γιά ἄλλη μιά φορά ώραῖα λόγια καμία κυβέρνηση δέν θά προχωροῦσε έθελοντικά στήν ἀπομάκρυνσή της ἀπ' αὐτούς πού τή στηρίζουν στό διεθνές ἐπίπεδο (ἔστω κι ἄν τή στήριξη διαδέχονται ένίστε καί μερικές φάπες), χωρίς σοδαρή πίεση από αὐτούς πού τήν ἐκλέγουν στό ἐσωτερικό. Μιά τέτοια πίεση θά μποροῦσε νά ἀσκηθεῖ μόνο ἀπό ἕνα νέο, πλατύ εἰρηνιστικό κίνημα, πού θά ἔχει ἐπιτέλους άπαλλαγεῖ ἀπό τίς ὑποθῆκες τοῦ ψυχροῦ πολέμου, ἀλλά ἐπίσης δέν θά διστάζει νά συγκρουστεῖ μέ τούς λακέδες τῆς νέας τάξης, οἱ ὁποῖοι εἶναι σίγουρο ὅτι θά βροῦν κάτι γιά ν' ἀντικαταστήσουν τό ξεπερασμένο ἀπ' τά πράγματα στίγμα τοῦ «πράκτορα τῆς Μόσχας», πού ἔφεραν μέχρι πρότινος, δικαιολογημένα ή άδικαιολόγητα, οἱ εἰρηνιστές. Σ' αὐτό τόν κόσμο δέν λείπουν οἱ ἐχθροί: Μιλόσεδιτς, Σαντάμ, Μπίν-Λάντεν κ.λπ. είναι δέδαιο ὅτι θά παρουσιαστοῦν ὡς οἱ πολιτικοί μέντορες όσων ζητοῦν εἰρήνη καί ἀφοπλισμό. Τέτοιου είδους λάσπη δέν θά μπορέσει όμως νά τούς θίξει, έάν οι είρηνιστές καταφέρουν νά άσκήσουν μιά θεμελιωμένη κριτική της ἰσοπέδωσης καί ἐργαλειοποίησης τῶν μεγάλων ἰδεωδῶν τοῦ δυτικοῦ κόσμου ἀπό μέρους των κατεστημένων δυνάμεων κάθε είδους, άποκαθιστώντας τό νόημά τους μέ λόγους καί μέ πράξεις. Είναι δέ εὐνόητο ὅτι ἔνα τέτοιο κίνημα δέν μπορεῖ νά παραμείνει έλληνική ίδιαιτερότητα, χωρίς νά γελοιοποιηθεῖ ἀπό τά διεθνή καί ντόπια πρακτορεία τῆς ἀγοραίας ἰδεολογίας ὡς ἔκφραση ἐνός «ἀπειθάρχητου καί ἀνορθολογικοῦ» λαοῦ. Οἱ ἰσχνές ἀντιδράσεις στίς δυτικές χῶρες ἐνάντια στό παρανοϊκό ἔγκλημα, πού οί ίδιες διέπραξαν, δημιουργούν πρός τό παρόν άμφιδολίες γύρω ἀπ' τό ἄν ἡ ἀναλυτική κατηγορία τῆς «κοινωνίας τῶν πολιτῶν», πού συναντᾶται κάθε δύο φράσεις σέ όλα τά σύγχρονα διδλία περί δημοκρατίας, δικαιωμάτων κ.λπ., άλλά ἐπίσης γεμίζει καί τούς λόγους τῶν πολιτικῶν καί τῶν δημοσιογράφων, ἐκφράζει κάτι παραπάνω από τή στρεβλή αὐτοκατανόηση τῶν απολύτως ατομιστικών καί δυθισμένων στόν κυνισμό, μαζικῶν κοινωνιῶν μας.

## Η ΓΛΩΣΣΑ ΜΑΣ ΚΙΝΔΥΝΕΥΕΙ!!!\*

τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη

γλώσσα μας χινδυνεύει! Δέν είναι μόνον γλωσσαμύντορες καί γνωστοί θρηνωδοί πού βλέπουν θανάσιμους κινδύνους νά ἀπειλοῦν τή γλώσσα, όπως ή «λεξιπενία» τῶν νέων, ὁ ἐκλατινισμός τῆς γραφῆς, ἡ δίαιη εἰσδολή ξένων λέξεων, ὁ ἀφελληνισμός, τό ξέκομμα ἀπό τίς ρίζες καί τήν τρισχιλιετή διαχρονία τῆς ἐλληνικῆς γλώσσας. Τώρα προστίθενται καί ὅσοι, ὅχι χωρίς βάση εἶναι ἀλήθεια, βλέπουν ὅτι οἱ ἐθνικές γλῶσσες, ίδιαίτερα τῶν μικρῶν ἐθνῶν ὅπως τό ἑλληνικό, είναι καταδικασμένες σέ άλλοίωση καί τελική έξαφάνιση μέσα στή χοάνη τῆς παγκοσμιοποίησης, στήν όποία ἐπελαύνει ὁ ὁδοστρωτήρας τῶν ἀγγλικῶν καί ἡ έπικράτηση τῆς οἰκουμενικῆς «τεχνοαγγλικῆς». Καί, έπιπλέον, έπισημαίνεται ὁ κίνδυνος ὅτι ἀκόμη κι αὐτή ή ίδια ή άγγλοφωνία νοθεύεται άπό μιάν άλλη ύπερκείμενη γλώσσα τῆς εἰκονογραφημένης πληροφορικῆς. Διότι τό νέο ἐπικοινωνιακό ἰδεῶδες, εἰκονικό καί τυποποιημένο, κωδικό καί τεχνικιστικό, στερεότυπο καί πάνω ἀπ' ὅλα «ὑπερεπικρατειακό» ἀφαιρεῖ ἀπό τίς γλῶσσες τόν συμβολικό καί τόν ἐκφραστικό τους φωτοστέφανο. Αν, ακολουθώντας τόν Βάλτες Μπένγιαμιν, θεωρήσουμε ότι «ή γλώσσα είναι, σέ κάθε περίπτωση, όχι μόνον κοινοποίηση τοῦ κοινοποιήσιμου άλλά καί σύμβολο τοῦ μή κοινοποιήσιμου», τότε ἡ απίσχνανση τῆς γλώσσας, ὁ περιορισμός της σέ απο-κλειστικά ἐπικοινωνιακές λειτουργίες καί ἡ ἔκπτωση όλων τῶν ἐκφραστικῶν της στοιχείων ὁδηγεῖ σέ μιά νέα πραγματικότητα πού ὁ Κωνσταντίνος Τσουκαλάς περιγράφει ως έξης:

«'Αποδυναμώνεται ἡ ἀξία τοῦ ἐπιχειρήματος, ἡ δύναμη τῆς ρητορικῆς, μιά ὀλόκληρη παράδοση λόγου καί τέχνης πού ἀνατρέχει στήν ἀρχαία πόλη καί στόν Μεσαίωνα κινδυνεύοντας νά πνιγεῖ στούς τυποποιημένους μαιάνδρους τοῦ Μicrosoft». Καί ἐν κατακλείδι, πάλι κατά τόν Τσουκαλά, «οἱ ἐθνικές γλῶσσες κινδυνεύουν νά μετατραποῦν σέ ἐκλεκτικά παρεφθαρμένες διαλέκτους μιᾶς ἄτυπης καί ἀπλῶς "χρηστικῆς" οἰκουμενικῆς τεχνοαγγλικῆς καί σέ ἀποδυναμωμένα παιχνίδια πού ἐπιδιώνουν πρός τέρψιν τῶν

φιλολόγων, τῶν ποιητῶν καί τῶν ἀμετανόητων έκκεντρικῶν».

Είναι έτσι τά πράγματα; Είναι δάσιμη ή πρόδλεψη ὅτι οἱ ἐθνικές γλῶσσες, ἄρα καί ἡ ἑλληνική, κινδυνεύουν νά μετατραποῦν σέ παρεφθαρμένες διαλέκτους μιᾶς ἄτυπης τεχνοαγγλικῆς καί σέ ἀποδυναμωμένα παιχνίδια πρός τέρψιν φιλολόγων, ποιητῶν καί ἐκκεντρικῶν; Έχει νόημα νά ἀντιπαρατεθεῖ μιά ἄλλη «πρόδλεψη», ὅτι ἡ ἑλληνική γλώσσα ποτέ δέν πεθαίνει καί ξανά πρός τἡ δόξα τραδᾶ;

Πρίν μερικά χρόνια σέ ενα συνέδριο άκουγα κάποια γλωσσοκοινωνιολόγο καί πανεπιστημιακό νά προφητεύει ὅτι σέ ἐκατό χρόνια πάνω κάτω, ἴσως σέ διακό-

<sup>\*</sup> Δημοσιεύτηκε στά «Ένθέματα τῆς Κυριακάτικης Αύ- γῆς», 14.1.2001.

σια, τά έλληνικά δέν θά υπάρχουν πιά. Δέν μέ ξέγισε τόσο ή κατηγορηματικότητα τῆς προφητείας. "Αλλωστε, ὅπως ἡ ἴδια ἡ γλωσσοκοινωνιολόγος δέν θά μποροῦσε νά στοιχειοθετήσει τήν πρόβλεψή της, άλλο τόσο κι έγώ δέν θά μποροῦσα νά τή διαψεύσω. Ξέρουμε άλλωστε χιλιάδες γλώσσες, διάλεκτοι, ίδιώματα καί ντοπιολαλιές έχουν έξαφανιστεῖ, άλλοιωθεῖ ή μεταμορφωθεῖ, ἀνάμεσά τους ἔνδοξες γλῶσσες ὅπως τά λατινικά ή τά ἀρχαῖα ελληνικά. Γιατί όχι καί οἱ σύγχρονες έθνικές γλώσσες, ίδίως αὐτές μέ τούς λίγους όμιλητές, ἄν πράγματι ὑπάρχουν ἰσχυρές καί ἀκαταμάχητες αίτίες πού ώθοῦν πρός τήν έξαφάνισή τους ή τήν μετάλλαξή τους σέ «παρεφθαρμένες διαλέκτους μιᾶς ἄτυπης τεχνοαγγλικής»; Έκεῖνο ὅμως πού ξενίζει περισσότερο σ' αὐτές τίς «προδλέψεις», περισσότερο κι ἀπό ένα είδος προφητισμοῦ πού τίς διακρίνει, είναι ὁ τελεολογικός τους χαρακτήρας, ένα είδος άναπότρεπτης νομοτέλειας. Κάτι σάν μοίρα πού βαραίνει πάνω στίς γλῶσσες καί τούς πολιτισμούς, μπροστά στήν οποία ή όποιαδήποτε αντίσταση είναι ματαιη καί έντέλει ή έμμονή όρισμένων, ἔστω κι ἄν αὐτοί οἱ όρισμένοι εἶναι όλόκληρα ἔθνη, δέν εἶναι παρά νοσταλγία, ρομαντισμός, άναχρονισμός, έκκεντρικότητα ή καί, εύθέως, συντηρητισμός. ή διαφορετικά, ή ίδια ή «πρόβλεψη» δέν προβλέπει τήν αντίσταση, άρα μιά διαφορετική προοπτική, άλλά τήν προσαρμογή στή νέα κατάσταση πραγμάτων, ακόμη κι αν κάποιος, όπως ό Κ. Τσουκαλάς, δέν ἐπιχαίρει γιά τίς μελλούμενες ἐξελίξεις.

Άλλά γι' αὐτήν τή διάσταση, πού κατά τή γνώμη μου είναι τό κύριο ζήτημα, παρακάτω. Γιά τήν ώρα άς σημειωθεῖ ὅτι αὐτοῦ τοῦ εἴδους ἡ πρόβλεψη γιά τό μέλλον τῶν ἐθνιχῶν γλωσσῶν συνάδει μέ ἀνάλογες προβλέψεις γιά τήν ἔκπτωση τοῦ ἔθνους, γιά τήν ἔκπτωση τῆς κεντρικότητας τοῦ κράτους-ἔθνους -ή άναφορά μάλιστα στήν κεντρικότητα τοῦ κράτους-ἔθνους θεωρείται κρατισμός καί έθνικισμός - άφοῦ πολλές ἀπό τίς παραδοσιακές του λειτουργίες ἐκχωροῦνται ή μεταφέρονται σέ υπερεθνικές οντότητες. Συνάμα, υπόρρητη ή καί ρητή είναι ή παραδοχή ότι ή ίδια «πρόδλεψη», τό γονάτισμα κάτω από τίς αναπότρεπτες έπιταγές τῆς παγκοσμιοποίησης καί ἡ προσαρμογή σ' αὐτές, ὡς πρός τίς γλῶσσες καί γενικότερα τίς πολιτισμικές ποικιλλότητες, προδιαγράφει τήν πολιτική περιθωριοποίηση των συλλογικοτήτων, των συστατιχῶν τῶν κοινωνιῶν μας, τοῦ πολιτικοῦ πολιτισμοῦ μας, ὅπως τόν γνωρίζαμε μέχρι σήμερα, καί τήν ἐπικράτηση τοῦ ἀκραίου ἀτομικισμοῦ στόν ὁποῖο τό αὐτόκεντρο ἄτομο δέν ἀναγνωρίζει παρά τόν ἑαυτό του καί δέν άναγνωρίζεται παρά στόν έαυτό του.

Οἱ τάσεις –ὄχι οἱ νόμοι βέβαια, δέν ὑπάρχουν νόμοι γι' αὐτά τά πράγματα, ὅπως π.χ. στή φυσική ὁ νόμος τῆς βαρύτητας – πού ὼθοῦν πρός αὐτή τήν κατεύθυνση εἶναι καί ὑπαρκτές καί ἀρκετά δραστικές. Γι' αὐτό δέν εἶναι ἀστήρικτη ἡ βάση ἀπό τήν ὁποία ἐκκινοῦν ὅσοι τουλάχιστον καταφέρνουν νά περιγράψουν πειστικά καταστάσεις καί φαινόμενα τοῦ καιροῦ μας, χω-

ρίς, ἀναγκαστικά νά περιπίπτουν στήν ἀγοραία καταστροφολογία καί τήν αὐθαίρετη μελλοντολογία. Δέν εἶναι μακρυά ἀπό τήν πραγματικότητα ὁ Κ. Τσουκα-

λάς πού υποστηρίζει ὅτι:

«Μέ όλοένα ἐντεινόμενους ρυθμούς ἡ ἀγγλοφωνία, ἔστω ἄτεχνη ἡ "σπασμένη", ἄρχισε νά μονοπωλεῖ ὅλους τούς τομεῖς αἰχμῆς τῆς ὑπερεθνικῆς ἐπικοινωνίας. Ἡ οἰκονομία, οἱ χρηματιστηριακές συναλλαγές, ἡ ἐπιστήμη, ἡ τεχνολογία, ὁ ἀθλητισμός, ἡ μόδα, οἱ τέχνες, ἡ μουσική, καί τά θεάματα μιλᾶν κατά τό πλεῖστον ἀγγλικά (...). Ἐφεξῆς ὅλο καί περισσότερο ἡ καθημερινή χρηστική λειτουργικότητα τῆς μητρικῆς γλώσσας ὀφείλει νά συμπληρώνεται καί νά ὑποστηρίζεται ἀπό ἀντίστοιχες ἐπιδόσεις στό τρέχον ὑπερεθνι-

κό ίδίωμα».

Είχα κι έγώ ὁ ίδιος ἐπισημάνει παρόμοιες ἰσοπεδωτικές συνέπειες πού έχει ή παγκοσμιοποίηση, ή κοσμοαγορά καί ή κοσμοοικονομία πάνω στίς έθνικές γλῶσσες.3 Πράγματι οἱ κίνδυνοι εἶναι ὑπαρκτοί. Ἡ παγκοσμιοποίηση μιλά άγγλικά, μιλά broken english, φτωχά ἀγγλικά ἤ τά ἀγγλικά τοῦ φτωχοῦ. Δέν πρόκειται, δέδαια, γιά τή μαζική ἐκμάθηση καί χρησιμοποίηση μιᾶς σπουδαίας γλώσσας ὅπως τά ἀγγλικά, κάτι πού θά ἄνοιγε στόν καθένα ένα παράθυρο στόν κόσμο. Τό ζήτημα είναι ή περίπου συνεννόηση τοῦ γκαρσονιοῦ, ἡ μίμηση, ἡ ἐπιτήδευση, ἡ χρησιμοποίηση ἄπειρων ξένων λέξεων στήν καθημερινή ζωή, ακόμη καί στόν ἐπιστημονικό λόγο, ἡ παραίτηση ἀπό κάθε γλωσσοπλαστική προσπάθεια έγκλιματισμοῦ, ἐνσωμάτωσης ξένων ὄρων καί λέξεων μέσα στό ὀργανικό σύστημα καί τό τυπικό τῆς δικιᾶς μας γλώσσας. Κι ὅχι μόνο. Τό ζήτημα είναι μιά έντονη τάση πρός τόν έκλατινισμό τῆς ἐλληνικῆς γραφῆς μέ τή χρήση τῶν ἠλεκτρονικῶν ὑπολογιστῶν καί τοῦ Διαδικτύου, φαινόμενο πού, πρό ἡμερῶν, ἐπισήμαιναν καί κατήγγειλαν 40 Έλληνες ἀκαδημαϊκοί μέ κοινή ἀνακοίνωσή τους, καταγγελία πού δέν θά ἔπρεπε νά ἀποδώσουμε στόν γνωστό γλωσσαμυντορισμό όρισμένων έξ αὐτῶν. Διότι τό ζήτημα ὑπάρχει καί εἶναι σοβαρό. Κι ὄχι μόνο. Ἡ μουσική «γιά τούς νέους», ρόκ, χίπ-χόπ, ήλεκτρονική, ράπ κλπ. μιλᾶ ἀγγλικά, ἡ νεανική «κουλτούρα» μιλᾶ άγγλικά. Καί γράφεται, κυρίως, στά άγγλικά. Τά μουσικά συγκροτήματα είναι δαφτισμένα μέ άγγλόφωνα ονόματα. Χιλιάδες είναι οι έλληνικές ἐπιχειρήσεις καί τά έλληνικά προϊόντα με ονόματα άγγλικά, παρόλο πού κάποιος νόμος τοῦ 1984 τό ἀπαγορεύει. Ό τουρισμός μιλᾶ ἀγγλικά. Τά ἀκαδημαϊκά συγγράμματα πολλές φορές μοιάζουν μέ φραγκοχιώτικα τά έργαστήρια καί οἱ ἐπιχειρήσεις νέας τεχνολογίας μιλοῦν ἀγγλικά. Δέν θά συνεχίσω, ὁ καθένας μπορεῖ νά ἐμπλουτίσει τόν κατάλογο.

"Ομως, τά φαινόμενα αὐτά συνιστοῦν τέτοιας τάξεως ἀπειλή, τάση ἀναντίστρεπτη ἐξ αἰτίας τῆς ὁποίας ἡ ἐλληνική γλώσσα, καί γενικά οἱ ὀλιγότερον ὁμιλούμενες γλῶσσες, πρόκειται στό μέλλον νά μετατραποῦν σέ ποιητικές ἐκκεντρικότητες; Δέν θά προσθέσω κι ἐγώ μιάν αἰσιόδοξη καί καθησυχαστική προφητεία. Πρέπει ὅμως νά πάρουμε στά σοδαρά δύο παραμέτρους τοῦ

ζητήματος.

Ή πρώτη: Οἱ γλῶσσες ἀλλάζουν ριζικά στή μακρά διάρχεια όχι μήνα τό μήνα ή δεχαετία τή δεχαετία. Αλλάζουν ριζικά όταν οι άνθρωποι πού τίς χρησιμοποιοῦν, οἱ ὁμιλητές, ὁλόκληρες κοινωνίες, ἀλλάζουν ριζικά. Ή ίστορική αὐτή παρατήρηση έχει ἀκόμη μεγαλύτερη σημασία όταν έχουμε νά κάνουμε μέ γλωσσες πού τό «ἔνσαρκο σῶμα τους», ἡ ὑλικότητά τους ἡ ἴδια είναι αποτυπωμένη σέ ἔργα λογοτεχνίας, ἐπιστήμης καί γενικά γραπτοῦ λόγου μεγάλης ἐμβέλειας, πού ἔρχονται μέσα ἀπό τόν μεγάλο χρόνο. Αὐτή ἡ ἔγγραφη αποτύπωση τῆς γλώσσας είναι τά ἰσχυρά ὀχυρά της. Μόνη της ή προφορικότητα εὔκολα, σχετικῶς, θά μπορούσε νά άλλωθεῖ. "Ας μήν ξεχνᾶμε ἐκεῖνο τό τόσο τετριμμένο scripta manent. Διότι, ἐπιπλέον, ἐκεῖνο τό, ἐπίσης τετριμμένο, ὅτι σημασία στή ζωή μιᾶς γλώσσας, ἄρα καί στίς μεταμορφώσεις της, ἔχει ἡ χρήση της, περιλαμβάνει, δέν μπορεί παρά νά περιλαμβάνει, καί τή γραπτή χρήση της κι όχι μόνο τή λαλιά, τήν όμιλία. Όταν όμως λέμε γραπτή χρήση τῆς γλώσσας έννοοῦμε ὄχι μόνο μιά πρακτική, ἀλλά ἕνα ὁλόκληρο σῶμα παιδείας καί πολιτισμοῦ, ὀργανωμένου, θεσμοθετημένου, ἔλλογου πολιτισμοῦ πού δέν προσβάλλεται εὔκολα καί μάλιστα καταλυτικά ἀπό τίς φευγαλέες χρήσεις. Έδῶ ἡ παιδεία, μέ τήν ἱστορικότητά της, ἡ έκπαίδευση μέ τούς θεσμούς της -σχολεῖα, πανεπιστήμια, ἐκδόσεις κλπ. - ἔχουν ἀποφασιστικό ρόλο. Τό ἴδιο σημαντικός είναι ὁ ρόλος τοῦ κράτους καί τῶν δημόσιων θεσμών πού «όμιλοῦν» γραπτώς. Όσο κι ἄν δγαίνουν στά παράθυρα τῶν ΜΜΕ οἱ ἐκπρόσωποί τους, όσο κι ἄν ἡ γλώσσα τῆς «εἰκονογραφημένης πληροφορικής» τούς έπηρεάζει, είναι υποχρεωμένοι νά «όμιλοῦν» γραπτῶς. Νόμοι, διοίκηση, δικαιοσύνη, πανεπιστήμια, ἐπιστήμη, λογοτεχνία κλπ. «ὁμιλοῦν» γραπτῶς, χρησιμοποιοῦν καί δέν μποροῦν παρά νά χρησιμοποιήσουν τή γλώσσα τοῦ ἔθνους τους, ὅσο κι ἄν ὁρισμένοι νομίζουν ὅτι μιά ἀγγλικούρα ἡ ἔνας ξενόγλωσσος νεολογισμός τούς περιποιεί τιμή.

Μ΄ αὐτή τήν πρώτη παρατήρηση ἔρχομαι σέ μιά δεύτερη πού, ἴσως, ἔχει περισσότερη σημασία γιατί ἀγγί-

ζει τό πρακτέο.

Εύκολα μπορούμε νά καταγράψουμε τήν άδράνεια καί τήν άδιαφορία μιᾶς κοινῆς γνώμης πού συνήθισε νά μήν έχει πρόβλημα μέ τά προβλήματά της, ἕνα ἐκ τῶν ὁποίων εἶναι ἡ ποιότητα τοῦ πολιτισμοῦ της. Ὁ πολιτισμός ὅμως δέν εἶναι πράγμα. Εἶναι ἀποτέλεσμα σχέσεων. Σχέσεων ἐπικοινωνιακῶν ἀλλά καί συγκρουσιακῶν μέσα στίς ὁποῖες ἐκφράζονται ἀντιτιθέμενες ροπές, ἀντιτιθέμενες ἀξίες, διαφορετικοί τρόποι ζωῆς, κοινωνικές σχέσεις καί συμφέροντα πού δέν βγαίνουν ἀπό τό καλούπι μιᾶς ἄνωθεν διατεταγμένης ὁμοιομορφίας. Τό τελικό ἀποτέλεσμα ἔχει ἀποκρυσταλλώσεις καί παγιώσεις, «εἶναι τό κοινά παραδεκτό», παρόλο

πού ἀμετάκλητες καί γιά πάντα ἀποκρυσταλλώσεις δέν ὑπάρχουν ποτέ. Τό παιχνίδι μέ τά μεγάλα διακυβεύματα τῶν ἀντιτιθέμενων τάσεων συνεχίζεται. Κι ἀκριδῶς αὐτό τό ἀέναο παιχνίδι δίνει τή δυνατότητα νά προβάλλονται ἀντιστάσεις ἀκόμη κι ἀπέναντι στίς πιό ἰσχυρές τάσεις. ᾿Αν, λοιπόν, ὑπάρχει αὐτή ἡ ἰσχυρή τάση πρός τήν ἀγγλοφωνία, καί πολύ περισσότερο πρός τήν «τεχνοαγγλική» πού θά ἰσοπεδώσει τίς ἐθνικές γλῶσσες, καί πράγματι ὑπάρχει, ἄλλο τόσο ὑπάρχει ἡ ἐξίσου ἰσχυρή τάση τῶν πολιτισμῶν καί τῶν γλωσσῶν νά μήν ὑποταχθοῦν, νά ἀντισταθοῦν, νά διατηρήσουν τόν ἑαυτό τους, ὅχι σάν ρομαντική νοσταλγία ἀλλά σάν ἀξία ἐνεργό γιά τό παρόν καί τό μέλλον τους.

Κι αὐτό ἀφορᾶ ὅλους, ὅχι μόνο τούς φιλολόγους καί τούς ποιητές. Ή γλώσσα είναι ενα γλωσσικό «συνανήκειν», μιά έστία, ή «τεχνοαγγλική» είναι ένα ξεσπίτωμα. Κανείς, ὑποθέτω, δέν αἰσθάνεται ἄνετα ὡς ἀνέστιος καί φερέοικος. Όσο κι ἄν ἐπιμένουν οἱ σειρῆνες τῆς μεταμοντέρνας γκλαμουριᾶς καί τῆς προσαρμογῆς στήν παγκοσμιοποιημένη πραγματικότητα, στή «νέα οίκονομία», στή νέα παραγωγικότητα, στίς νέες τεχνολογίες, στίς νέες άγορές, στά νέα ἐμπορεύματα, στά νέα έπαγγέλματα, στά νέα φερσίματα, στίς νέες «γλῶσσες», ὄσο λοιπόν, κι ἄν ὅλα αὐτά τά «νέα», πού θαμπώνουν τήν ὄρασή μας, ὑπάρχουν καί εἶναι δραστικά, ἄλλο τόσο ὑπάρχουν οἱ ἄνθρωποι καί ὁ πολιτισμός τους πού δέν δολεύονται μέ τήν προσαρμογή. Ή γλώσσα είναι ισχυρότατο άνάχωμα στήν προσαρμογή. Γι' αὐτό ἄλλωστε δάλλεται. Κι όχι μόνο ἡ ἐλληνική.

Γιά νά μή χαθοῦν οἱ πολιτισμοί, οἱ ἐτερότητες, γιά νά μή χωνευθοῦν οἱ εὐρωπαϊκοί λαοί καί οἱ εὐρωπαϊκές γλωσσες μέσα στήν κατσαρόλα πού ἐπιδάλλει ή παγκοσμιοποίηση (melting pot=χωνευτήρι), μέσα στή σαλατιέρα (salad bowl) πού προσφέρει ή μεταμοντέρνα νεωτερικότητα τοῦ σημερινοῦ κοσμοσυστήματος, γιά νά ὑπάρξει ἡ Εὐρώπη τῆς συνύπαρξης τῶν πολλαπλῶν ἐτεροτήτων, καί γιά νά μήν ὑπάρξει ἡ Εὐρώπη τῆς ὁμοιομορφίας, οἱ εὐρωπαϊκοί λαοί, ὄντας ἀνοιχτοί στούς διπλανούς τους καί γενναιόδωροι, άλλά καί ύπερασπιζόμενοι τά σύνορά τους, πρέπει νά ὑπερασπίσουν ό,τι τούς διαφοροποιεί καί πάνω ἀπ' ὅλα τίς γλῶσσες τους. Οι γλώσσες τῆς Εὐρώπης εἶναι ὁ πραγματικός «πλοῦτος τῶν ἐθνῶν» κι ὄχι ἡ ἐλευθερία τῆς ἀγορᾶς όπως δίδασκε ὁ "Ανταμ Σμίθ καί οἱ σύγχρονοι, ἡμεδαποί καί άλλοδαποί, προπαγανδιστές της.

2. Κων. Τσουκαλάς, «Ἡ ἰδιωματική γλώσσα ἐνός νέου κόσμου», Τό Βῆμα, Κυριακή 6 Αὐγούστου 2000.

<sup>1.</sup> Walter Benjamin, Δοκίμια φιλοσοφίας τῆς γλώσσας, μετφ.-εἰσαγωγή Φώτης Τερζάκης, ἐκδ. Νῆσος, 2000.

<sup>3.</sup> Ἄγγελος Έλεφάντης, «Ό νεοφιλελευθερισμός στή γλώσσα», ὁ Πολίτης, τ. 125, Μάιος 1994. Περιέχεται στό Διά γυμνοῦ ὀφθαλμοῦ, σ. 440-451, ἐκδ. Πόλις, 1998.

# Η «ΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΗ ΟΙΚΟΛΟΓΙΑ» ΣΤΟ ΠΕΔΙΟ ΤΟΥ ΣΧΟΛΕΙΟΥ

τοῦ Παναγιώτη Νούτσου

τίς 26 Ιανοαυρίου, κατά τήν «Australia Day», στίς ήμερολογιακές έγγραφές ένός διβλίου μέ ύπότιτλο Πολυπολιτισμός, Μετανεωτερικότητα καί (Αὐτο)διογραφία), θά μποροῦσε κανείς νά ἀναρωτηθεῖ πότε θά ἐκδοθεῖ ὁ πλήρης κατάλογος τῶν σταδίων γενοκτονίας των «Aborigines», αν θα καταστεῖ όντως «πολυπολιτισμική» ή Αυστραλία καταργώντας αυτή τήν ἀργία καί πῶς δλέπουν οι συμπάροικοι, ίδίως τῆς δεύτερης γενιᾶς, τούς «λαθρομετανάστες» από τήν Ασία. Έπιπλέον θα μπορούσε να έκληφθεί ως χρήσιμη γιά τήν ἀνασυγκρότηση μιᾶς οἰκολογικῆς ήθικῆς μέσω τῆς λογοτεχνίας καί τῶν μήντια ἡ πρόσφατη μελέτη τοῦ Γουίλλιαμ Πώλσον.2 Πρόκειται γιά ένδεικτική χρήση τοῦ ὄρου «cultural ecology» στό πεδίο τῶν ἐπικοινωνιακῶν σπουδῶν, ἀρκετά χρόνια μετά τήν είσαγωγή του ἀπό τόν ἀνθρωπολόγο Τζούλιαν Χ. Στιούαρτ³ καί πρίν ἀκόμη τό Διεθνές Ίνστιτοῦτο τῶν Ἐπικοινωνιῶν θέσει ὡς στόχο τῶν ἐνεργειῶν του τήν αποσόδηση «οποιασδήποτε δίαιης καί αἰφνίδιας έξαφάνισης παραδοσιαχῶν ἀξιῶν καί πολιτιστικῶν κατακτήσεων», γεγονός πού άναπότρεπτα θά ἐπέφερε τόν «πνευματικό μαρασμό τῆς ἀνθρωπότητας».

Αὐτή ἀχριδῶς ἡ μετάθεση τοῦ ἐνδιαφέροντος ἀπό τό άνθρωπογεωγραφικό στό ἐπικοινωνιακό πεδίο καί ἀπό έκεῖ, γενικότερα, στούς τρόπους διαχείρισης τοῦ «πολιτισμοῦ» συνοδεύεται ἀπό ὁρισμένα θεωρητικά συμφραζόμενα (γιά παράδειγμα τίς προδιαγραφές τῆς «sustainable development» καί τό θεώρημα τῶν «δύο πολιτισμῶν»), τά ὁποῖα στό τέλος τῆς δεκαετίας πού έδυσε έμβαπτίσθηκαν στήν ίδεολογική χρήση τῆς «globalisation». Τοῦτο ὅμως θέτει ἐξυπαρχῆς τό ἐρώτημα: ποιά ή ποιές ἐκδοχές τῆς «πολιτιστικῆς οἰκολογίας» αποτελοῦν απάντηση στήν «παγκοσμιοποίηση», δηλαδή ἀπειλή καί ἀντίδοτο, ἡ ἀντίστοιχα στρωμένο ἀνά τόν πλανήτη χαλί γιά τήν αβίαστη ἐπικράτησή της; "Ας δοῦμε τά πράγματα ἀπό κοντά καί προφανῶς μέ προσοφθάλμιο πού δέν μπορεῖ νά εἶναι μεγαλύτερο από τό ανθρώπινο μάτι, ακόμη κι όταν καθίσταται τό «παραθύρι μας ή θύρα τοῦ κόσμου».

Μέ τήν ἐπικέντρωση τοῦ ἐνδιαφέροντος στούς τρόπους ἀνάδυσης τῆς «Weltgeschichte» θά προσπαθοῦσε κανείς νά ἀποσαφηνίσει τούς σημερινούς διαύλους συναρμογής «τοπικοῦ», «ἐθνικοῦ κράτους» καί «παγκοσμιότητας», διευρύνοντας τό πεδίο ανάλυσης τῆς αγοραφοδικής πρακτικής ώς τά όρια τοῦ πλανήτη. Ο χρόνος, ως έργάσιμος καί ως υπό διάθεση, μετρα τούς κύκλους άναγκῶν τῆς ἴδιας άγορᾶς μέ ἐνιαῖο τρόπο ἀπό τήν ἄποψη τῶν ὑποκειμένων της πού, μέ διαφορετικούς βέβαια δρόμους, κινοῦνται πρός τήν ἀπόκτηση άξιῶν χρήσης γιά τήν ἰκανοποίηση αὐτῶν τῶν ἀναγκῶν. Μιά τέτοια οπτική καθιστά προγνώσιμη την άξίωση ή «έλεύθερη ατομικότητα» να προϋποθέτει τήν «καθολική ἀνάπτυξη τῶν ἀτόμων» καί τήν ἀναγωγή τῆς «κοινωνικής παραγωγικότητας» σέ «κοινωνική άξία». Ή πύκνωση τοῦ πεδίου τῶν διεθνῶν σχέσεων, σέ ὅ,τι άφορᾶ αὐτούς τούς διαφορετικούς δρόμους, δέν ὑπονοεῖ μόνον τήν έγκαθίδουση ένός μονοδιάστατου δικτύου διάχυσης τής άγοραφοδικής πρακτικής σέ ένα σύμπαν κοινωνικοῦ καί πολιτικοῦ ἀποκλεισμοῦ, μέ άλλοθι μάλιστα έναν ἀφηρημένο οἰκουμενισμό. Τά διαφορετικά «ἐμεῖς», πού συνωθοῦνται στίς ὄχθες τῶν πολλαπλῶν δρόμων, ἔχουν ὡς κοινή διασταύρωση τῶν «ταυτοτήτων» τους τή χειραφετική συμπεριφορά μέ στόχο τήν ἐπίτευξη «τοπικότητας-ἀτομικότητας», χωρίς τά τείχη τῆς ἀγοραφοδικῆς πρακτικῆς πού δέν γνωρίζει σύνορα πιά.

'Ως «τοπικότητα» ὄρισα, παραφράζοντας τά Grundrisse, τήν πλούσια σέ καθορισμούς καί σχέσεις ολότητα μικρής πληθυσμιακής κλίμακας: ή ίδιοσυστασία της συγκροτείται μέσα από ένα σύνθετο πλέγμα συντελεστῶν, ἡ διαπλοκή τῶν ὁποίων ὑπερβαίνει τούς ἐπιμέρους έχθέτες τῆς δυναμιχῆς τους. Οἱ τρόποι μέ βάση τούς όποίους άναγνωρίζεται ή καθημερινότητα των ύποκειμένων, γεγονός πού ουθμίζεται ώς συγκεκριμένη έπικοινωνιακή δράση στό πεδίο των ίδιαζουσων συνθηκών τῆς κοινωνικῆς τους ἐνσωμάτωσης, ἀποτρέπουν

<sup>1.</sup> Νοῦτσος, Π., Έλληνοαυστραλία. Πολυπολιτισμός, Μετανεωτερικότητα καί (Αύτο)διογραφία, 'Αθήνα 1996, σ.

<sup>2.</sup> Paulson, W., «Literature, Knowledge and Cultural Ecology», SubStance, 71/72 (1993), o. 27-37.
3. Stewart, J.H., Theory of Culture Change, Urbana, III,

<sup>4.</sup> Interantional Institute of Communications, Cultural Ecology, London 1998, o. 17.

τήν ἀπομόνωση τοῦ «τοπικοῦ», ὅπως συχνά προβάλλεται μέ τόν μανδύα ἐνός αὐτάρεσκου τοπικισμοῦ πού

συνιστα τήν άλλη όψη τοῦ «ἐπαρχιωτισμοῦ».

Στίς μέρες μας, από τήν ἄλλη πλευρά, ή «τοπικότητα» ὑφίσταται –παρά τά ἐπιφαινόμενα– τίς περισσότερες πιέσεις πού δέχεται τό «ἐθνικό κράτος» ἀπό τούς ἀγωγούς τῆς «παγκοσμιοποίησης», δηλαδή ἀπό τούς διεθνοποιημένους μηχανισμούς παραγωγής άγαθῶν, πρώτιστα συμβολικῶν. Μ' αὐτή τήν ἀφόρμηση μπορεῖ νά διακρίνει κανείς τήν ἀνάγκη ὄρθωσης ἐνός κινήματος πολιτιστικής «ίθαγένειας» διαποτισμένου μέ ένα πνεῦμα ἐνεργητικῆς κατανόησης τῶν ἐτεροτήτων γιά τή διεκδίκηση τοῦ δικαιώματος αὐτοδυναμίας τῶν πολιτιστιχῶν μειονοτήτων. Ἡ ἐξουδετέρωση ὅμως τοῦ έγγενοῦς πολιτιστιχοῦ «λαϊκισμοῦ», πού ἀντιπαραθέτει απλουστευτικά τό χθόνιο «έμεῖς» στούς ἐπτήλυδες «άλλους» καί ὑποθάλπει μιά πρακτική ξενηλασίας καί ρατσισμοῦ, θά ἀποτελοῦσε τή sine qua non προϋπόθεση γιά τήν τελεσφόρηση ένός τέτοιου κινήματος.

Αν οποιαδήποτε κριτική στάση ἐπαγγέλλεται τή χειραφέτηση ὡς ἀξία τῶν δικαιωματούχων τῆς «διαφορᾶς», δέν ὑπονοεῖται ὅτι ἡ «τοπικότητά» της καί ἡ σύστοιχη πολιτιστική «ἰθαγένεια» πού μορφοποιεῖ διολισθαίνουν σέ πρακτικές νεορατσισμοῦ πού τόν φόδο τῆς «ἐξομοίωσης» μεταβολίζουν σέ ἔπαινο τῆς «διαφορᾶς». ᾿Απέναντι στή μονωτική γυάλα τῶν ἰδεῶν καί τῶν νοοτροπιῶν διασκεδάζει ὁ ἀρχαῖος κυνικός τόν «πολιτισμόν ἐκτοπίζων». Δηλαδή μέσα ἀπό τό εὐτελές βαρέλι του ὑποδεικνύει τήν ἀνάγκη σχεδιασμοῦ καί ἀνάδυσης μιᾶς «ἀντι-κοινωνίας», σφήνα στήν πλάτη αὐτῆς πού τόν περιβάλλει. Σ΄ αὐτήν ἀκριβῶς τήν ἐναλλακτική δυνατότητα ὑπέρβασης τῆς μονοδιάστατης σκέψης καί τῆς ὁμογενοποιημένης συμπεριφορᾶς ἐπανακάμπτει ἡ κανονιστική ἀρχή στόν «καθένα ἀνάλογα

μέ τόν κώδικά του».

Η διαχείριση τῆς «έτερότητας» ώς «πολιτιστικῆς πολυμορφίας», καί στίς μέρες μας, τελεῖται πολλαχῶς. Θά μπορούσαμε νά έστιάσουμε τό ένδιαφέρον μας στό ιστορικό πλαίσιο μιᾶς ορισμένης μακρᾶς διάρκειας, στό πεδίο ανάδυσης τῆς Ευρώπης κατά τούς Νέους Χρόνους, ὅπου ἐμφανίζονται ἀργόσυρτες διαδοχικές έμπειρίες άμφίδρομων μεταναστεύσεων, όταν δηλαδή ή γηραιά άλλ' οὐδέποτε γερασμένη ήπειρος δέχεται καί στέλνει διαρχῶς χύματα μεταναστῶν «κατά δίου καί γῆς ζήτησιν». Πρόκειται γιά τήν ἐπισώρευση κοινωνικῶν καί πολιτικῶν ἀλλαγῶν στούς κόλπους τῆς Έσπερίας πού συνοψίζονται στόν σχηματισμό σειρᾶς έθνικῶν κρατῶν, στήν ἀποικιακή τους ἔξοδο στόν «νέο κόσμο» καί πρωτίστως στή διαμόρφωση κεφαλαιοκρατικῶν σχέσεων παραγωγῆς, μέ τή δημιουργία καί ἀναπαραγωγή συγκεκριμένων ταξικών αντιθέσεων. Άπό τά μέσα περίπου τοῦ 19ου αἰώνα καταγράφεται ἡ ύψηλότερη μεταναστευτική ροή (Β. καί Ν. Αμερική, Αὐστραλία, Ν. Αφρική), ἐνῶ στόν αἰώνα πού ἔδυσε, καί ιδίως μετά τόν Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο καί τήν έδραίωση τοῦ «ψυχροῦ πολέμου» ανάμεσα στό δυτικό καί τό ἀνατολικό μέρος τῆς Εὐρώπης ἐπικράτησε στό μέν πρῶτο ἡ ἐλεγχόμενη μετανάστευση (ὤς τό 1970) καί στό δεύτερο ή πλήρης απαγόρευση τῶν μετακινήσεων. Μόλις πρόσφατα ἀναζωπυρώθηκε ἡ συζήτηση γιά τήν ἀνάγκη ἐνός κύματος μεταναστῶν (πολλῶν ἐκατομμυρίων) στίς χῶρες τῆς σημερινῆς Εὐρωπαϊκής Ένωσης, ἀκριδῶς γιά νά διατηρηθεῖ ὁ ἐνεργός πληθυσμός καί τό ἐργατικό της δυναμικό (προφανῶς όλων τῶν «βαθμίδων», μέ ἔμφαση στίς «χαμηλότερες») σταθεροποιημένο ώς τό 2050 (ώς πρώτη δόση θεωροῦνται οἱ τετραχόσιες περίπου χιλιάδες πού μεταχινήθηκαν ἀπό τίς όμορες χῶρες τῆς κεντρικῆς καί ἀνατολικῆς Εὐρώπης). Σέ κάθε περίπτωση τό τοπίο μετά τό 1989 ἔχει οιζικά τροποποιηθεῖ, μέ τήν ἀθρόα εἴσοδο οἰκονομικῶν καί πολιτικῶν προσφύγων πού ώθήθηκαν στόν ξεριζωμό καί τήν περιπλάνηση λόγω τῆς πτώσης τῶν καθεστώτων τοῦ «ὑπαρκτοῦ σοσιαλισμού», τῆς δημιουργίας νέων ἐθνικῶν κρατῶν, τῶν «ἐθνοκαθάρσεων», τῶν τοπικῶν πολέμων καί τῆς περαιτέρω ἐξαθλίωσης τοῦ «τρίτου κόσμου». 'Ακόμη καί στή χώρα μας οἱ πρόσφατοι μετανάστες ἀποτελοῦν τό 5% τοῦ συνολικοῦ πληθυσμοῦ, τό 9% τοῦ ἐνεργοῦ καί

τό 20% τῆς μισθωτῆς ἐργασίας.

Μ' αὐτά τά «δεδομένα» πῶς ἀντιμετωπίζεται ὁ «ξένος» τῶν ἡμερῶν μας; Δέν είναι παράδοξο στίς δημοσκοπήσεις πού σχεδιάζονται καί πραγματοποιοῦνται ώς λήψη τοῦ ζητουμένου νά ἐμφανίζονται ὑψηλά ποσοστά (περίπου τό 2/3 τῶν ἐρωτηθέντων) ὅσων τόν έκλαμβάνουν ώς δημόσιο «κίνδυνο» καί ἀκένωτη πηγή ἐγκλημάτων. Πρόκειται γιά τήν ἰδεολογική «γαργάρα» τῆς περιθωριοποίησής του, ὅταν δραστηριοποιοῦνται ρατσιστικά κόμματα ἤ κόμματα ἐπιρρεπή στή ρατσιστική δημαγωγία, ψηφίζονται αὐστηρότερα μέτρα ἐλέγχου τῶν ὑποψηφίων μεταναστῶν, διευκολύνονται πρακτικές έλαστικότητας στήν προσφορά έργασίας, μέ ἐποχιακές καί ἀνθυγιεινές ἀσχολίες, πού ἐπιφέρουν τή φτηνή αναπαραγωγή των έργαζομένων/άπασχολούμενων καί ενθαρρύνουν τόν διαχωρισμό τους μέ φυλετικά κριτήρια. Ο «ρατσισμός» λοιπόν ώς σχέση ανισότιμων μερών τῆς ίδιας κοινωνίας μετατρέπει τήν «έτερότητα» ή απλώς τή «διαφορετικότητα» σέ έχθρότητα, μέ τήν έμπέδωση «προκαταλήψεων» καί «ξενοφοδίας» πού συνεπάγεται τήν αδιάπτωτη έχθρότητα τῶν ξενοφερμένων. Βέβαια τά «praejudicia», ὅ,τι δηλαδή είναι πρίν από κάθε λογική κρίση καί από κάθε θεσμό δικαίου, ἐκπορεύονται καί διαχέονται μέ τό «ζεστό» καί τό «κρύο» τοῦ ἴδιου κρουνοῦ: «ἐκ τῶν άνω», ως στοιχεῖα τῆς κυρίαρχης ἰδεολογίας ἤ ως δραστικό της υποσύνολο, μέ τήν επενέργεια «διανοουμένων», γνωστῶν καί μή ἐξαιρετέων, καί «ἐκ τῶν κάτω», στό πλαίσιο τῶν πιεστικῶν καθημερινῶν ἀναγκῶν επιδίωσης καί συμδίωσης. Ο ἄνωθεν κατευθυνόμενος ρατσισμός έχει ὑποστεῖ κατά τίς τελευταῖες δεκαετίες, μετά τή γενικευμένη αντίθεση πρός τίς ναζιστικές θηριωδίες, καί παρά τίς θνησιγενείς απόπειρες αποενοχοποίησης καί ἀπώθησης τοῦ 'Ολοκαυτώματος, μιά ὁρισμένη μεταλλαγή: έθεσε σέ δεύτερη μοίρα ή άγνόησε τή «φυλή» γιά νά προτάξει τίς πολιτιστικές διαφορές τῶν ἐθνικῶν ἡ ἐθνοτικῶν ὁμάδων πού ἀπό ἱστορικό δημιούργημα αντιμετωπίζονται ώς ή δεύτερη «φύση» τους. Διαφορές δηλαδή γλωσσῶν, ἐθίμων, θρησκειῶν πού αποτέλεσαν τό έφαλτήριο έκρατσισμοῦ τοῦ «δικαιώματος στή διαφορά»: πρίν απ' όλα τίθεται τό «δικαίωμα» προστασίας, σέ ένα πλέγμα «ἐπιθετικῆς ἐτοιμότητας», τῆς «ταυτότητάς» «μας» ὡς Γάλλων, Ίσπανῶν κλπ. Ο κάτωθεν φιλτραρισμένος ρατσισμός έχει θεσμικό ὑπόβαθρο καί ἀφορᾶ στό σύνολο τῶν διακρίσεων πού υφίσταται στή δουλειά, στή στέγαση, στήν έκπαίδευση, στήν περίθαλψη κλπ. Ύπόκειται μ' άλλα λόγια ἕνα καθορισμένο πλέγμα κοινωνικῶν ἀνισοτήτων καί σύστοιχης καταπίεσης, κατά τή διεργασία περιθωοιοποίησης κοινωνικών όμάδων, δηλαδή κατά τή δυσχερή πρόσβασή τους στήν άγορά έργασίας καί συναφῶς στά δημόσια ἀγαθά πού ἡ ἀντίληψη τῶν σημερινῶν κοινωνιῶν προσγράφει στήν άξιοπρέπεια τοῦ πολίτη.

Πῶς ἐκδηλώνεται ἡ διαχείριση τῆς «ἐτερότητας» στόν περίβολο τοῦ σχολείου, τόσο στήν ἀνάλωση τῶν συμβολικῶν ἀγαθῶν ὄσο καί κατά τήν ἐκδίπλωση τῆς καθημερινής πρακτικής των φορέων τής έκπαίδευσης; Τό σχολεῖο ήταν καί παραμένει «άγοραφοδικός» θεσμός, ἄν μέ τόν ὄρο «πολιτική τῆς ἀγοραφοβίας»5 έννοηθεῖ ή χειραγώγηση τῆς προσωπικῆς ζωῆς πού ύποβάλλουν οι θεσμοί τοῦ κράτους: ή συμβολική βία έπιμερίζεται τόσο στήν άδυναμία νά δγοῦμε μόνοι μας στό δρόμο ὄσο καί στήν ανάγκη, ἐφόσον ὁ συνεχής έγκλεισμός έγκυμονεῖ ἀπροσμέτρητους κινδύνους, ένός όδηγοῦ στά βήματά μας, μέ τά όποῖα δημοσιοποιοῦμε στάσεις καί ἀποφάσεις. Ἡ «ἀγορά» καί ἡ ἔλλειψη πρόσβασης στούς έξουσιαστικούς της μηχανισμούς δέν έξυπονοεῖ ἀπλῶς τή συνεπαφή οἰκονομικοῦ καί πολιτιχοῦ πεδίου, άλλά καί τό κομβιχό σημεῖο ὅλων τῶν σημαινουσών πρακτικών της συμπεριφοράς των έπικοινωνούντων ὑποκειμένων.

Η ἐπίτευξη τῆς αὐτοδυναμίας ὄσων μετέχουν στό (ἐκ)παιδευτικό γίγνεσθαι ώς «διδασκόμενοι» θά μποοοῦσε νά ἐκληφθεῖ ὡς ἐκδοχή χειραφέτησης. Τό ζητούμενο είναι πῶς μέ τούς δασκάλους θά ἐπιτύχουμε μιά στάση χωρίς δαδκάλους. ή, από τήν αποψη τοῦ «τέλους», πῶς θά κινηθοῦμε ἐντελῶς χωρίς αὐτούς. Μόνο πού ή παιδαγωγική τῆς ἀναζήτησης ἐκδιπλώνεται, στόν βαθμό πού φέρουν αποτελέσματα αυτές οι προκείμενες, ως στρατηγική τῆς ἀπελευθέρωσης ἀπό «πρότυπα» καί μοτίδα ίδεολογικοῦ πειθαναγκασμοῦ, δηλαδή από χειραγωγίες πού αποστρέφονται τόσο οί «δάσκαλοι» ὄσο ίδίως οἱ «μαθητές» τῆς «καχυποψίας». Σέ κάθε περίπτωση ή διαρκής ἐναλλαγή ρόλων, όταν διδασκόμενοι καταλαμβάνουν ἐπάξια τή θέση τῶν διδασκόντων καί τούς ξεπερνοῦν, περιορίζει δραστικά (χωρίς ποτέ νά έξαφανίζει) τήν έξουσιαστική πλευρά τῶν θεσμῶν μαθητείας καί πολλαπλασιάζει τά απρόοπτα πού διαφεύγουν από τήν κανονι(στι)κότητα τῶν λειτουργιῶν τους. Έννοεῖται ὅτι οἱ πτυχώσεις τῆς μαθητείας καλύπτουν τό σύνολο τῆς πραγματικότητας, καί συναφῶς ἡ «χειραφέτηση» δέν ἐξαντλεῖται στούς ἐκπαιδευτικούς της μηχανισμούς.

Δέν ἀποφεύγω τόν πειρασμό νά δώσω δύο παραδείγματα, ένα ἀπό τήν καθημερινή πρακτική τοῦ σχολείου καί ενα από τήν αντιμετώπιση κειμένου πού θά μπορούσε νά διδάσκεται σέ κάποια τάξη τοῦ Λυκείου. Παραφράζοντας τόν Νήλ Πόστμαν καί τροποποιώντας ἐπί τό ἐλληνικώτερον τά realia τῆς σκηνοθεσίας του θά μπορούσαμε νά μεταφερθοῦμε στή Νέα Μηχανιώνα, ὅπου μιά Δευτέρα πρωί ἐκκενώνεται τό Γυμνάσιο ἀπό τούς πανικόβλητους μαθητές πού τρέχουν νά σκαρφαλώσουν σέ δέντρα καί σέ στέγες. Τί τρέχει; ρωτάει ὁ ᾿Αλέξανδρος Σκίπι/ης ἔναν συμπατριώτη του πού τοῦ γνωστοποιεῖ πανικόβλητος ὅτι τά λιοντάρια τοῦ τσίρκου ἔσπασαν τά κλουδιά τους καί κυκλοφοοοῦν ἀδέσποτα στήν πόλη. Συνεχίζει νά οωτάει μέ «νόημα»: «αὐτό εἶναι καλό ἤ κακό γιά μᾶς τούς 'Αλδανούς;». Πράγματι, ή δαρύγδουπη δήλωση γιά «ἰσότιμη συμμετοχή όλων τῶν πολιτιστιχῶν ὁμάδων στό κοινωνικό γίγνεσθαι μέ ἀπόλυτο σεβασμό τῶν ἰδιαιτεροτήτων» τους κρίνεται από τό αν υπονοείται συναφῶς μιά χειραφετητική πρακτική πού περνᾶ ἀπό δύο διαχριτές καί συνάμα συντιθέμενες διεργασίες: τήν άπογκετοποίηση των μειονοτικών ομάδων καί τήν έξουδετέρωση τῶν μηχανισμῶν πολιτισμικῆς ἡγεμονίας, ακόμη καί έντός τῶν ἱεραρχούμενων δακτυλίων τοῦ ίδιου γκέτο.

Τά κείμενα ἔχουν τά δικά τους «συγκείμενα» καί μποροῦν νά ἀποδοῦν, μέσα καί ἔξω ἀπό τή σχολική αἴθουσα, λόγος χειραφετητικός εἴτε δίαυλος ἐνσωμάτωσης καί νομιμοποίησης τῆς πολιτιστικῆς «ἐτερότητας». Λόγου χάρη αὐτήν τή διττή καρποφορία δέν ἀποκλείει τό σεφερικό «ὄνειρο» τῆς ᾿Ακρόπολης:

«Ρώτησα ἀποδλακωμένος: Ποιός πλειστηριασμός;

Ποῦ ζεῖς μωρέ: Ἐδῶ χαλνάει κόσμος!... Τζένιο ἡ κυδέρνησή μας. Θά τίς παραχωρήσει αὐτές τίς πέτρες. Τί μᾶς χρειάζονται ἐμᾶς;

Έκείνη τή στιγμή ὁ μαυροντυμένος κύριος χτύπησε τό σφυρί. "Κατεκυρώθη" φώναξε κάποιος. "Κατεκυρώθη!" ἀντιλάλησε ἡ δοή τοῦ πλήθους.

Κέρδισαν οι Αμερικάνοι! εἶπε ἔξαλλος ὁ γείτονάς μου σάν ἄνθρωπος πού παρακολουθεῖ ποδόσφαιρο.

Ή ταραχή φούσκωνε μέσα μου.

Καί τί θά κάνουν; κατόρθωσα νά ρωτήσω.

Εἶναι δαιμόνιοι, ἀποκρίθηκε. Θά πελεκήσουν τοῦτες τίς κολόνες σέ σχῆμα σωληναρίου τῆς ὀδοντόπαστας. Ένιωθα πώς τό πλῆθος φύραινε γύρω μου καί μ

ἄφηνε ὁλότελα μόνο. Τότες εἶδα τόν Παρθενώνα γυ-

<sup>5.</sup> Νοῦτσος, Π., «Ἡ πολιτική τῆς ἀγοραφοβίας» (1987), στό: Π. Νοῦτσος, *Karl Marx*, ὁ κριτικός τῆς ἰδεολογίας, ἀθήνα 1988, σ. 82-87.

<sup>6.</sup> Postman, N., *The End of Education*, New York <sup>4</sup>1996, σ. 75-76· πρόλ. Hobsbawm, Ε., *Γιά τήν ἱστορία* [1977], μτφο. Π. Ματάλας, 'Αθήνα 1998, σ. 332-333.

μνό ἀνατριχιαστικά, χωρίς ἀέτωμα, χωρίς γεῖσο, μέ τίς κολόνες του πελεκημένες, γυαλιστερές, παρασταίνοντας ὑπέρογκα σωληνάρια. Ὁ δραχνάς μέ τίναξε ἀπό

τό κρεβάτι καθώς ουρλιαζα».7

Δέν ἔχω μελετήσει τίς θεωρητικές προκείμενες καί τό ἐρωτηματολόγιο ἔρευνας («Έθνος καί Δημοκρατία στήν Έλληνική Έκπαίδευση») πού πρόσφατα είδε τό φῶς τῆς δημοσιότητας (Τά Νέα, 7-12-2000) ἀπό τό Ίνστιτοῦτο Πολιτικῆς Κοινωνιολογίας τοῦ Ε.Κ.Κ.Ε. καί σύμφωνα μέ τήν ὁποία οἱ μαθητές τοῦ Λυκείου ἐμφανίζονται «ξενόφοβοι» κατά 53,9% καί ἀντίστοιχα νά ἐμπιστεύονται, πολύ μπροστά ἀπό ὁποιοδήποτε άλλο θεσμό, τήν Έκκλησία κατά 73,8%. Αν άναλογισθοῦμε τό εἶδος τῆς διαχείρισης τοῦ «πολιτισμοῦ», στήν ὁποία ἐπιδίδεται ἡ ἡγεσία τῆς ἐλλαδικῆς Ἐκκλησίας, καί τόν άμυντικό αὐτοπεριορισμό πού προσπαθεῖ νά έμπνεύσει στό ἀκροατήριό της, δέν είναι παράδοξο πού ἀπό ἄμβωνος σηκώνεται τό λάβαρο ἐναντίον τῆς «νέας τάξης πραγμάτων τοῦ παγκοσμιοποιητικοῦ χυλοῦ». Μέ τήν ἀναγωγή ἀκριδῶς τῆς Ἐκκλησίας σέ μηχανισμό μετασχηματισμού τῆς «διαφορετικότητας» σέ «έχθρότητα» διεκδικεῖται ξεχωριστός ρόλος στό κέντρο τῆς πολιτικῆς σκηνῆς (στήν περίπτωση τοῦ Ἰράν ή ομόλογη πρακτική ονομάσθηκε «cultural absolutism»),8 μέ αδιατίμητη παρακαταθήκη στό σημερινό χρηματιστήριο τῶν ἰδεῶν-δυνάμεων τά «χρωμοσώματα» τοῦ ἐλληνικοῦ «Γένους» καί τά «ἀρχέτυπα» τοῦ «πολιτισμοῦ» του.

Στόν ἀντίποδα αὐτῆς τῆς στάσης δέν καλλιεργεῖται ή ίδεολογική σκευή ένός μονοδιάστατου παγκοσμιοποιημένου λόγου πού στρέφεται πρός τήν όμοιομορφία καί τήν έξαγωγή ένός κατώτατου κοινοῦ παρονομαστή πού υποβάλλουν διεθνοποιημένοι μηχανισμοί «πνευματικής τεχνολογίας» καί συναφούς χειραγώγησης. Ίσα ἴσα οἱ δύο αὐτές μορφές πρόσκτησης τῆς σημερινῆς πραγματικότητας έχουν συμπληρωματική λειτουργία καί απέναντί τους έχουν, ως κοινή αντίθεση, ένα πνεῦμα συγκεκριμένης ανάδειξης των ετεροτήτων, χωρίς τή διολίσθηση σέ σκοπιμότητες ένός άφελοῦς ήγεμονισμοῦ στήν αποτύπωση πολιτισμικών φαινομένων. Πέρα από τή οητορεία της «ταυτότητας», των μικρόκοσμων ή τῶν μεγάχοσμων, κατατίθενται καί διεκδικοῦνται τά δικαιώματα τῶν πολιτιστικῶν μειονοτήτων καί πρώτιστα τῆς ἴδιας τῆς πολιτιστικῆς δημιουργίας. Ἡ τελευταία μάλιστα δέν εκλαμβάνεται ως άγωγός μεταβίβασης συναφων «άγαθων» πού αποκλείει τούς αυτοσχεδιασμούς, τήν ένεργό πρόσληψη καί διάχυση καθώς καί τήν ποικιλία μορφων «συγκρητισμού» ή «ύδριδια-

κῶν» πλαισιώσεων.

"Όσοι διαγκωνίζονται ποιός θά έκφράσει καλύτερα τήν «καρδιά ένός ἄκαρδου κόσμου καί τήν ψυχή τῶν ἄψυχων καταστάσεων» ἔχουν στό στόχαστρό τους θεσμούς τῆς πολιτικῆς δημοκρατίας καί ἀποσκοποῦν, ρητά ἡ ὅχι, στόν περιορισμό τῆς δραστικότητάς τους καί ὅχι στή διεύρυνσή τους. Μιά νέα «Δεξιά» ἀναδύεται, μέ τήν ἴδια δέβαια κατάφαση τῶν θεσμῶν τῆς «ἀγο-



ραφοδίας», ὄσων δηλαδή «νομιμοποιοῦν» τούς ἐξουσιαστικούς μηχανισμούς τῆς κοινωνίας με ἐπίκεντρο τήν «ἀγορά» ὡς σύμφυση τοῦ οἰκονομικοῦ, πολιτικοῦ καὶ ἰδεολογικοῦ πεδίου κατά τήν (ἀνα)παραγωγή τῶν κοινωνικῶν ἀνισοτήτων καὶ διακρίσεων. Πῶς ὅμως θά δραστηριοποιηθεῖ ἔνας ἐναλλακτικός κοινωνικός πυρήνας ἀντίστασης στή θεσμοποιημένη διαδικασία διάχυσης τοῦ ἀγοραφοδικοῦ λόγου καὶ τῆς οἰκείας πρακτικῆς; λέν θά καταφύγουμε στόν ἄμβωνα, μέσα ἡ ἔξω ἀπό τούς ναούς, γιά νά λάβουμε τόν «χρησμό» ἡ τό «χρίσμα». Ἰσως τό σχολεῖο, πού νά θέτει ἐξυπαρχῆς τούς λόγους γιά τούς ὁποίους ἐπιβάλλεται νά συμφωνήσουμε μέ τό δεύτερο σκέλος τῆς διάζευξης «studiare o studiare per saper studiare, 9 νά συνιστὰ μιά κάποια λύση...

8. Howard, Rh., E., Human Rights and the Search of Community, Boulder, Col. 1995, o. 51-52.

<sup>7.</sup> Σεφέρης, Γ., «Γλῶσσες στόν ᾿Ατερμίδωρο τόν Δαλδια-νό» [1970], Δοκιμές, ᾿Αθήνα ³1974, σ. 326-327.

<sup>9.</sup> Gramsci, A., Quaderni del carcere (1932), ἔκδ. V. Gerratana, II, Torino 1977, σ. 844.

# Η ΕΥΡΩΠΗ: ΤΟ «ΑΝΕΦΙΚΤΟ» ΜΙΑΣ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗΣ ΙΔΙΟΤΗΤΑΣ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ;

τοῦ Ἐτιέν Μπαλιμπάο

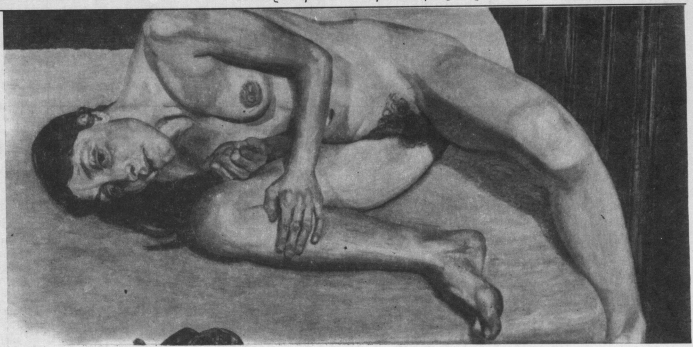
τίτλος αὐτῆς τῆς παρέμβασης, πού εἶχε ἀρχικά προβλεφθεῖ ἀπό τούς διοργανωτές τοῦ συνεδοίου, ήταν ο έξης: «Καταγραφή της άντιπαράθεσης μεταξύ μίας εύρωπαϊκής πολιτικής συνείδησης καί τῶν εὐρωπαϊκῶν ἐξουσιῶν». Σέ ποιό 6αθμό μπορούμε ώστόσο νά μιλᾶμε σήμερα γιά μία «εύρωπαϊκή πολιτική συνείδηση»; Καί τί θά πρέπει ἀκριδῶς νά εννοήσουμε με τόν όρο «ευρωπαϊκές εξουσίες»; Παίονοντας σκόπιμα τήν αντίθετη θέση από κάποιες θριαμβεύουσες θεωρίες πού προβάλλονται σήμερα από τίς χυβερνήσεις, τίς ίδιες τίς ευρωπαϊκές άρχές καί ένα μέρος τῶν πολιτικῶν σχολιαστῶν, ἔχω σκοπό νά ὑπερασπιστῶ ἐδῶ τήν «ἀπαισιόδοξη» ἰδέα ὅτι ἡ Εὐρώπη προσεγγίζει τή στιγμή αὐτή ἔνα σημεῖο «ἀνέφικτο»: κάτι τό όποιο άπαιτεί συνειδητοποίηση, προτάσεις, πρωτοδουλίες.

Σέ ποιά δεδομένα στηρίζεται ή διαδεδομένη ίδέα ὅτι ἡ εὐρωπαϊκή οἰκοδόμηση παρά τά ἐμπόδια καί τά ἐπεισόδια ὁπισθοδρόμησης (κρίση τῶν τρελῶν ἀγελάδων, ἀποκλίσεις σχετικά μέ τίς διαδικασίες διεύρυνσης τῆς Ἔνωσης σέ νέες χῶρες, σχετικά μέ τή δημοσιονομική ἐναρμόνιση), ἀκολουθεῖ τήν προδλεπόμενη πορεία καί ἀκόμη ὅτι διανύει ἀποφασιστικά στάδια; Οὐσιαστικά ἡ ἰδέα αὐτή στηρίζεται στό γεγονός τῆς προόδου τῆς νομισματικῆς, διοικητικῆς, καί, πρόσφατα, στρατιωτικῆς ἐνσωμάτωσης καί στή δημιουργία τῶν ἀντίστοιχων ὑπερεθνικῶν ὀργανισμῶν. Ἡ ἀντίθετη διάγνωση πού διατυπώνω δέν στηρίζεται στήν ἰδέα ὅτι οἱ ὑπερεθνικές ἡ «μεταεθνικές» πολιτικές δομές θά ἦταν κα-

θαυτές ἀνέφικτες ἡ ἀνεπιθύμητες: ἀντίθετα, ἔχει ὡς ἀφετηρία τήν ἰδέα ὅτι ἐνῶ ἡ ἀναγκαιότητά τους κατέστη ἀναπόφευκτη, προσκρούει σε ἐσωτερικά καί ἐξωτερικά ἐμπόδια, τά ὁποῖα δέν ἔχουν ἀκόμη ξεπεραστεῖ, καί τά ὁποῖα ἀποτελοῦν μάλιστα ἀντικείμενο μιᾶς διαρκοῦς ἀπόρριψης. Αὐτή ἡ ἄρνηση βρίσκεται κατά ἕνα μεγάλο μέρος στό ἐσωτερικό τοῦ φαύλου κύκλου γύρω ἀπό τόν ὁποῖο περιστρέφεται τό ζήτημα τῆς «πολιτικῆς συνείδησης» στήν Εὐρώπη.

Τά ἀποτελέσματα τοῦ πολέμου τῶν Βαλκανίων -άνάμεσα στά όποῖα συγκαταλέγεται ἡ ἐγκατάσταση ένός εὐρωαμερικανικοῦ προτεκτοράτου σέ μιά σειρά χωρῶν τῆς βαλκανικῆς ζώνης, ὁ ἐκφυλισμός τῆς πολιτικῆς κατάστασης στή Σερβία, ἡ ἐνθάρρυνση πού παρέχεται στή ρωσική κρατική τρομοκρατία κλπ.- συνιστοῦν ἔνα ἀπό τά ἀποκαλυπτικά στοιχεῖα αὐτῆς τῆς κατάστασης, ή ὁποία ἔχει ώστόσο παλαιότερες καί πιό δαθιές ρίζες. Πρόκειται γιά μιά κατάσταση πού άποκαλύπτει τό είδος τῆς «κρίσης» στήν ὁποία βρισκόμαστε καί τῶν μέσων πού χρησιμοποιοῦνται γιά νά τήν κουκουλώσουν, νά τήν καταστήσουν μή διακριτή. Θά άναφερθω άκόμη στήν άνυπαρξία σχεδόν τῆς κυκλοφορίας τῶν ἰδεῶν, τῶν προτάσεων, τῶν συζητήσεων μεταξύ Εὐρωπαίων «διανοουμένων», πέρα ἀπό τούς κύκλους τῶν εἰδικῶν. Καί, κατά συνέπεια, στόν παρεμποδισμό τῆς ἀνάπτυξης μιᾶς εὐρωπαϊκῆς «σφαίρας δημόσιας γνώμης», χωρίς τήν ὁποία δέν ὑπάρχει δημοκρατία (όχι μόνο αντιπροσωπευτική δημοκρατία, άλλά δημοκρατία έν γένει). Υπάρχουν φυσικά έξαιρέσεις σέ αὐτό, οἱ ὁποῖες, ὡς τέτοιες, εἶναι ἀκόμη πιό πολύτιμες: κάποιες όμάδες πού διεξάγουν συγκριτική έρευνα γύρω από τίς μορφές τῆς κρίσης τοῦ κοινωνικοῦ κράτους στήν Εύρώπη, καί, συνεπῶς, γύρω ἀπό

Καταληκτική παρέμβαση συνεδρίου, Φθινοπωρινό Πανεπιστήμιο τῆς Λίγκας γιά τά δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου, Παρίσι, 21 Νοεμβρίου 1999.



τίς έθνικές μορφές κοινωνικής προστασίας καί διαπραγμάτευσης ανάμεσα στό κεφάλαιο καί τήν έργασία, προσπαθοῦν νά καλύψουν τήν ἀπόσταση ἀνάμεσα σέ «συνδικαλιστικές κουλτοῦρες» καί νά διορθώσουν τίς άνισορροπίες δυνάμεων μεταξύ άφενός τῆς ἐργοδοσίας καί άφετέρου τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος στήν Εύρώπη. Κάποιες απόπειρες (ακόμη πιό σπάνιες;) ἔγιναν γιά τόν συντονισμό στό ἐπίπεδο τῶν Μή Κυβερνητικῶν 'Οργανώσεων, τῶν σκέψεων καί τῶν πρωτοβουλιῶν γύρω ἀπό τήν ἀνθρωπιστική δράση στά Βαλκάνια, ή τῆς ὑπεράσπισης τοῦ δικαιώματος ἀσύλου στόν χῶρο Σένγκεν... 'Αλλά, ἀπέναντι σέ ὅλα αὐτά: δέν ὑπάρχουν πραγματικά εὐρωπαϊκά πολιτικά κόμματα (ἰδιαίτερα στήν άριστερά). Ύπάρχουν μόνο κοινές όμάδες πίεσης στό ἐπίπεδο τῶν Βουξελλῶν καί τοῦ Στρασδούργου. Δέν ὑπάρχουν εὐρωπαϊκά περιοδικά ἤ εὐρωπαϊκές ἐφημερίδες. Δέν υπάρχουν θεατρικοί θίασοι ή ευρωπαϊκές ἐπιχειρήσεις στό χῶρο τοῦ θεάματος καί οἱ «άνταλλαγές» σε αὐτό τό πεδίο δέν προόδευσαν, ή ἀχόμη καί προόδευσαν άρνητικά, μετά τήν ἴδρυση τοῦ Θεάτρου τῆς Εὐρώπης ἀπό τόν Ζάκ Λάνγκ (Jack Lang) καί τόν Τζιόρτζιο Στρέλερ (Giorgio Strehler).

Καθώς θεωρῶ ὅτι, γιά αὐτό τό θέμα, δέν θά μπορούσαμε νά ἀρκεστοῦμε σε ἀφορισμούς, θά ἤθελα νά προσπαθήσω νά ἀναλύσω λίγο πιό λεπτομερῶς τίς μορφές καί τίς αἰτίες αὐτῆς τῆς παρακώλυσης, ἐνάντια στήν ὁποία προσκρούει ἡ προσδοκία πολλῶν ἀπό ἐμᾶς γιά μιά καινούργια ἰδιότητα τοῦ πολίτη, πού δέν θά παρέμενε ἐγκλωδισμένη στά ὅρια τῆς ἐθνικῆς κυριαρχίας, καί δέν θά παρέλυε ἀπό τήν παρούσα κρίση της. Θά ἀναλύσω σχετικά τέσσερα θέματα: 1) τό ζήτημα τοῦ κράτους, τοῦ λαοῦ καί τοῦ «συντάγματος» στήν Εὐρώπη, 2) τό πρόδλημα τῆς κοινωνικῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη, 3) τήν ἐνότητα καί τή διαίρεση τῆς Εὐρώπης,

4) τή μετανάστευση καί τό δικαίωμα ὰσύλου: τό δίλημμα «ἰδιότητα τοῦ πολίτη ἤ ἀπαρτχάιντ» στήν Εὐρώπη.

Τό κράτος, ὁ λαός καί τό «σύνταγμα» στήν Εὐρώπη

Ή συγκρότηση τῆς Εὐρώπης, ὡς νέας πολιτικῆς ὀντότητας, προϋποθέτει τήν έφεύρεση μιᾶς μορφής πλουραλιστικοῦ κράτους -είτε τήν ονομάσουμε ομοσπονδία είτε συνομοσπονδία- πού ξεπερνᾶ τήν αντίθεση αφενός μεταξύ τῆς «ἐθνικῆς κυριαρχίας», ἡ ὁποία ἔχει καταστεῖ σέ μεγάλο βαθμό πλασματική, καί ἀφετέρου ένός «ήπειρωτικοῦ ήγεμονισμοῦ», χωρίς λαϊκή βάση. Προϋποθέτει ότι ή «παγκοσμιοποίηση» θά θεωροῦνταν όχι μόνο ώς ένα σύνολο έξωτερικῶν καταναγκασμῶν, ώς ένα οἰκονομικό καί τεχνολογικό πλαίσιο, στό ὁποῖο ή πολιτική προσπαθεί να προσαρμοστεί, κατά τρόπο λιγότερο ή περισσότερο αποτελεσματικό, αλλά ως μιά άνοιχτή πολιτισμική διαδικασία, πού μπορεῖ νά έξελιχθεῖ πρός πολύ διαφορετικές κατευθύνσεις, καί στά πλαίσια τῆς ὁποίας οἱ εὐρωπαϊκοί λαοί, στή διαφορετικότητα τῶν πολιτισμῶν τους καί τῶν κοινωνικῶν τους συνθηκῶν, λαμβάνουν ἐνεργά μέρος.

Γιά νά γίνει αὐτό πρέπει, χωρίς ἀμφιβολία, αὐτοί οἱ

<sup>1.</sup> Κατά τή συζήτηση πού ἀκολούθησε τήν εἰσήγηση, μοῦ ἀντέτειναν σε αὐτό τό σημεῖο τήν ὕπαρξη πολλῶν ἐκδόσεων σε ξένες γλῶσσες τῆς ἐφημερίδας Le Monde Diplomatique. Διορθώνω εὐχαρίστως αὐτό τό σημεῖο, ἀλλά με τήν παρατήρηση ὅτι οἱ μεταφράσεις ἡ οἱ προσαρμογές δέν ἀποτελοῦν τό ἀκριβές ἰσοδύναμο τῶν πολυεθνικῶν συντακτικῶν ἐπιτροπῶν.

ίδιοι λαοί νά είναι σέ θέση νά φανταστοῦν, νά ἀποκτήσουν τήν παράσταση μιᾶς κοινῆς δράσης: χρειάζονται λοιπόν ίδεολογίες ή «μύθοι» (μέ τήν ἔννοια τοῦ «κινητήριου» μύθου τοῦ Σορέλ). Άλλά πρέπει ἐπίσης νά ἀναδυθεῖ, σέ βαθύτερο ἐπίπεδο, μιά ἔννοια εὐρωπαϊκοῦ «συντάγματος». Φαίνεται πώς, ώς πρός αὐτό τό ζήτημα, οι νομιχοί παραμένουν παγιδευμένοι στήν έναλλακτική δυνατότητα μεταξύ άφενός τῶν συζητήσεων γύρω από τή συνταγματική μορφή (τή νομική κανονιστικότητα, τή νομοθετική έξουσία καί τούς πεοιορισμούς των διαφόρων «πηγων» δικαίου, όπως ίεραρχοῦνται στή σύγχρονη Εὐρώπη) καί ἀφετέρου τῶν μεταφυσικών συζητήσεων σχετικά μέ τή «συντάσουσα έξουσία» τήν όποία παρέχει ή λαϊκή νομιμοποίηση (πίσω από τίς συζητήσεις αὐτές πλανᾶται πάντα τό φάντασμα τῆς ἐπανάστασης ἤ τῆς δικτατορίας). Δέν εἶναι προφανῶς σέ θέση νά φανταστοῦν μιά «διευρυμένη» έννοια συντάγματος, τύπου Μοντεσκιέ: ένα πολιτικοκοινωνικό καθεστώς, ένα ίστορικό, μή ίεραρχημένο σύνολο ἀτομικῶν καί συλλογικῶν δικαιωμάτων, μορφῶν άντιπροσώπευσης, άρχῶν έξουσίας ή ἀπόφασης, οὖτε είναι σέ θέση νά φανταστοῦν μιά «ἐξελικτική» ἔννοια τύπου Γκράμσι, ενα σύνταγμα τό όποῖο θά περιεῖχε ταυτόχρονα μία άρχή «διάνοιξης» τῶν θεσμῶν στόν μετασχηματισμό τους, στήν ίδια τους τήν υπέρβαση. Όλα αὐτά πιθανόν παραπέμπουν στήν ίδια πηγή, στή δαθιά δυσπιστία πρός τή λαϊκή συμμετοχή καί τήν λαϊκή παρέμβαση, αὐτό πού ὀνόμασα άλλοῦ «φόβο τῶν μαζῶν», τήν ὁποία νομιμοποιοῦν ἐπιχειρηματολογώντας γιά τήν ἀστάθειά τους, ή γιά τίς πιθανότητες δίαιας σύγκρουσης, πού μπορεῖ νά κρύβει ή παρέμβασή τους... Δέν θά ἀποφύγουν, ώστόσο, νά ἐμπλακοῦν σέ μιά συζήτηση διαρχείας γύρω από τή μορφή καί τή θέση τοῦ κράτους στήν Εὐρώπη, πού ἀκολουθεῖ τόν μετασχηματισμό τῶν ἴδιων τῶν θεσμῶν, τήν ἀνάπτυξη τῶν σύγκρούσεων πού προκαλοῦν.

Αὐτό πού ὑπονομεύει πρός τό παρόν αὐτήν τή συζήτηση, είναι καταρχάς οί σχετικοί μέ τήν «κυριαρχία» μύθοι, καθώς ἐπίσης καί τά στρεβλά ἀποτελέσματα μιᾶς τυπικῆς «δημοκρατικότητας» (ἤ μιᾶς δημοκρατικότητας, ή όποία τείνει νά διατηρεῖ μόνο τόν φορμαλισμό της, χάνοντας τό περιεχόμενο πού τή νομιμοποιεῖ, δηλαδή τήν ἐνεργό ἰδιότητα τοῦ πολίτη καί τίς συλλογικές μορφές ἐξάσκησής της) καί ἐνός αὐξανόμενου πνεύματος γραφειοκρατίας. Τό πνεῦμα αὐτό είναι πολύ διαδεδομένο στήν Ευρώπη σήμερα, δέν υπάρχει ώστόσο κράτος μέ τήν ἔννοια τοῦ «πολιτικοῦ» θεσμοῦ: μιά δομή ἀπόφασης, ἀντιπροσώπευσης, δημόσιας διοίκησης σύμφωνα μέ κριτήρια δημοσίου συμφέροντος. Όμως ὑπάρχουν πειστιχοί λόγοι γιά τή σύνδεση τῆς ἰδέας τῆς λαϊκῆς κυριαρχίας, δηλαδή τῆς διεύθυνσης τῶν κοινῶν ὑποθέσεων ἀπό τήν ἴδια τή μάζα τοῦ λαοῦ, μέ ἔναν πολιτικό θεσμό αὐτοῦ τοῦ εἴδους. Είναι, ώστόσο, έντελῶς μυθικό νά θεωρεῖται ὅτι τά ἐθνικά κράτη διατήρησαν τά μέσα πού τούς επιτρέπουν νά διατηροῦν γιά τόν ἐαυτό τους καί μόνο τίς προϋπο-

θέσεις μιᾶς «χυρίαρχης» διαχείρισης τῶν κοινωνικῶν, οἰκονομικῶν, πολιτισμικῶν προβλημάτων, ἀπό τά ὁποῖα ἐξαρτᾶται ἡ καθημερινή ζωή καί τό μέλλον τῶν γενεῶν. Ἡ πραγματικότητα χαρακτηρίζεται ἀπό μιά έμφανή απόκλιση ανάμεσα σέ πραγματικές δυνάμεις (οἱ ὁποῖες δέν εἶναι ἀνύπαρκτες, εἶναι ώστόσο περιορισμένες) καί σέ άξιώσεις ή σέ μύθους, οί όποῖοι συμβάλλουν στό νά έγκλωβιστοῦν οἱ προοπτικές δημοκρατικής οἰκοδόμησης σέ μία ἀφηρημένη ἐναλλακτική λύση ανάμεσα αφενός σέ υπερεθνικό στοιχεῖο, δηλαδή σέ διάλυση τῶν ἐθνικῶν ὀντοτήτων, καί ἀφετέρου σέ παλινόρθωση τοῦ ἰδίου, τῶν προνομιακῶν ἐξουσιῶν τοῦ ἔθνους-κράτους, ἤ πιό συγκεκριμένα, τῶν προνομίων τῶν πιό ἰσχυρῶν ἐθνῶν-κρατῶν, τά ὁποῖα κάποτε στηρίζονταν στόν ίμπεριαλιστικό τους ρόλο στόν κόσμο (αὐτό πού καμιά φορά ὀνομάζουμε στήν Γαλλία «ἀντί-

ληψη κυριαρχίας»).

Από τή στιγμή πού ἀποδέχεται κανείς αὐτήν τή διπλή ἀλήθεια, ὅτι δηλαδή δέν ὑπάρχει συλλογική ἄσκηση πολιτικής χωρίς δημόσιες δομές (έπομένως κρατικές), δέν ὑπάρχουν δημόσιες δομές ἤ κράτος στήν Εὐρώπη χωρίς μιά ἀνάπτυξη τῶν κοινῶν πολιτικῶν πρακτικῶν (ἐν συντομία, δέν ὑπάρχει «πολιτική χωρίς πολιτική», τό ὄνειρο αὐτό ὅλων τῶν γραφειοκρατῶν πού θά ήθελαν νά ὑποκαταστήσουν τήν πολιτική μέ τή διαπραγμάτευση, τή διαχείριση καί τήν κατασκευή τῶν «συναινέσεων»)· ἀπό τή στιγμή αὐτή, ὅλα τά ζητήματα, τά όποῖα παραδοσιακά συνδέονται μέ τήν ίδέα τῆς κυριαρχίας (καί ἡ ἴδια αὐτή ἡ ἰδέα) ὀφείλουν νά τεθοῦν ἐξαρχῆς: λαός καί ἔθνος, σύνταγμα καί δημοκρατία, διοίκηση καί άντιπροσώπευση... Δέν έχω τήν άξίωση νά κάνω κάτι τέτοιο έδῶ, ἀλλά θά ἤθελα νά ἐπιστήσω τήν προσοχή σέ ένα ζήτημα άρχῆς, αποφασιστι-

**κῆς σημασίας γιά ἐμένα.** 

Μίλησα σκόπιμα γιά ενα «πλουραλιστικό κράτος». Τό ζήτημα είναι νά τεθοῦν σέ λειτουργία μιά πολλαπλότητα ἀπό ἐπίπεδα ὀργάνωσης καί συμμετοχῆς, κατά συνέπεια νά είσαχθοῦν διαδικασίες άρνητικῶν ἐπιταχύνσεων στό ἐσωτερικό τῶν ἀρχῶν πού ἀσκοῦν κυριαρχία (ἄς σημειωθεῖ, ἐν παρόδω, ὅτι μιά τέτοια ἰδέα δέν είναι καί τόσο «άντι-γιακωβίνικη» ὄσο θά μποροῦσε νά θεωρηθεῖ: γιατί συγχέουμε πολύ συχνά γιακωδινισμό καί ναπολεόντεια παράδοση ἀπόλυτης διοικητικής συγκέντρωσης). Άλλά έξίσου ζητούμενο είναι μιά πολλαπλότητα πολιτισμιχῶν ἀναφορῶν (γλωσσικῶν, θρησκευτικῶν, ἐπαγγελματικῶν) νά καταστοῦν μεταξύ τους συμβατές, γιά κάθε πολίτη. Έάν θεωρήσουμε τά ζητήματα ἀπό αὐτήν τή σκοπιά, τό ζήτημα τῆς «εύρωπαϊκής ταυτότητας», πού κατά κανόνα προβάλλεται ώς πολιτικό ὅπλο (γιά παράδειγμα σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τό ἐρώτημα ποῦ θά πρέπει νά χαραχθοῦν τά «σύνορα τῆς Εὐρώπης», τά ὁποῖα διαγράφουν ἐκ τῶν προτέρων τίς δυνατότητες ανοίγματος, ίδιαίτερα πρός τά ἀνατολικά καί τά νοτιοανατολικά), ἐμφανίζεται ὡς ψευδοπρόβλημα, ή, μᾶλλον, ώς πρόβλημα τοῦ ὁποίου τό περιεχόμενο δέν είναι άλλο από τήν ἐπίλυση ἐκκρεμῶν ζητημάτων τῆς δημοκρατικῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη. ᾿Αλλά εἶναι φανερό ὅτι, γιά νά ἐγκαθιδρύσουμε ἔναν τέτοιο πλουραλισμό τοῦ «συνανήκειν», δέν μποροῦμε νά ξαναπάρουμε ὡς ἔχει κανένα ἰστορικό ἡ ἰδεατό ὑπαρκτό μοντέλο τῆς οἰκοδόμησης τοῦ κράτους καί τῆς ἱδιότητας τοῦ πολίτη, ἀκόμη καί ἄν μποροῦμε νά ἀναστοχαστοῦμε πάνω σέ ὀρισμένες παρελθοῦσες ἐμπειρίες (ἰδιαίτερα αὐτή τῶν ὁμοσπονδιῶν καί τῶν «πολυθνικῶν» καί «πολυπολιτισμικῶν» αὐτοκρατοριῶν). Θά ἔπρεπε νά ἐπινοήσουμε ἕνα καινούργιο μοντέλο μέ ἀφετηρία τίς ὑπάρχουσες δυνάμεις, τίς δημοκρατικές παραδόσεις τῶν διαφόρων εὐρωπαϊκῶν χωρῶν, καί τἡν ἐπίλυση ἀκόμη καί ἐκείνων τῶν προδλημάτων πού περιέχουν τά ἐμπόδια πού συνιστοῦν τή

σημερινή κρίση. Μιά τέτοια μορφή κράτους δέν θά δημιουργηθεῖ (δέν θά μπορούσε κανείς νά τή φανταστεῖ κάν) παρά μόνο έάν αντιστοιχεῖ, σέ σχέση μέ τά «συντάγματα» τῶν σύγχρονων έθνικῶν κρατῶν, σέ μία πρόοδο τῆς δημοκρατικής ιδιότητας τοῦ πολίτη, καί ὅχι σέ μία ὁπισθοδρόμηση ή σέ ἀποφυγή νά τεθεῖ τό ζήτημα. Γιά αὐτό, είμαι πεισμένος, δέν είναι καθόλου ρεαλιστικό νά παρουσιάζεται ή εύρωπαϊκή πολιτική οἰκοδομηση μέ βάση τό «κάθετο» σχημα πού ἐπικρατεῖ σήμερα. Πρέπει νά ξεκαθαριστεῖ ὅτι συγκρότηση κράτους δέν εἶναι δυνατή παρά μόνο μέσω τῆς συγκρότησης ενός «εύρωπαϊκοῦ λαοῦ», στόν οποῖο θά ἀναφέρεται, μέ ὄρους νομιμοποίησης καί πραγματικής πολιτικής έξουσίας ταυτόχρονα. Έλλείψει αὐτοῦ δέν θά ἔχουμε νά κάνουμε παρά μέ έναν κρατισμό πού τίθεται από τά πάνω σέ συνασπισμούς έθνικῶν συμφερόντων καί πού προκαλεῖ ἐκδηλώσεις ἀπόρριψης στό βαθμό πού διευρύνει

τούς έλέγχους στήν κοινωνία. Άλλά γιατί δέν ὑπάρχει «εὐρωπαϊκός λαός» ὑπό συγκρότηση, παρά μόνο ὑπό περιορισμένες ἀλλά πολύτιμες σπερματικές μορφές, σέ κάποιες πολιτισμικές ή πνευματικές πρωτοβουλίες ή στήν εὔθραυστη σύγκλιση τῶν συλλογικῶν κινημάτων; Γιατί αἰσθανόμαστε ὅτι, κατά παράδοξο τρόπο, αὐτή ή διαδικασία διαμόρφωσης μιᾶς «δημόσιας σφαίρας» στό μέτρο τῶν διακυδευμάτων τῆς παγκοσμιοποιημένης πολιτικῆς, όχι μόνο δέν προόδευσε, άλλά άντίθετα ύποχώρησε μέσα σέ μιά δεκαετία; Όχι γιατί οι παραδοσιακές «έθνικές ταυτότητες», άξεπέραστες ως τέτοιες, θά έθεταν ένα απόλυτο εμπόδιο, δεδομένου ὅτι αὐτή ἡ πολύ πραγματιχή ἀντίθεση ἀποτελεῖ ένα ἀπό τά δεδομένα τοῦ προδλήματος, καί δέν θά πρέπει νά θεωρείται ως άμετακίνητο δεδομένο, άλλά γιά είδικά πολιτικούς λόγους, πού παραπέμπουν στή συλλογική ανικανότητα νά προσδιοριστεῖ ἐάν ἡ εὐρωπαϊκή οἰκοδόμηση ἀποτελεῖ μία πρόοδο ή μία όπισθοδρόμηση τῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη στήν Ευρώπη. Θά πρέπει νά ἐπιχειρήσουμε νά δοῦμε σέ αὐτή τήν ἐναλλακτική λύση, ἤ τήν λανθάνουσα κρίση, μιά πιό συγκεκριμένη μορφή, ἐπικαλούμενοι κάποια από τα κυριότερα σημεία όπου αποκρυσταλλώνεται. Καταλήγω σέ τρία τά όποῖα μοῦ φαίνονται άποφασιστικής σημασίας καί των οποίων ή άθροιστική παράθεση παράγει ἕνα σωρευτικό ἀποτέλεσμα: α) ἐρώτημα τῆς κοινωνικῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη στήν Εὐρώπη, δ) τῆς διαίρεσης τῆς εὐρωπαϊκῆς ἡπείρου σέ ἄνισες ζῶνες πρόσδασης ὅσον ἀφορᾶ τόν αὐτοκαθορισμό τῶν λαῶν, γ) τέλος, τῆς ὑφέρπουσας ἀνάπτυξης ἑνός εὐρωπαϊκοῦ ἀπαρτχάιντ, πού συνδέεται μέ τόν τρόπο χειρισμοῦ τῶν ζητημάτων τῆς μετανάστευσης καί τοῦ δικαιώματος ἀσύλου.

## Τό πρόβλημα τῆς κοινωνικῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη

Τό μοντέλο ἰδιότητας τοῦ πολίτη πού ἀναπτύχθηκε, ώς πρός τίς κύριες τάσεις του, κατά τόν 20ό αἰώνα στή Δυτική Ευρώπη (καί περίπου σταθεροποιήθηκε παντοῦ) δέν παρέμεινε ἔνα μοντέλο μιᾶς καθαρῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη, θεμελιωμένης στήν αντιπροσώπευση των ρευμάτων, ἀπόψεων καί συμφερόντων σέ τοπική καί έθνική κλίμακα. Ένσωμάτωσε έν μέρει στή θεωρία (στό ἐπίπεδο τῶν συνταγματικῶν κειμένων πού μιλοῦν γιά δικαίωμα τῆς ὕπαρξης καί κοινωνική δημοκρατία) καί κυρίως στήν πράξη (διά μέσου δομῶν ρύθμισης τῶν συγκρούσεων, συμμετοχῆς, συνδιαχείρισης τῶν συστημάτων ἀσφάλισης κλπ.) έναν κάποιο ἀριθμό θεμελιωδών κοινωνικών δικαιωμάτων, τό σύνολο των όποίων αποτελεῖ αὐτό πού ονομάστηκε «κοινωνική iδιότητα τοῦ πολίτη». Πρέπει νά δεχτοῦμε ώστόσο ὅτι αὐτή ἐγκαθιδούθηκε στό πλαίσιο τῆς ἐνίσχυσης τῆς ἐξίσωσης «ἰδιότητα τοῦ πολίτη=ἐθνικότητα», καθώς καί μιᾶς ἀποκλειστικά ἐθνικῆς ἔννοιας τῆς κυριαρχίας (γιά νά μήν ποῦμε μιά de facto «ἐθνική προτίμηση»: ξέρουμε ότι ως πρός αὐτό τό θέμα ὑπάρχουν ἐξαιρέσεις, πού δέν ἐπιτρέπεται νά παραδλεφθοῦν καί πού προκύπτουν ώς συνέπεια των άγώνων τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος). Ώστόσο, σήμερα δέν διαφαίνεται καμία μορφή εύρωπαϊκῆς κοινωνικῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη, πού θά άντιστοιχοῦσε στή διεύουνση τῶν κοινωνικῶν δικαιωμάτων καί τῶν δυνατοτήτων παρέμβασης τοῦ κοινωνικοῦ κινήματος στή ρύθμιση τῆς οἰκονομίας.

Γιά αὐτό τόν λόγο, χωρίς ἀμφιδολία, τό ζήτημα τῆς κοινωνικής ίδιότητας τοῦ πολίτη εἶναι πιασμένο σήμερα στή μέγκενη τῆς προστασίας τῶν κεκτημένων δικαιωμάτων πού απειλούνται από τόν ύπερ-φιλελευθερισμό («προστασία τῆς προστασίας» κατά κάποιο τρόπο, κάτι πού μπορεί νά μεταφραστεί μέ τόν όρο προστατευτισμός) καί τοῦ ἀγώνα ἐνάντια στόν ἀποκλεισμό (αὐτό πού περιγράφεται ἀπό τόν Ρομπέρ Καστέλ ώς μαζικό φαινόμενο αποδόμησης τοῦ κοινωνικοῦ ίστοῦ, πού συνδέεται μέ μετασχηματισμούς τῆς κοινωνίας τῶν μισθωτῶν: πρόχειται ταυτόχρονα τόσο γιά τά όρια τοῦ κοινωνικοῦ ἐλέγχου πού ἐπέτρεψε τήν κατασκευή τοῦ οἰκοδομήματος τῆς κοινωνικῆς προστασίας, τήν αὐτονόμηση τοῦ ἀτόμου καί τήν ἀπεμπλοκή του από τή χρόνια ανασφάλεια, ὅσο καί γιά τήν ἐκ νέου προλεταριοποίηση ολόκληρων κοινωνικῶν ομάδων στό

Ή «κοινωνική ίδιότητα τοῦ πολίτη» δέν ἐνσωματώθηκε ποτέ ἐντελῶς στό «σύνταγμα» τῶν ἐθνῶν-κρατῶν, ἀκόμη καί τῶν πιό ἀναπτυγμένων οἰκονομικά καί πιό προχωρημένων δημοκρατικά. Ἡ εὐρωπαϊκή οἰκοδόμηση ἐξαρτᾶται ἀπό τή δυνατότητα ἐγγραφῆς σέ ἔνα «εὐρωπαϊκό σύνταγμα» ἑνός τονισμοῦ τῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη. Αὐτό σημαίνει ἀκριδῶς τόν τονισμό μιᾶς ριζοσπαστικῆς ἐναλλακτικῆς λύσης: εἴτε ἡ Εὐρώπη θά ἐγκαθιδρύσει τήν κοινωνική ἰδιότητα τοῦ πολίτη σέ πιό στέρεες καί εὐρεῖες βάσεις εἴτε θά καταστεῖ, τελικά, ἀδύνατη.

πλαίσιο τῆς οἰκονομικῆς παγκοσμιοποίησης).2 Εἶναι γνωστό ότι πάνω σέ αὐτό τό θέμα προέχυψε ή διαίρεση στό έσωτερικό της εύρωπαϊκης «σοσιαλδημοκρατίας». Όπωσδήποτε δέν είναι χωρίς νόημα ότι ή συζήτηση αὐτή διεξήχθη στό ἐσωτερικό τῆς σοσιαλδημοκρατίας περισσότερο από ό,τι στόν «εύρωπαϊκό συντηοητισμό» - άλλά δέν φαίνεται νά όδηγεῖ στήν ἀπεμπλοχή της: ἔνα σύστημα ἀσφάλισης τῶν φτωχῶν, οργανωμένο σέ εύρωπαϊκή κλίμακα, δέν είναι ούτε νοητό οὕτε ἐπιθυμητό. Μιά ὁλοσχερής διάλυση τῶν συστημάτων ἀσφάλισης θά ήταν συνώνυμη πολιτικών έκρήξεων (όχι ἀπαραίτητα ἀπό ἀριστερά, γιατί εἶναι επίσης τό διακύβευμα των εύρωπαϊκών «λαϊκισμών»). Μιά ἐπανενεργοποίηση τῆς δημόσιας πρωτοβουλίας, συνδεδεμένη μέ τή θεσμιχή αναγνώριση των «λαϊχων κινημάτων» σέ εὐρωπαϊκή κλίμακα, εἴτε τήν ὀνομάσουμε νεο-κεϋνσιανή ή ότιδήποτε άλλο, δέν βρίσκεται άκόμη σέ σημεῖο νά συγκεντρώσει τήν ὁμοφωνία: οί γενικές γραμμές ένός τέτοιου σχεδίου δέν έχουν κάν χαραχθεῖ ἀκόμα.

Γιά αὐτό ἐπιμένω ἐδῶ τόσο στήν πρωτοβουλία ἀπό τά κάτω: ἡ κρίσιμη λειτουργία τῆς ἐνότητας τοῦ εὐρωπαϊκοῦ συνδικαλισμοῦ, ἡ σημασία τῆς ἐπικοινωνίας ἀνάμεσα στά κινήματα ἄμυνας καί ἀνανέωσης τῆς κοινωνικῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη (αὐτό πού εἴδαμε νά διαγράφεται τόν Δεκέμβριο τοῦ 1995 καί σέ ἄλλες περιστάσεις), ἡ σημασία τῶν συγκλίσεων ἀνάμεσα σέ διεκδικήσεις πολιτισμικῶν δικαιωμάτων καί τῆς προ-

στασίας τῆς ποιότητας ζωῆς... 'Ακόμη καί ἐκεῖ ὅπου έγινε πράξη, υπό τήν προϋπόθεση ορισμένων σχέσεων δύναμης, ή «κοινωνική ίδιότητα τοῦ πολίτη» δέν ένσωματώθηκε ποτέ έντελῶς στό «σύνταγμα» τῶν έθνῶνκρατῶν, ἀκόμη καί τῶν πιό ἀναπτυγμένων οἰκονομικά καί πιό προχωρημένων δημοκρατικά, δέν ἔγινε παντοῦ άντικείμενο θεωρητικής σκέψης υπό τούς ίδιους όρους (διαπραγμάτευσης, κοινωνικής βοήθειας, διοίκησης καί πολιτικής κοινωνίας). Τό νά λεχθεῖ ὅτι ἡ εὐρωπαϊκή οἰκοδόμηση έξαρτᾶται ἀπό τή δυνατότητα έγγραφῆς σέ ἕνα «εὐρωπαϊκό σύνταγμα» ἐνός τονισμοῦ τῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη, σημαίνει ἀχριδῶς τόν τονισμό μιᾶς οιζοσπαστικής ἐναλλακτικής λύσης: εἴτε ἡ Εὐοώπη θά έγκαθιδούσει τήν κοινωνική ίδιότητα τοῦ πολίτη σέ πιό στέρεες καί ευρείες βάσεις είτε θά καταστεί, τελικά, άδύνατη.

'Ακριδῶς σέ αὐτή τήν προοπτική (καί ὅχι στήν προοπτική τοῦ νά «ἐπωφεληθοῦν» ἀπό τίς πιό ἐξελιγμένες μορφές φιλελευθερισμοῦ), οἱ λαοί τῆς 'Ανατολῆς ἔκαναν τήν «ἐπανάσταση τοῦ 1989», κάτι πού μέ ὁδηγεῖ κατευθείαν στό ἐπόμενο σημεῖο.

#### Ή ἐνότητα καί ἡ διαίρεση τῆς Εὐρώπης

Τό πρόβλημα αὐτό ἔχει πολλές πλευρές, ἀποκρυσταλλώνει μιά μακρά ἰστορία διαφορῶν, οἱ ὁποῖες ἦταν πάντα δυνατό νά μετατραποῦν σέ ἀνταγωνισμούς, ὥστε θά μπορούσαμε, κατά κάποιο τρόπο, νά ποῦμε ὅτι τό ἴδιον τῆς Εὐρώπης εἶναι ὅτι καθεμία ἀπό τίς ἱστορικές περιοχές της περικλείει τόσες αἰτίες διαίρεσης ὅσες καί ὁλόκληρη ἡ ἤπειρος. ᾿Αλλά εἶναι ξεκάθαρο ὅτι, στήν παρούσα συγκυρία καί γιά πολύ καιρό ἀκόμη, τό ἐρώτημα πού θά κυριαρχεῖ πάνω σέ ὅλα τά ἄλλα εἶναι αὐτό τῶν ἱστορικῶν συνεπειῶν τῆς ἱστορικῆς διαίρεσης, ἡ ὁποία, μετά τό 1945 καί γιά μισό αἰώνα, χώρισε στά δύο τήν εὐρωπαϊκή ἤπειρο, καθώς καί τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο ἔληξε (ἐάν ἰσχύει, ἀκριδῶς, ὅτι ἔχει «λήξει» πλήρως). Πρόκειται λοιπόν, ἄν θέλετε, γιά τό πρόβλημα τῆς «Εὐρώπης μετά τόν κομμουνισμό».

Θά ἐπανέλθω ἑδῶ ἐν συντομία σέ αὐτό πού εἶχα τήν εὐκαιρία νά ἀναπτύξω ἄλλοτε: ὅχι μόνο ἡ κατασκευή τῆς Εὐρώπης στή σημερινή της θεσμική μορφή εἶναι, ὅπως τό δέχονται ὅλοι οἱ ἰστορικοί καί οἱ σοβαροί ἀναλυτές, «κόρη τοῦ ψυχροῦ πόλεμου», ⁴ ἀλλά αὐτό πού ἀποτέλεσε ἀντικείμενο ἀντιπαράθεσης (πολιτικά, κοινωνικά, οἰκονομικά, πνευματικά), στό πλαίσιο τῆς διαί-

<sup>2.</sup> Bλ. Robert Castel, Les métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Fayard, 1995 (ἐπανέκ-δοση: Folio Gallimard 1999)

<sup>3.</sup> E. Balibar, «L'Europe après le communisme», στό Les Frontières de la démocratie, Editions La Découverte, 1992

<sup>4.</sup> Βλ. γιά παράδειγμα, τελευταῖα: Bino Olivi, L'Europe difficile. Histoire politique de la communauté européenne, Folio Gallimard. 1998.

φεσης τῶν δύο στρατοπέδων (πρώτη σύγχρονη μορφή τῆς παγκοσμιοποίησης, μήν τό ξεχνᾶμε), ήταν στήν πραγματικότητα δυό ἔννοιες τοῦ «εὐρωπαϊκοῦ σχεδίου». Ύπῆρξε μιά «Εὐρώπη τῆς Άνατολῆς», καί ὄχι ἀπλά μιά «Εὐρώπη στή Δύση». Καί ἀρχίζουμε νά ἀνακαλύπτουμε πάλι σήμερα –ἰδιαίτερα στό πλαίσιο τοῦ στοχασμοῦ μας γύρω ἀπό τήν διατήρηση τῶν ἐμποδίων γιά τήν πραγματική ἐπανένωση τῆς Γερμανίας—ὅτι ἡ Εὐρώπη τῆς Άνατολῆς, ὅσο δικτατορικές καί ἀντιδραστικές καί ἀν ἦταν οἱ πολιτικές της μορφές, εἶχε καί αὐτή τήν «κουλτούρα» της καί τή δική της

«πολιτική κοινωνία».

Τό παράδοξο, ἀπό αὐτή τήν ἄποψη, τῆς μετά τό 1990 κατάστασης (παράδοξο πού ἀρχίζουμε νά συνειδητοποιοῦμε, μέ τήν κρίση στή Ρωσία, μέ τήν ἐξέλιξη τοῦ πόλεμου στήν πρώην Γιουγκοσλαβία πρός τήν κατεύθυνση ένός απροσδιόριστου καί αίματηροῦ τέλματος, τή «δυσφορία» στήν ανατολική Γερμανία κλπ.), είναι ὅτι χειριστήχαμε μέχρι τώρα τά ἀποτελέσματα τῆς κατάρρευσης τοῦ «όλοκληρωτισμοῦ» σάν νά ὑπῆρχε πάντα μία μόνο κοινωνία στήν Εὐρώπη, ὡς ἐάν ὁ «ύπαρκτός σοσιαλισμός» νά ήταν ένα φαντασιακό σύστημα (καί όχι άπλως άντιδημοκρατικό, άντιφατικό ή αποτυχημένο). Κατά συνέπεια, ή κατάρρευση τοῦ σοσιαλιστιχοῦ συστήματος σοδιετιχοῦ τύπου στά άνατολικά τῆς Εὐρώπης δέν προκάλεσε κανένα σχέδιο ένοποίησης τῶν ἱστορικῶν περιοχῶν τῆς ἡπείρου, καί συνεργασίας μεταξύ τους στήν προοπτική μιᾶς κοινῆς άνάπτυξης. Έρμηνεύθηκε μᾶλλον ώς μιά συνέχιση τῶν δομῶν τοῦ «ψυχροῦ πόλεμου», σάν νά ἐπρόκειτο γιά τή «νίκη» τοῦ ἐνός συστήματος ἐπί τοῦ ἄλλου, πού προκαλεῖ τήν ἐπιδολή μιᾶς ἱεραρχίας πελατειῶν. Ἡ άκραία κατάληξη αὐτῆς τῆς «μετασοσιαλιστικῆς» κυριαρχίας, είναι, τό δλέπουμε ξεκάθαρα, φαινόμενα «ήμιαποικιοποίησης» καί ἀνάσχεσης («containment»).

Πιό συγκεκριμένα, ἐπετράπη νά ἐνεργοποιηθεῖ ἕνα σύστημα πολλῶν κύκλων: ὁ πρῶτος εἶναι αὐτός τῆς «πραγματικής» Εὐρώπης σε ἀντίθεση με τήν «εξωτερική Εὐρώπη» πού ζητᾶ ἀκόμη νά «εξευρωπαϊστεῖ».5 Αὐτή χωρίζεται μέ τή σειρά της σέ ζώνη εὐρωπαϊκῆς ένσωμάτωσης, ήμιπολιτικής («ὑποψήφιες γιά ἔνταξη στήν Εύρωπαϊκή Ένωση» χῶρες, ὅπου ἐδῶ ὁ στόχος είναι νά διατηρηθεί όσο περισσότερο γίνεται ή διαφορά τῶν μισθῶν, καί παράλληλα νά λαμβάνει χώρα ἡ διαχείριση τῆς ἐνσωμάτωσης τῶν πολιτικῶν δομῶν), ζώνη «ἐσωτερικῆς ἀποικιοποίησης» (τά Βαλκάνια: ὅχι πλέον στό έξῆς μόνο τό Κόσοδο, άλλά μιά εὐρεία γειτονική ζώνη πού περιλαμβάνει τήν 'Αλβανία καί τό μεγαλύτερο μέρος τῆς παλιᾶς Γιουγκοσλαδίας), τέλος, ζώνη τοῦ ἀρπακτικοῦ καπιταλισμοῦ (ποιόν ὡφελεῖ ἡ οωσική κρίση; ποῦ πᾶνε οἱ πόροι πού προκύπτουν μέσω πλάγιων δρόμων από τό ΔΝΤ;). Αὐτή ἡ ὑποδιαίρεση στηρίζεται στίς παλινδρομήσεις τῆς πρόσφατης ίστορίας, άλλά ἐπίσης, ἀκόμη πιό παραπλανητικά, στήν ίδεα ὅτι κάποιοι λαοί ἀπό τή φύση τους ἤ λόγω τῆς

Δέν ὑπάρχει συλλογική ἄσκηση πολιτικής χωρίς δημόσιες δομές, δέν ὑπάρχουν δημόσιες δομές ή κράτος στήν Εὐρώπη χωρίς μιά ἀνάπτυξη τῶν κοινῶν πολιτικῶν πρακτικῶν (ἐν συντομία, δέν υπάρχει «πολιτική χωρίς πολιτική», τό ὄνειρο αὐτό ὅλων τῶν γραφειοκρατῶν πού θά ἤθελαν νά ύποκαταστήσουν τήν πολιτική μέ τή διαπραγμάτευση, τή διαχείριση καί τήν κατασκευή των «συναινέσεων»)· ἀπό τή στιγμή αὐτή, ὅλα τά ζητήματα, τά όποῖα παραδοσιακά συνδέονται μέ τήν ίδέα τῆς κυριαρχίας (καί ἡ ἴδια αὐτή ή ίδέα) ὀφείλουν νά τεθοῦν ἐξαρχῆς: λαός καί ἔθνος, σύνταγμα καί δημοκρατία, διοίκηση καί άντιπροσώπευση...

κουλτούρας καί τῆς ἱστορίας τους, δέν εἶναι «ὤριμοι» γιά τή δημοκρατία: πῶς μποροῦμε νά τό κρίνουμε αὐτό ὅταν τούς ἀρνούμαστε τίς πλέον οὐσιώδεις συνθῆκες; Δέν μποροῦμε παρά νά γενικεύσουμε, στό σύνολο τῶν σχέσεων ἀνάμεσα στήν ἀνατολή καί τήν δύση τῆς Εὐρώπης, τήν ἀπογοητευτική διαπίστωση τοῦ Βρετανοῦ ἱστορικοῦ Τίμοθι Γκάρτον Ἄς σχετικά μέ τίς σχέσεις τῶν «δύο Γερμανιῶν» πού τυπικά ἐπανενώθηκαν: «Εἶμαι κατάπληκτος καί συντετριμμένος μέ τή νεοαποικιακή στάση τῶν Γερμανῶν τῆς δύσης πρός τούς συμπατριῶτες τους. Εἶναι ἕνα εἶδος ἐσωτερικῆς ἀποικιοκρατίας».6

Τό ἀποτέλεσμα μιᾶς τέτοιας λογικῆς εἶναι ἀκριδῶς ἡ ἀνέφικτη ἀναζήτηση μιᾶς «εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας» ὡς κανονιστικῆς, ἀποκλειστικῆς, κλειστῆς ταυτότητας καί ὁ προδλεπόμενος πολλαπλασιασμός τῶν προδλημάτων ἀσφάλειας (ἀστυνομία, στρατός, σύνορα: στρατιωτικοποίηση τῆς Εὐρώπης, ὥστε νά διατηρηθεῖ ἡ τάξη στό ἐσωτερικό της καί στά περιθώριά της). Καί σέ αὐτό τό θέμα, ἡ μόνη προδλεπόμενη λύση εἶναι ἕνα ξεκάθαρα διατυπωμένο πρόγραμμα ἐνσωμάτωσης ὅλων

5. Βλ. τό κείμενο τοῦ Ismaïl Kadaré, Le Monde, 17-4-1999: «Il faut européaniser les Balkans».

<sup>6. «</sup>L'Europe de l'Ouest a raté une extraordinaire opportunité», συνέντευξη μέ τόν Timothy Garton Ash, *Libération*, 9-6-1999.

τῶν χωρῶν καί ὅλων τῶν λαῶν τοῦ εὐρωπαϊκοῦ χώρου σέ μία καί τήν αὐτή έδαφική ἐπικράτεια, ὅπου θά ίσχύει μία ίδιότητα τοῦ πολίτη «κοσμοπολιτικῆς» ἔμπνευσης, άλλά με τά άποκεντρωμένα μέσα τῆς σύγχρονης διοίκησης. Αὐτό τό δικαίωμα, πού θά ἐξέφραζε τή δούληση νά ἀπαλειφθοῦν οἱ συνέπειες ὀγδόντα χρόνων «έμφυλίου πολέμου τῆς εὐρωπαϊκῆς ἡπείρου», ὅπου άναμείχθησαν «παγκόσμιοι πόλεμοι» καί «πολιτικές τῶν μπλόκ», πρέπει νά διακηρυχθεῖ χωρίς ἀμφισημίες. Θά χρειαζόταν ώστόσο οἱ τρόποι ἐνεργοποίησής του νά τίθενται προοδευτικά υπό διαπραγμάτευση καί νά πραγματοποιούνται. Θά πρέπει νά ἐξέλθουμε ἀπό τό παράδοξο τό όποιο συνιστα ή δημιουργία μιας Εύρώπης ένός «έναλλακτικοῦ ἰμπεριαλισμοῦ» (ὁ ὁποῖος δέν έχει κάν στή διάθεσή του τά μέσα ἄσκησης τῆς πολιτικής του).

## Μετανάστευση καί δικαίωμα ἀσύλου: ἰδιότητα τοῦ πολίτη ἤ ἀπαρτχάιντ στήν Εὐρώπη

Ένα τελευταῖο ἐμπόδιο, ἀλλά ὅχι τό λιγότερο σημαντικό (είναι ίδιαίτερα αίσθητό στή Γαλλία, άλλά πρόκειται γιά γενικό πρόβλημα), έμποδίζει τή συγκρότηση «εὐρωπαϊκοῦ λαοῦ»: εἶναι τό γεγονός ὅτι ἡ εὐρωπαϊκή ίδιότητα τοῦ πολίτη στά ίδια τά όρια τῆς τώρα ὑπάρχουσας Ένωσης, δέν συλλαμβάνεται ώς μία ἀναγνώριση τῶν δικαιωμάτων καί τῆς συνεισφορᾶς ὅλων τῶν ιστορικά παρουσών κοινοτήτων στό εύρωπαϊκό έδαφος, άλλά μᾶλλον ώς ἕνας μετααποικιακός διαχωρισμός μεταξύ άφενός τῶν «αὐτοχθόνων» πληθυσμῶν καί ἀφετέρου τῶν «ἀλλογενῶν» πληθυσμῶν. Κάτι τέτοιο έκθέτει αντίστοιχα τήν κοινότητα στήν ανάπτυξη συσπάσεων ταυτότητας κάθε είδους, κατά τό μοντέλο άμοιβαίας ἐνίσχυσης τῶν ἐθνικισμῶν καί τῶν κοινοτισμῶν (συμπεριλαμβανομένων τῶν κοινοτισμῶν «λαϊκιστικοῦ», «ρεπουμπλικανικοῦ» κλπ. τύπου), τούς ὁποίους εύνοεῖ ἡ παγκοσμιοποίηση.

Γιά αὐτό δίνω ἰδιαίτερη σημασία στό νά φανερωθεῖ καί νά ἀντιμετωπιστεῖ συλλογικά τό σύγχρονο φαινόμενο τῆς ἀνάπτυξης ἐνός πραγματικοῦ εὐρωπαϊκοῦ ἀπαρτχάιντ, πού συμβαδίζει μέ τούς τυπικούς θεσμούς τῆς εὐρωπαϊκῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη καί συνιστᾶ ἔνα ἀποφασιστικό στοιχεῖο, τοῦ παρεμποδισμοῦ τῆς εὐρωπαϊκῆς οἰκοδόμησης ὡς δημοκρατικῆς κατασκευῆς. Δέν παραγνωρίζω βέβαια τά προβλήματα πού μπορεῖ νά θέτει ἡ χρήση μιᾶς τέτοιας ἔκφρασης. Γιατί νά μήν περιοριστοῦμε στήν ἀνάλυση τοῦ συνόλου τῶν δομῶν διακρίσεων πού ὑπάρχουν σέ κάθε χώρα, ἰδιαίτερα σχετικά μέ τήν πρόσβαση στήν ἰδιότητα τοῦ πολίτη, σύμφωνα κάθε φορά μέ τούς ἰδιαίτερους ἰστορικούς

καί νομικούς προσδιορισμούς της;

Η ἀπάντησή μου (ὅπως καί σέ ἄλλες περιπτώσεις πού τέθηκε τό ζήτημα)<sup>7</sup> εἶναι ὅτι ἡ κατασκευή ἐνός εὐρωπαϊκοῦ μοντέλου εἰσάγει μιά ποιοτική ἀλλαγή, τόσο στό συμβολικό πλάνο ὅσο καί στή θεσμική πρα-

γματικότητα. Ἡ ίδιότητα ἐνός «εὐρωπαίου πολίτη», ἡ όποία ἀποτελοῦσε μέχρι τώρα μιά ἀσαφή ἀναφορά, άρχίζει νά άποκτα οὐσιαστικό περιεχόμενο: δικαίωμα ψήφου, κοινοί τύποι δικαστικών προσφυγών πού ύπερισχύουν τῶν ἐθνικῶν δικαστηρίων σέ ὁρισμένες περιπτώσεις, διεθνής ίδιότητα τοῦ civis europeanus (εὐρωπαῖος πολίτης) πού ύλοποιεῖται μέ ἕνα κοινό διαδατήοιο, πρόσδαση σέ κοινές κοινωνικές καί πολιτιστικές ύπηρεσίες, γιά παράδειγμα σέ ζητήματα σπουδαστικῶν ύποτροφιῶν, κλπ.. Έπομένως, τό γεγονός ὅτι, σέ σχέση μέ τά ἄτομα, αὐτή ἡ ἰδιότητα τοῦ πολίτη ὁρίζεται (μέ τούς ὄρους τῆς συνθήκης τοῦ Μάαστριχτ) ὡς μιά ἀπλή πρόσθεση τῶν ἐθνικῶν ὑπηκοοτήτων τῶν πολιτῶν τῶν χωρῶν-μελῶν τῆς Ένωσης, μετασχηματίζει τό στάτους τοῦ ξένου. Συγκεκριμένα σέ κάθε χώρα (θεωρητικά) μόνον ο προερχόμενος από ένα άλλο κυρίαρχο κράτος, ὁ ὁποῖος ἐπομένως ἀπολαμβάνει μιά παρόμοια σχέση τοῦ «ἀνήκειν», ἀποτελεῖ ἀντικείμενο ἀμοιδαίας άναγνώρισης. Άλλά στό ἐπίπεδο τῆς Ένωσης πού προσφάτως έγκαθιδρύθηκε, καθίσταται «έξωκοινοτικός» μετανάστης, ένας αποκλεισμένος από τα μέσα. Μέ αὐτό τόν τρόπο οἱ «ἐθνικοί» ἀποκλεισμοί ὑφιστάμενοι τήν «όλοκλήρωσή» τους σέ εὐρωπαϊκό ἐπίπεδο, αλλάζουν αντικειμενικό νόημα: ή «εύρωπαϊκή ίδιότητα τοῦ πολίτη» παρουσιάζεται στό έξῆς ὡς ὁ μηχανισμός πού περικλείει κάποιους πληθυσμούς, οί όποῖοι ήταν ἱστορικά παρόντες στόν εὐρωπαϊκό χῶρο, απορρίπτοντας άλλους, οι οποίοι, στίς περισσότερες περιπτώσεις από πολύ παλιά, έχουν ἐπίσης συνεισφέρει στήν ανάπτυξη τῆς «πολιτικῆς κοινωνίας» τοῦ νέου πολιτικοῦ χώρου. Οἱ ξένοι (καί ἰδιαίτερα οἱ μετανάστες έργαζόμενοι, οἱ αἰτοῦντες ἄσυλο) ἔγιναν second class citizens (πολίτες δευτέρας κατηγορίας), στιγματισμένοι συλλήβδην λόγω τῆς ἐθνικῆς τους προέλευσης καί τῶν ὑποτιθέμενων χαρακτηριστικῶν τῆς κουλτούρας τους, ή δέ εἴσοδος καί ἔξοδος τῶν ἀτόμων αὐτῶν, ή παραμονή τους, οί δραστηριότητές τους αποτελοῦν άντικείμενο είδικης ἐπίδλεψης.

Ό ἀποκλεισμός, τό διαπιστώνουμε, στοχεύει ταυτόχρονα τόσο στούς πληθυσμούς τοῦ «Νότου» πού συνδέονται μέ τήν Εὐρώπη, μέσω –περισσότερο ἤ λιγότερο παλαιῶν, περισσότερο ἤ λιγότερο νόμιμων— κυκλωμάτων στρατολόγησης ἐργατικῶν χεριῶν, ὅσο καί στήν ἐπιλεκτική ἀποδοχή τῶν λαῶν τοῦ ἀνατολικοῦ καί νοτιοανατολικοῦ εὐρωπαϊκοῦ χώρου στήν «κοινότητα». Όπως εἶπα παραπάνω, εἶναι πλέον ξεκάθαρο ὅτι αὐτοί οἱ διαφορετικοί μηχανισμοί ἀποκλεισμοῦ ἀπό τήν ἰδιότητα τοῦ πολίτη, καί συμπερίληψης στήν οἰκονομία, ἰδιαίτερα γιά ἐκμετάλλευση τῶν διαφορῶν στά ἐπίπεδα διαδίωσης καί μισθοῦ, συνιστοῦν δομικά χαρα-

<sup>7.</sup> Βλ. κυρίως Etienne Balibar «Une citoyenneté européenne est-elle possible?», στό Droit de cité. Culture et politique en démocratie, Ed. de l'Aube, 1998 καί «Le droit de cité ou l'apartheid» στό Sans-papiers: l'archaisme fatal, cit.

κτηριστικά, «διαχειριζόμενα» σύμφωνα μέ τίς ἐσωτερικές καί έξωτερικές συγκυρίες. Μιά υπόρρητη σύγκριση μέ τό νοτιοαφρικανικό άπαρτχάιντ δέν στερεῖται, λοιπόν, νοήματος. Δέν πρόκειται σέ αὐτή τήν περίπτωση άπλῶς γιά μιά λειτουργία πρόκλησης τοῦ ὄρου αὐτοῦ. Πρέπει νά φθάσουμε στό σημεῖο νά ποῦμε ὅτι, στήν ίστορική περίοδο πού έξαφανίζεται αὐτό τό καθεστώς στήν 'Αφρική, ανακατασκευάζεται στήν Ευρώπη; 'Η σύγκριση δέν αποτελεῖ αἰτιολόγηση καί θά μπορούσαμε νά σκεφθούμε πολλές άλλες καταστάσεις θεσμικής ανισότητας (ίδιαίτερα αυτή πού επιδίωσε στίς Ήνωμένες Πολιτεῖες γιά πολύν καιρό μετά τήν ἐπίσημη κατάργηση τῆς δουλείας): ἀλλά αὐτό πού ὑποδειχνύει ἡ χρήση τοῦ ὄρου αὐτοῦ εἶναι ἡ διαδικασία συγκρότησης ένός πληθυσμοῦ πού τόν καθιστοῦν κατώτερο (σέ δικαιώματα, έπομένως έπίσης σέ άξιοπρέπεια). Πρόκειται γιά έναν πληθυσμό πού υπάρχει ή τάση νά υπόκειται σέ βίαιες μορφές ἐλέγχων «ἀσφαλείας», ὁ όποῖος εἶναι ἀναγκασμένος νά ζεῖ μόνιμα «στά σύνορα», ούτε ἀπόλυτα στό ἐσωτερικό, ούτε ἐντελῶς στό εξωτερικό: οἱ «μετανάστες» τῆς ἀνατολῆς καί τοῦ Νότου ἄφησαν κατά κάποιον τρόπο πίσω τους (άλλά γιά νά ἐπιστρέφουν ἐκεῖ περιοδικά, ἤ γιά νά ἀποστέλλουν τούς ἀναγκαίους γιά μιά «χωριστή ἀνάπτυξη» πόρους, ή γιά νά προσπαθοῦν νά ἐπιτρέψουν στίς οίκογένειες τους νά ζήσουν) τό αντίστοιχο τῶν άλλοτινῶν Νοτιοαφοικανικῶν homelands (ἐξ οὖ ἡ πολύ μεγάλη σημασία καί ή εὐαισθησία τοῦ προβλήματος τῆς οἰκογενειαχῆς ἐπανένωσης καί τῶν «κοινωνικῶν δικαιωμάτων» γιά τίς οἰκογένειες πού μεταναστεύουν, ἔνας ἀπό τούς προνομιακούς στόχους τῆς ξενόφοδης προπαγάνδας). Γιά νά τό ἐπαναλάβουμε μέ ἄλλα λόγια: αὐτό πού ἡ Κατρίν ντέ Βεντέν ὀνόμασε πολύ σωστά «τό δέκατο έκτο εὐρωπαϊκό ἔθνος» παραμένει άπελπιστικά άποκλεισμένο άπό τή συγκρότηση μιᾶς ίδιότητας τοῦ πολίτη στήν Εὐρώπη: ξαναδημιουργήθηκαν οι «μέτοικοι», αν όχι και οι «είλωτες»!8

Θά ἦταν πολύ ἀπλοϊκό νά φανταστοῦμε ὅτι ἡ ἀνάπτυξη αὐτοῦ τοῦ θεσμιχοῦ ρατσισμοῦ στήν Εὐρώπη δέν έχει καμία σχέση μέ τήν σέ έξέλιξη διαδικασία «παγκοσμιοποίησης» τοῦ πλανήτη, πού ἐπηρεάζει ὅλο καί περισσότερο τόν εὐρωπαϊκό χῶρο. Νομίζω ὅτι εἶναι πιό σωστό νά δοῦμε σε αὐτήν τή διαδικασία τό διπλό άποτέλεσμα τῆς προβολῆς τῶν γενικῶν χαρακτηριστικῶν τῆς νέας παγκόσμιας ἱεραρχίας τῶν ἐξουσιῶν, τῶν εὐκαιριῶν ἀνάπτυξης καί τῶν ἀτομικῶν δικαιωμάτων, καθώς καί τῆς ἀντίδρασης στήν παγκοσμιοποίηση, πού θεωρεῖται ὅτι συνεπάγεται ἔναν θανάσιμο κίνδυνο γιά τίς ἱστορικές κουλτοῦρες τῆς Εὐρώπης. Αὐτή ἡ διαφοοοποιημένη ένταξη τῆς Εὐρώπης (καί τοῦ εὐρωπαϊκοῦ άπαρτχάιντ) στή διαδικασία παγκοσμιοποίησης έξηγεῖ ότι όλο καί περισσότερο, όπως καί σε άλλες περιοχές τοῦ κόσμου, ή παραδοσιακή μορφή τοῦ έξωτερικοῦ έχθροῦ ἀντικαθίσταται ἀπό τή μορφή τοῦ ἐσωτερικοῦ έχθροῦ (ἤ, ἀκόμη καλύτερα, τοῦ κακόβουλου εἰσβολέα -alien- πού διεισδύει «ἀνάμεσά μας»). Παραπέμπει, ταυτόχρονα, σέ μιά οἰκονομία τῆς παγκόσμιας δίας, ἡ ὁποία ἐδῶ καί μία ἡ δύο δεκαετίες, μετασχηματίσθηκε δαθιά (καί σύμφωνα μέ ὅλα τά φαινόμενα ἐπιδεινώθηκε, μέχρι τοῦ σημείου νά ὑπάρχουν στό ἑξῆς πολύ λίγες περιοχές ἡ πολιτικά συστήματα, πού θά μποροῦσαν σέ σχέση μέ αὐτήν νά δώσουν τήν εἰκόνα καταφυγίων, ἀκόμη καί ἄν θά ἦταν καταχρηστικό νά συγχέονται ὅλες οἱ καταστάσεις).

#### Συμπεράσματα

Τά συμπεράσματα θά εἶναι σύντομα. Ἡ σύζευξη αὐτῶν τῶν διαφορετικῶν παραγόντων ἐξηγεῖ τή σχετική ἀπαισιοδοξία. Θά ήθελα ώστόσο νά γίνω σαφής σέ αὐτό τό σημεῖο: αὐτό πού ὀνομάζω ἐδῶ «ἀπαισιοδοξία» παραπέμπει ἐπίσης στή διάσημη ρήση τοῦ Ρομάν Ρολάν, πού ξαναχοησιμοποιήθηκε καί έκλαϊκεύθηκε από τόν Γκράμσι: «ἀπαισιοδοξία τῆς θεωρίας, αἰσιοδοξία τῆς δούλησης». Ἡ κατάσταση στήν ὁποία δρισκόμαστε καί τήν οποία προσπάθησα νά περιγράψω χωρίς έξωραϊσμούς σημαίνει ότι ή δημοκρατική διαδικασία στήν εύοωπαϊκή κλίμακα δέν μπορεί νά προωθηθεί μέ εύσεδεῖς λόγους περί «πολιτικῆς συνείδησης». "Ας μή φανταζόμαστε ὅτι ἡ Εὐρώπη θά συγκροτηθεῖ «ἀπό τά πάνω», αλλά ας μήν αφήσουμε επίσης τήν πρωτοβουλία τῶν κινημάτων καί τῆς συμμετοχῆς στό διάλογο «ἀπό τά κάτω» (ἤ ἐγκάρσια, «πολιτικά», «κοινωνικά») σέ αντιευρωπαϊκές ή ευρωσυντηρητικές δυνάμεις. Αυτό σημαίνει συγκεκριμένα ότι πρέπει νά λάβουμε πολύ σοδαρά ὑπόψη «λαϊκιστικά» κινήματα, ὅπως αὐτά πού αναπτύσσονται στή Γαλλία, τή Ιταλία, τήν Αὐστρία, τήν Έλβετία, τή Φλάνδρα σέ αναζήτηση ένός τύπου άποτελεσματικής δράσης «ούτε άριστερά ούτε δεξιά», καθώς καί πολιτικούς συνδυασμούς «καφετί-κόκκινο», τούς οποίους επιτρέπει ή κατάρρευση τοῦ ἱστορικοῦ κομμουνισμοῦ. Μιά τέτοια κατάσταση διαγράφει - ἀπό τό πανεπιστήμιο ὥς τόν συνδικαλισμό, ἀπό τό ζήτημα τοῦ ἀνοίγματος τῶν συνόρων ώς τό ζήτημα τῶν πολιτιχῶν δικαιωμάτων γιά τούς μετανάστες— χώρους ἐπεξεργασίας τῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη, οι ὁποῖοι ἀποτελοῦν ταυτόχρονα πεδία συλλογικοῦ ἀναστοχασμοῦ καί πεδία ἀγώνα. Τό νόημα τοῦ διεθνισμοῦ σήμερα εἶναι νά τούς ἀποδοθεῖ τό μέγιστο τῆς σαφήνειας καί τῆς ἔντασης, ὤστε νά ἀνοίξουν πάλι οι δυνατότητες τῆς ίστορίας καί τῆς πολιτικῆς.

μετάφοαση: Νικολέττα Χαοδαλιᾶ

<sup>8.</sup> Bλ. Catherine Wihtol de Wenden, La citoyenneté européenne, Presses de la Fondation Nationale des Sciences Politiques, Παρίσι, 1997, σελ. 99.

<sup>9.</sup> Βλ. Andrea Rea (ἐπιμ.), Immigration et racisme en Europe, Complexe, Βουξέλλες, 1998.

## ΔΟΜΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΟΙΚΟΛΟΓΙΑ

τοῦ Κλώντ Λέδι-Στρώς μετάφραση: Νικολέτα Χαρδαλιά

έ μεγάλη χαρά ξαναβρίσκομαι στό Κολέγιο Μπάρναρντ μετά ἀπό περίπου τριάντα χρόνια γιά νά τιμήσουμε τήν μνήμη τῆς Βιοτζίνια Γζίλντερσληδ (Virginia Gildersleeve), κοσμήτορος τῆς σχολῆς. Μέ ὑποδέχθηκε πολύ εύγενικά ὅταν καταφεύγοντας σάν πρόσφυγας στήν Νέα Ύόρκη στά χρόνια τοῦ πολέμου παρουσιάστηκα σέ αὐτή καί τήν εὐχαρίστησα γιά τήν ανάθεση μιᾶς διδασκαλίας στό έπόμενο θερινό έξάμηνο. Όφειλα αὐτή τήν ἀνέλπιστη πρόσκληση στήν ευγένεια τῆς Γκλάντις Α. Ρέιχαρντ (Gladys A. Reichard) καί μέ χαρά συνδέω μέ τήν σημερινή τιμητική ἐκδήλωση αυτή τήν ἐξαιρετική γυναίκα, μεγάλη έθνολόγο, πού δίδαξε έδῶ γιά περισσότερο ἀπό τριάντα χρόνια. Γνωριστήκαμε κατά τίς μικρές συναντήσεις πού αποτέλεσαν τό πρελούντιο τῆς ἴδρυσης τοῦ Γλωσσολογικοῦ κύκλου τῆς Νέας Ύόρκης, καί σύχναζα στό σπίτι της κοντά στό Μπάρναρντ ὅπου καλοῦσε συναδέλφους καί φίλους. Έγραφε τότε τό μεγάλο της ἔργο Η θοησκεία τῶν Ναβάχο (Navaho Religion), ὁ δοιικός προσανατολισμός τοῦ ὁποίου διατηρεῖ ἴσως κάτι άπό τίς συζητήσεις μας στίς όποῖες συμμετεῖχε ὁ Ρόμαν Γιάκομπσον. Μέ μεγαλοψυχία τό ἐπισημαίνει αὐτό στόν πρόλογό της.

Δέν θά ξεχάσω ποτέ τήν άγωνία μου όταν μπῆκα στό Μπάρναρντ γιά νά κάνω τό πρῶτο μου μάθημα. Δίδασκα ήδη στή Νέα Σχολή Κοινωνικῆς Έρευνας (New School for Social Research), άλλά έδῶ ἐπρόκειτο γιά κάτι τελείως διαφορετικό. Οἱ ἀκροατές τῆς Νέας Σχολής ήταν στήν πλειοψηφία τους ένήλικες πού έξασκοῦσαν ἔνα ἐπάγγελμα, καί οἱ ὁποῖοι ἐρχόταν ἐκεῖ γιά νά συμπληρώσουν τήν γενική τους παιδεία ή γιά νά ἐκπαιδευτοῦν σέ ἕνα είδικό πεδίο. Ἡταν συχνά ξένοι ώς πρός τήν γέννηση καί πρόσφυγες όπως έγώ, τά

άγγλικά τους δέν ἦταν πολύ καλύτερα ἀπό τά δικά μου. Στό Μπάρναρντ, ἔγινα γιά πρώτη φορά δεκτός σέ μιά ἀμερικάνικη σχολή μέ μεγάλη παράδοση, καί αὐτή στήν ὁποία ὁ μεγάλος Μπόας δίδαξε γιά πολλά χρόνια. Λέγεται μάλιστα ὅτι ἀπό ὅλα τά μαθήματά του, προτιμοῦσε τό μάθημά του στό Μπάρναρντ πού

προοριζόταν γιά άρχάριες.

Όταν κάθισα πίσω ἀπό τό τραπέζι καί ἄρχισα τό μάθημά μου γιά τούς ίνδιάνους Ναμπικδαρά ή Ναμπικουάρα (Nambikwara), ή άγωνία μου ἔγινε πανικός: καμία φοιτήτρια δέν κρατοῦσε σημειώσεις. Άντί νά γράφουν, ἔπλεκαν. Συνέχισαν νά πλέκουν μέχρι τό τέλος τῆς ὥρας χωρίς νά προσέχουν, ὅπως φαινόταν, αὐτά πού ἔλεγα, ἤ μᾶλλον αὐτά πού προσπαθοῦσα νά πῶ, μέ τά ἀδέξια ἀγγλικά μου. Ώστόσο παρακολουθοῦσαν, καθώς, ὅταν τό μάθημα τελείωσε, μιά νεαρή κοπέλα (τήν ξαναβλέπω ακόμη: χαριτωμένη, λεπτή, μαλλιά σταχτόξανθα μποῦκλες, ντυμένη στά μπλέ) ήρθε καί μέ βρηκε. "Ολα αὐτά ήταν πολύ ἐνδιαφέροντα, μοῦ εἶπε, ἀλλά ἔπρεπε νά ξέρω ὅτι desert (ἔρημος) καί dessert (ἐπιδόρπιο) εἶναι διαφορετικές λέξεις. Συγχωρέστε με παρακαλώ γιά την άναφορά μου αυτή σέ αὐτό τό ἐπεισόδιο. Έλαβε χώρα ἐδῶ καί ἀποδεικνύει ότι έκείνη τήν μακρινή έποχή ένδιαφερόμουν ήδη γιά τήν οἰχολογία καί τήν συνέχεα τουλάχιστον σέ γλωσσολογικό ἐπίπεδο, μέ τήν κουζίνα, τήν ὁποία ἀργότερα θά χρησιμοποιοῦσα γιά νά ἐπισημάνω κάποιες όψεις τῆς δομικῆς λειτουργίας τῆς σκέψης. Καθώς αὐτή ή διάλεξη έχει άκριδῶς τόν τίτλο «Δομισμός καί οίκολογία», ή ἐπίπληξη πού δέχθηκα κάποτε ἀπό μιά φοιτήτρια τοῦ Μπάρναρντ ἀποτελεῖ μιά εἰσαγωγή σέ μιά προβληματική όχι καί πολύ απομακρυσμένη από τό θέμα μου.

Οι άγγλοσάξονες συνάδελφοί μου, χαρακτηρίζουν συχνά ώς «ίδεαλισμό» ή «διανοητισμό» τήν δομική προοπτική μέ τήν όποία, έδῶ καί ἕνα τέταρτο τοῦ αἰώνα, προσεγγίζω τήν μελέτη τῶν κοινωνικῶν φαινομένων. Μέ χαρακτήρισαν ἐπίσης ἐγελιανό. Κάποιες κριτικές

<sup>\*</sup> Στό: Le regard éloigné, Paris, 1983, σελ. 143-166. (Πρώτη δημοσίευση: Structuralism and Ecology, Barnard Alumnae, "Ανοιξη 1972: 6.14. Μεταφράστηκε στά γαλλικά ἀπό τόν ίδιο τόν Levi-Strauses).



μέ κατηγοροῦν ὅτι ἀνάγω τίς δομές τοῦ πνεύματος στήν κουλτούρα, καί ὅτι μερικές φορές μάλιστα συγχέω αὐτά τά δύο. ή θεωροῦν ὅτι ἰσχυρίζομαι πώς προσεγγίζω άμεσα τίς δομές τοῦ πνεύματος γιά νά άνακαλύψω έκει αὐτό πού ὀνομάζουν εἰρωνικά «οί λεδιστρωσιανές γενικές έννοιες» (universaux). Έάν αὐτό ίσχυε, ή μελέτη τῶν πολιτισμικῶν συμφραζομένων μέσα στά ὁποῖα τό πνεῦμα δρᾶ καί διά μέσου τῶν ὁποίων έκφράζεται, θά παρουσίαζε μικρό ένδιαφέρον. Τότε γιατί διάλεξα νά γίνω έθνολόγος ἀντί νά ἀκολουθήσω τήν φιλοσοφική καριέρα γιά τήν όποία μέ προόριζαν οί πανεπιστημιακές σπουδές μου; Καί γιατί στά διδλία μου δίνεται τόση σημασία στίς πιό έλάχιστες έθνογραφικές λεπτομέρειες; Γιατί προσπάθησα νά όρίσω μέ ἀχρίβεια τά φυτά καί τά ζῶα πού γνωρίζει κάθε κοινωνία, τίς ίδιαίτερες τεχνικές τους χρήσεις, καί όταν πρόκειται γιά είδη φαγώσιμα, τούς διαφορετικούς τρόπους προετοιμασίας τους: πολτοποιημένα, δραστά στό ζουμί τους ή στόν άτμό, ψημένα, στή σχάρα, τηγανητά, ή ἀποξηραμένα ή καπνιστά γιά νά έξασφαλιστεῖ ἡ διατήρησή τους; Ἐδῶ καί χρόνια περιτριγυρίζομαι, γιά νά δουλέψω, από ύδρόγειους καί ούράνιους χάρτες πού ἐπιτρέπουν νά ἐντοπιστεῖ ἡ θέση τῶν άστεριῶν καί τῶν ἀστερισμῶν σέ διαφορετικά γεωγραφικά πλάτη καί σέ διαφορετικές ἐποχές, ἀπό πραγματείες περί γεωλογίας, γεωγραφίας καί μετεωρολογίας, ἀπό ἔργα βοτανικῆς, ἀπό βιβλία γύρω ἀπό τά θηλαστικά καί τά πουλιά...

Ό λόγος εἶναι πολύ ἀπλός: δέν μποροῦμε νά διεξάγουμε ὁποιαδήποτε ἔρευνα χωρίς νά ἔχουμε προηγουμένως συγκεντρώσει καί ἐπιδεδαιώσει ὅλα αὐτά τά δεδομένα. Έχω πεῖ πολλές φορές γιατί: Δέν ὑπάρχει μιά γενική ἀρχή, μιά ἀπαγωγική διαδικασία πού θά ἐπέτρεπε νά ἐντοπιστοῦν ἐκ τῶν προτέρων τά ἐνδεχόμενα γεγονότα στά ὁποῖα συνίσταται ἡ ἱστορία κάθε κοινωνίας, ὁ ἱδιαίτερος χαρακτήρας τοῦ χώρου πού τήν περιδάλλει, οἱ ἀπρόδλεπτες σημασίες πού ἐπιλέγει νά δώσει σέ αὐτό ἤ σέ ἐκεῖνο τό γεγονός τῆς ἱστορίας της, σέ αὐτή ἤ σέ ἐκεῖνη τήν πλευρά τῆς κατοικίας της, ἀνάμεσα σέ ὅλες αὐτές πού θά μποροῦσε ἐπίσης νά συγκρατήσει γιά νά τούς προσδώσει ἕνα νόημα.

Ή ἀνθρωπολογία εἶναι μιά κατ ἐξοχήν ἐμπειρική ἐπιστήμη. Κάθε κουλτούρα ἀντιπροσωπεύει μιά μοναδική περίπτωση στήν ὁποία πρέπει νά ἀφιερωθεῖ ἡ πιό λεπτομερής προσοχή, γιά νά γίνει δυνατή καταρχάς ἡ περιγραφή της καί στήν συνέχεια ἡ προσπάθεια κατανόησής της. Μόνο αὐτή ἡ ἐξέταση ἀποκαλύπτει ποιά εἶναι τά γεγονότα καί ποιά εἶναι τά κριτήρια, τά ὁποῖα ποικίλλουν ἀπό τήν μιά κουλτούρα στήν ἄλλη, δάσει τῶν ὁποίων κάθε κουλτούρα ἐπιλέγει ὁρισμένα ζωικά ἤ φυτικά εἴδη, ὁρισμένα μεταλλεύματα, ὁρισμένα οὐράνια σώματα καί ἄλλα φυσικά φαινόμενα, γιά

νά τούς προσδώσει μιά σημασία καί νά δώσει μιά λογική μορφή σέ ἔνα πεπερασμένο σύνολο στοιχείων. Ή έμπειρική ἔρευνα ἀποτελεῖ προϋπόθεση γιά τήν πρόσδαση στή δομή. Γιατί, ἀκόμη καί ἄν ὑποτεθεῖ ὅτι παρόμοια στοιχεῖα ἐπιλέχθηκαν ἐδῶ καί ἐκεῖ, ἡ ἐμπειρία ἀποδεικνύει ὅτι αὐτό μπορεῖ νά ἔγινε γιά διαφορετικούς λόγους, καί ὅτι ἀντίθετα, διαφορετικά στοιχεῖα ἐκπληρώνουν μερικές φορές τήν ἴδια λειτουργία. Κάθε κουλτούρα συγκροτεῖ σέ διακριτά χαρακτηριστικά μερικές μόνο ὄψεις τοῦ φυσικοῦ της περιβάλλοντος ἀλλά κανείς δέν μπορεῖ νά προβλέψει ποιές καί γιά ποιούς σκοπούς. Ἐπιπλέον, τά ἀκατέργαστα ὑλικά πού τό φυσικό περιβάλλον προσφέρει στήν παρατήρηση καί τήν σκέψη, εἶναι ταυτόχρονα τόσο πλούσια καί τόσο διαφορετικά ἄστε ἀπό ὅλες αὐτές τίς δυνατότητες, τό πνεῦμα εἶναι ἰκανό νά κατανοήσει ἕνα μόνο τμῆμα, τό

όποῖο χρησιμοποιεῖ γιά νά ἐπεξεργαστεῖ ἔνα σύστημα ἀνάμεσα σέ ἄπειρα ἄλλα πού θά μποροῦσε ἐπίσης νά διανοηθεῖ. Τίποτε δέν πρρορίζει ἔνα ὁποιοδήποτε ἀνάμεσα σέ αὐτά γιά μιά προνομιακή τύστος τος καιτά γιά μιά προνομιακή τύστος ἐνα ὑποιοδήποτε ἀνάμεσα σέ αὐτά γιά μιά προνομιακή τύστος καιτά γιά μιά προνομιακή τύστος καιτά για μια προνομιακή τύστος καιτά καιτά για μια προνομιακή τύστος καιτά κ

χη.

Προσαρούουμε λοιπόν ἀπό τήν ἀρχή, σέ κάτι αὐθαίρετο ἀπό ὅπου προκύπτουν δυσκολίες τίς ὁποῖες μόνο ἡ ἐμπειρία μπορεῖ νά ξεπεράσει. Έντούτοις, ὅσο καί ἄν ἡ ἐπιλογή τῶν στοιχείων φαίνεται αὐθαίρετη, αὐτά ὀργανώνονται σέ σύστημα καί οἱ σχέσεις πού τά ἐνώνουν συγκροτοῦν συνεκτικές ὁλότητες. Στήν Ἦγρια σκέψη, ἔγραψα ὅτι «ἡ ἀρχή μιᾶς ταξινόμησης δέν μπορεῖ ποτέ νά τε-

θεῖ ἐχ τῶν προτέρων, μόνο ἡ ἐθνογραφική έρευνα, δηλαδή ἡ ἐμπειρία, μπορεῖ νά τήν συνάγει a posteriori» (σελ. 79). ἀντίθετα, ἡ συνοχή κάθε συστήματος ταξινόμησης ἐξαρτᾶται στενά ἀπό ἰδιαίτερους περιορισμούς τῆς λειτουργίας τῆς σκέψης. Αὐτοί οἱ περιορισμοί προσανατολίζουν τόν σχηματισμό συμβόλων, ἐξηγοῦν πῶς τά σύμβολα ἀντιτίθενται καί συναρθρώνο-

νται μεταξύ τους.

Η ἐθνογραφική παρατήρηση δέν μᾶς ὑποχρεώνει ἐπομένως νά ἐπιλέξουμε ἀνάμεσα σέ δύο ὑποθέσεις, ἀφ ἐνός τήν ὑπόθεση ἐνός εὖπλαστου πνεύματος, πού διαμοοφώνεται παθητικά ἀπό ἐξωτερικές ἐπιρροές, καί ἀφ ἐτέρου ψυχολογικῶν γενικῶν νόμων (lois universelles), οἱ ὁποῖοι ἐπειδή εἰναι ἐγγενεῖς, παράγουν παντοῦ τά ἴδια ἀποτελέσματα χωρίς νά ἀφήσουν κάποιο ρόλο στήν ἱστορία καί στίς ἰδιαιτερότητες τοῦ περιδάλλοντος. Αὐτό πού παρατηροῦμε καί ὀφείλουμε κατόπιν νά περιγράψουμε, εἶναι μᾶλλον προσπάθειες γιά

νά πραγματοποιηθεῖ ἔνα εἶδος συμδιδασμοῦ ἀνάμεσα, ἀφ' ἐνός, σέ ὁρισμένες ἱστορικές κατευθύνσεις καί ὁρισμένες ἰδιότητες τοῦ περιδάλλοντος, καί ἀφ' ἐτέρου σέ νοητικές ἀπαιτήσεις, οἱ ὁποῖες, σέ κάθε ἐποχή, διαδέχονται ἀπαιτήσεις ἴδιας φύσεως πού προηγήθηκαν χρονικά. Προσαρμοζόμενες ἡ μία στήν ἄλλη, αὐτές οἱ δύο τάξεις πραγματικοτήτων συγχωνεύονται καί συγκροτοῦν ἕνα σημαῖνον σύνολο.

Τίποτε ἐγελιανό δέν ὑπάρχει σε αὐτή τήν σύλληψη. Οἱ περιορισμοί τοῦ πνεύματος στούς ὁποίους ἀναφερομαι ἀνακαλύπτονται με ἐπαγωγικό τρόπο, ἀντί νά προέλθουν, κανείς δέν ξέρει ἀπό ποῦ, χάρις σε κάποιον φιλόσοφο, ὁ ὁποῖος στήν καλύτερη τῶν περιπτώσεων, ἔκανε μιά διαστική ἀναδρομή, περιορισμένη σέ ἔνα μικρό μέρος τῆς ὑδρογείου καί σε κάποιους αἰῶνες τῆς ἱστορίας τῶν ἰδεῶν. Ἐμεῖς διεξάγουμε ὑπο-

μονετικές ἔφευνες γύρω ἀπό τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο μέσα ἀπό ὅμοιους ἤ διαφορετικούς δρόμους, αὐτοί οἱ πεοιορισμοί άντικατοπτρίζονται στήν ίδεολογία δεκάδων ή έκατοντάδων κοινωνιῶν. Ἐπιπλέον, δέν κρίνουμε ὅτι αὐτοί οἱ περιορισμοί είναι δοσμένοι άπαξ διά παντός, καί δέν τούς θεωροῦμε κλειδιά, τά οποῖα, κατά τούς ψυχαναλυτές, θά ἐπέτρεπαν στό έξῆς νά ἀνοιχθοῦν ὅλες οἱ κλειδαριές. Καθοδηγούμαστε μᾶλλον άπό τούς γλωσσολόγους: ξέρουν ότι οἱ γραμματικές τῶν γλωσσῶν τοῦ κόσμου ἔχουν κοινά χαρακτηριστικά, καί έλπίζουν νά μπορέσουν, άργά ή γρήγορα, νά προσεγγί-

σουν τίς γενικές ἔννοιες τῆς γλώσσας. Άλλά συνειδητοποιοῦν ταυτόχρονα ὅτι τό λογικό σύστημα πού συγκροτοῦν αὐτές οἱ γενικές ἔννοιες, θά εἶναι πιό φτωχό ἀπό ὁποιαδήποτε ἱδιαίτερη γραμματική, καί ποτέ δέν θά μπορέσει νά τήν ἀντικαταστήσει. Οἱ γλωσσολόγοι ξέρουν ἐπίσης ὅτι ἡ μελέτη τῆς γλώσσας γενικά, καί ἡ μελέτη καθεμιᾶς ἀπό τίς γλῶσσες πού ὑπῆρξαν ἡ ὑπάρχουν ἀπόμη στόν πόσμο, συνιστᾶ ἔνα παθῆπον πυριολεκτικά ἀπεριόριστο καί πανένα πεπερασμένο σύνολο κανόνων δέν θά ἐξαντλήσει ποτέ ὅλες τους τίς ἰδιότητες. Ἡν ὑποτεθεῖ ὅτι αὐτές οἱ γενικές ἔννοιες μιά μέρα θά ἐντοπιστοῦν, θά παρουσιάζονται σάν ἀνοιχτές δομές: θά ὑπάρχει πάντα χῶρος γιά νέους ὁρισμούς, γιά τήν συμπλήρωση, ἀνάπτυξη ἡ διόρθωση τῶν ὁρισμῶν πού δρέθηκαν ἡδη.

Άπό τά ἐπιχειρήματα πού προηγήθηκαν προκύπτει ὅτι δύο τύποι προσδιορισμῶν ἐνεργοποιοῦνται ταυτόχρονα στήν ζωή τῶν κοινωνιῶν. Δέν θά ἔπρεπε λοιπόν

νά μᾶς ἐκπλήσσει τό ὅτι ὄντας διαφορετικῆς φύσης κάθε ἕνας ἐμφανίζεται αὐθαίρετος ἀπό τήν σκοπιά τοῦ άλλου. Πίσω από κάθε ίδεολογικό οἰκοδόμημα, διαγράφονται παλαιότερα οίκοδομήματα. Συνεχίζουν νά άντανακλοῦν τήν ήχώ τῆς ὁποίας ἡ ἀπαρχή ἀνατρέχει σέ αὐτή τήν ίδεατή στιγμή, ἐδῶ καί ἐκατοντάδες χιλιάδες χρόνια καί πιθανόν καί περισσότερο, κατά τήν όποία μιά άνθρωπότητα στό ξεκίνημά της, συνέλαδε καί πρόφερε τούς πρώτους της μύθους. Καί άληθεύει έπίσης ὅτι σέ κάθε στάδιο αὐτῆς τῆς πολύπλοκης ἀνάπτυξης, οί τεχνικές καί οίκονομικές συνθηκες πού έπικρατοῦν σέ ἔναν ὁρισμένο τόπο καί χρόνο, ἀσκοῦν μιά δύναμη έλξης στήν ίδεολογία, τήν διαστρεβλώνουν καί τήν παραμορφώνουν μέ πολλούς τρόπους. Όλοι οί τρόποι μέ τούς οποίους τό ανθρώπινο πνεῦμα λειτουργεῖ σέ διαφορετικές κοινωνίες -καί σέ διαφορετικές

στιγμές τῆς ἱστορίας καθεμιᾶς— προϋποθέτουν ἕναν κοινό ἔξοπλισμό, ὅμως αὐτό τό νοητικό μηχανοστάσιο δέν λειτουργεῖ στό κενό. Οἱ μηχανισμοί του ἐνεργοποιοῦνται μέσω άλλων μηχανισμῶν. Μέ τήν παρατήρηση δέν ἀποκαλύπτεται ποτέ τί ἀντιστοιχεῖ σέ κάθε μηχανισμό. Αὐτό πού διαπιστώνουμε μέ τήν παρατήρηση εἶναι τά ἀποτελέσματα τῆς διάδρασης τῶν μηχανισμῶν.

Αὐτές οἱ ὀπτικές, ἐπουδενί φιλοσοφικές, μᾶς ἐπεδλήθησαν ἀπό τήν πιό συγκεκριμένη ἐθνογραφική πρακτική καί τέθηκαν σέ σχέση μέ κάθε ἰδιαίτερο πρόβλημα. Θά προσπαθήσω νά τό δείξω, μέσα ἀπό παραδείγματα ἀπό

τήν ἀνάλυση τῶν μύθων, γιά τήν ὁποία ἐργάζομαι ἐδῶ καί περίπου εἴκοσι χρόνια.

ρα τοῦ ἥρωα ἤ τῆς ἡρωίδας, ὁ ὁποῖος τά μοιράζει στούς γύρω: εἶναι, ὅπως λένε, ἡ ἀρχή τοῦ πότλατς.

Έντούτοις, οἱ ἐκδοχές μπέλα μπέλα διακρίνονται ἀπό τίς ἐκδοχές κουακιούτλ λόγω ἐνός περίεργου περιστατικοῦ. Τό ἀγόρι ἡ τό κορίτσι μαθαίνει ἀπό ἔναν ὑπερφυσικό προστάτη πώς νά ξαναδρεῖ τήν ἐλευθερία: ὅταν ἡ δράκαινα, κατά τήν συνήθειά της, θά πάει νά ψαρέψει ὀστρακοειδή κατά τήν ἄμπωτη, τό παιδί πρέπει νά μαζέψει κάποια μέρη τοῦ μαλακίου, τά «σιφώνια» (siphons), πού ἡ δράκαινα δέν τρώει καί πετᾶ. Τό παιδί πρέπει νά κρατήσει αὐτά τά ὄργανα μέ τίς ἄκρες τῶν δακτύλων του μπροστά της. Ἡ δράκαινα θά φοδηθεῖ τόσο πολύ πού θά πέσει πρός τά πίσω στό κενό καί θά σκοτωθεῖ.

Γιατί λοιπόν μιά δράκαινα, καί μάλιστα γιγαντιαία, νά τρομοκρατηθεῖ ἀπό κάτι τόσο ἀσήμαντο καί ἀθῶο

όπως τά σιφώνια τῶν ὀστρακοειδών, αὐτές τίς μικρές μαλακές «ἀντλίες» μέ τήν δοήθεια τῶν ὁποίων τό μαλάκιο ἀπορροφᾶ καί ἀποβάλλει νερό (πολύ έμφανή σέ μερικά είδη καί πολύ δολικά γιά νά πιαστεῖ τό μαλάχιο πού ψήνεται στό άτμό καί νά δουτηχτεῖ στό λιωμένο δούτυρο, περίφημο πιάτο ένός έστιατορίου κοντά στήν πλατεία Τάιμς ὅταν ἔμενα στήν Νέα Ύόρκη); Αὐτό τό σημεῖο οἱ μύθοι μπέλα μπέλα τό ἀφήνουν ἀναπάντητο. Γιά νά ἐπιχειρήσουμε νά ἐπιλύσουμε τό πρόβλημα, πρέπει νά ἐφαρμόσουμε ἕναν οὐσιώδη κανόνα τῆς δομικῆς ἀνάλυσης: κάθε φορά πού μιά ἐκδοχή ἐνός μύθου περι-

λαμβάνει μιά λεπτομέρεια πού φαίνεται παράδοξη, ἀναρωτιόμαστε ἐάν, ἀποκλίνοντας ἀπό τόν κανόνα, αὐτή ἡ ἐκδοχή ἀντιτίθεται σέ μιά ἄλλη ἐκδοχή πού ἐμφανίζεται ἀλλοῦ, καί κατά κανόνα, ὅχι πολύ μακριά.

Οἱ ὄροι «κανόνας» καί «ἀπόκλιση» ἐδῶ χρησιμοποιοῦνται σέ σχέση ὁ ἔνας μέ τόν ἄλλο. Μιά ἐκδοχή πού ἐπιλέγεται ὡς ἐκδοχή ἀναφορᾶς ὀνομάζεται «εὐθεία», καί σέ σχέση μέ αὐτή, οἱ ἄλλες φαίνονται «ἀντὲστραμμένες». Θά μπορούσαμε ἐπίσης νά προχωρήσουμε καί ἀντίστροφα, μέ τήν ἐξαίρεση κάποιων περιπτώσεων –ἔφερα κάποια τέτοια παραδείγματα στά Μυθολογικά– ὅπου ἔχουμε ἰσχυρούς λόγους νά πιστεύουμε ὅτι ὁ μετασχηματισμός ἔγινε πρός μία μόνο κατεύθυνση. Στήν περίπτωση πού μᾶς ἀπασχολεῖ εἶναι εὔκολο νά ἐντοπιστεῖ ἡ «εὐθεία» ἐκδοχή. Βρίσκεται στούς Τσίλκοτιν (Chilcotin), κατοίκους τῆς ἐνδοχώρας στά ἀνατολικά τῆς παράκτιας ὀροσειρᾶς. ἀλλά οἱ Τσίλκοτιν γνωρίζουν καλά τούς Μπέλα Μπέλα καί

φυσιολογίας, αὐτό δέν ἀλλάζει τίποτε στό γεγονός ὅτι αὐτή ἡ σωματική φύση συνιστᾶ ἐπίσης ἔνα περιβάλλον μέσα στό ὁποῖο ὁ ἄνθρωπος ἐξασκεῖ τίς ἰκανότητές του. Αὐτό τό ὀργανικό περιβάλλον συνδέεται τόσο στενά μέ τό φυσικό περιβάλλον, ὥστε ὁ ἄνθρωπος νά κατανοεῖ τό δεύτερο μόνο μέ τήν μεσολάβηση τοῦ πρώτου.

Άκόμη καί ἄν ἐπιχειρήσουμε νά

ορίσουμε τήν διολογική φύση τοῦ

άνθρώπου μέ ὅρους ἀνατομίας ἤ

ಹಿಡಿ

Οἱ ἰνδιάνοι Χέιλτσουκ ἤ Μπέλα Μπέλα (Heiltsuk ἤ Bella Bella) συγγενεύουν στενά μέ τούς Κουακιούτλ (Kwakiutl), τούς νότιους γείτονές τους στήν ἀκτή τῆς δρετανικῆς Κολομδίας. Οἱ δύο ὁμάδες διηγοῦνται τήν ἱστορία ἐνός παιδιοῦ –ἀγόρι ἤ κορίτσι ἀνάλογα μέ τίς ἐκδοχές – τό ὁποῖο ἀπήχθη ἀπό ἔνα ὄν ὑπερφυσικό καί κανιδαλιστικό, στίς περισσότερες ἐκδοχές θηλυκό, μιά δράκαινα, τό ὁποῖο οἱ Μπέλα Μπέλα ὀνομάζουν Κάσυακα (Kawaka) καί οἱ Κουακιούτλ, Ντζόνοκουα (Dzonokwa). Ὅπως καί οἱ ἐκδοχές κουακιούτλ, οἱ ἐκδοχές μπέλα μπέλα ἔξηγοῦν ὅτι τό παιδί καταφέρνει νά ξεφύγει. Ἡ δράκαινα σκοτώνεται ἤ τρέπεται σέ φυγή. Τά σημαντικά πλούτη της καταλήγουν στόν πατέσ

τούς ἐπισκέπτονται συχνά στήν ἄλλη πλευρά τῶν 6ουνῶν. Χωρίς ἀμφιβολία οἱ γλῶσσες τους διαφέρουν: ἡ τσίλκοτιν ανήκει στήν οἰκογένεια γλωσσῶν αθαπάσκαν (athapaskan). Σέ ὅλα τά ὑπόλοιπα, οἱ Τσίλκοτιν μοιάζουν στίς φυλές τῶν ἀκτῶν ἀπό τίς ὁποῖες ἔχουν δανειστεί πολλά στοιχεία τῆς κοινωνικῆς τους ὀργάνω-

σης. Τί μαθαίνουμε ἀπό τόν μύθο τσίλκοτιν; Διηγεῖται (ὅπως καί τό κοριτσάκι σέ μιά ἀπό τίς ἐκδοχές μπέλα μπέλα) ἀπήχθη ἀπό τόν Μποῦφο. Αὐτός ὁ ἰσχυρός μάγος τοῦ φέρθηκε καλά, καί τό παιδί μεγάλωσε, ίκανοποιημένο ἀπό τήν τύχη του. "Όταν, μετά ἀπό χρόνια, οί συγγενεῖς καί φίλοι του ἀνακάλυψαν τό καταφύγιό του, στήν ἀρχή ἀρνήθηκε νά τούς ἀκολουθήσει. Τελικά πείσθηκε: ὁ Μποῦφος καταδίωξε τήν μικρή όμάδα, καί τό άγόρι τόν τρόμαξε κραδαίνοντας σάν νύχια τά χέρια του, στά δάκτυλα τῶν ὁποίων πέρασε κέρατα ὀρεινῆς κατσίκας. "Αρπαξε όλα τά «ὀδοντικά» (μιχρά ἄσπρα μονόθυρα χοχύλια, παρόμοια μέ χαυλιόδοντες ελέφαντα σε σμίχρυνση) των οποίων εκείνη τήν έποχή ὁ Μποῦφος ἦταν ὁ ἀποκλειστικός κάτοχος. Έτσι οἱ Ἰνδιάνοι ἀπέκτησαν αὐτά τά κοχύλια, πού συνιστοῦν γιά αὐτούς τό πιό πολύτιμο ἀπό τά ἀγαθά.

Η συνέχεια τοῦ μύθου δέν ἀφορᾶ τό πρόβλημά μας. Τήν παρακάμπτω, αὐτήν καθώς καί τίς ἐκδοχές πού προέρχονται ἀπό τούς Μπέλα Κούλα (Bella Coola), γείτονες τῶν Μπέλα Μπέλα καί τῶν Τσίλκοτιν, οἱ ὁποῖοι ὅμως μιλοῦν γλώσσα σάλις (salish). Αὐτές οἱ ἐκδοχές διατηροῦν τό περιστατικό μέ τά κέρατα κατσίκας καί μετασχηματίζουν τόν μύθο μπέλα μπέλα σέ εναν άλλο άξονα: ή δράκαινα, πού σέ αὐτές τίς ἐκδοχές ὀνομάζεται Σνίνικ (Sninik), ἔχει συμμετρικά καί άντίστροφα χαρακτηριστικά από αὐτά πού τῆς ἀποδίδουν οι Μπέλα Μπέλα καί οι Κουακιούτλ. Σέ αὐτή τήν ίδιαίτερη όπτική πρέπει νά τοποθετηθούμε γιά νά

άναλύσουμε αὐτές τίς ἐκδοχές.

Άς περιοριστοῦμε λοιπόν στούς μύθους μπέλα μπέλα καί τσίλκοτιν. Βλέπουμε άμέσως ὅτι, μέχρι τό σημεῖο πού ἀφήσαμε τήν ἐκδοχή τσίλκοτιν, οἱ μύθοι αὐτοί είναι κατασκευασμένοι στό ίδιο γενικό πλαίσιο, καί τό μόνο πού άντιστρέφεται είναι οι άντίστοιχες συνυποδηλώσεις πού αποδίδονται σέ κάθε στοιχείο. "Ενας πιτσιρίκος πού κλαίει στούς Τσίλκοτιν, μιά πιτσιρίκα πού κλαίει στήν πιό άναπτυγμένη έκδοχή μπέλα μπέλα, ἀπάγονται ἀπό ἕνα ὑπερφυσικό ὄν: θηλυκός δράκος, μέ ανθρώπινη μορφή στή μιά περίπτωση, μάγος τροφός, ἀρσενικός, μέ τή μορφή πουλιοῦ, στήν ἄλλη περίπτωση. Γιά νά ξεφύγουν ἀπό τόν ἀπαγωγέα τους, ο ήρωας καί ή ήρωίδα καταφεύγουν στό ίδιο στρατήγημα: έξοπλίζουν τά δάχτυλά τους μέ τεχνητά νύχια. 'Αλλά αὐτά τά νύχια εἶναι κέρατα κατσικιῶν ἤ σιφώνια όστρακοειδων, δηλαδή, εἴτε ἀντικείμενα σκληρά καί ἐπικίνδυνα πού προέρχονται ἀπό τόν κόσμο τῆς ξηρᾶς, εἴτε ἀντικείμενα μαλακά καί ἀκίνδυνα πού προέρχονται από τόν θαλάσσιο κόσμο. Μέ αποτέλε-

σμα, ὁ μποῦφος τσίλκοτιν νά πέφτει στό νερό καί νά μήν πνίγεται ένῶ ἡ δράκαινα μπέλα μπέλα νά συντρίδεται στά δράχια καί νά πεθαίνει. Κέρατα καί σιφώνια παίζουν έδῶ τό ρόλο μέσων γιά τήν ἐπίτευξη ἐνός σχοποῦ. Σέ τί ἀχριδῶς συνίσταται αὐτός ὁ σχοπός; Ὁ ήρωας ή ή ήρωίδα γίνονται ο πρῶτος ἄνθρωπος πού κατέχει όδοντικά κοχύλια ή θησαυρούς τῆς δράκαινας. "Ομως, όλα τά μυθικά ή τελετουργικά δεδομένα σχετικά μέ τό ὄν Κάουακα, ή Ντζόνοκουα στήν κουακιούτλ, ἀποδεικνύουν ὅτι ὅλοι αὐτοί οἱ θησαυροί προέρχονται ἀποκλειστικά ἀπό τόν κόσμο τῆς ξηρᾶς: πλάκες χαλκοῦ, γοῦνες, κατεργασμένα δέρματα, ἀποξηραμένο αρέας... Οι Μπέλα Μπέλα καί οι Κουακιούτλ διηγοῦνται σέ ἄλλους μύθους πώς ἡ δράκαινα κλέδει διαρχῶς σολομούς ἀπό τούς Ἰνδιάνους: αὐτό τό ὄν τῆς ξηρᾶς, κάτοικος τῶν δασῶν καί τῶν 6ουνῶν, δέν ψαρεύει ψάρια.

Κάθε μύθος έξηγεῖ ἔτσι πώς ἕνας συγκεκριμένος στόχος ἐπιτεύχθηκε μέ ἕνα ἐπίσης συγκεκριμένο μέσο. Καί, ἐφόσον ἔχουμε δύο μύθους, καθένας θέτει ἄλλο στόχο καί χρησιμοποιεῖ ἄλλο μέσο. Ένα ἀπό τά μέσα σχετίζεται μέ τό νερό (τά σιφώνια όστρακοειδῶν), τό άλλο σχετίζεται μέ τήν ξηρά (τά κέρατα κατσίκας), καί εἶναι ἀξιοσημείωτο ὅτι τό πρῶτο μέσο χρησιμοποιεῖται γιά νά ἐπιτευχθεῖ ἕνας στόχος τῆς ξηρᾶς (οί θησαυροί τῆς δράκαινας), τό δεύτερο ἕνας στόχος τῆς θάλασσας (τά κοχύλια). Κατά συνέπεια, τό ύδρόδιο μέσο, ἄν μποροῦμε νά τό ποῦμε ἔτσι, όδηγεῖ σέ ἕνα χερσαῖο στόχο καί τό χερσαῖο μέσο σέ ἕνα ὑδρόβιο στό-

χο.

Καί αὐτό δέν εἶναι ὅλο. Συμπληρωματικές σχέσεις έμφανίζονται ανάμεσα σέ κάθε μέσο τοῦ ένός μύθου καί κάθε ἀποτέλεσμα τοῦ ἄλλου μύθου. Τά σιφώνια όστρακοειδών, μέσο τοῦ μύθου μπέλα μπέλα, καί τά όδοντικά κοχύλια, στόχος τοῦ μύθου τσίλκοτιν, ἔχουν προφανῶς κάτι κοινό: προέρχονται ἀπό τήν θάλασσα. Έντούτοις, ο ρόλος πού τούς ανατέθηκε στίς ίθαγενεῖς κουλτούρες τά άντιπαραθέτει: γιά τούς Τσίλκοτιν τά κοχύλια είναι, ἀπό παλιά ὅ,τι πιό πολύτιμο προσφέρει ή θάλασσα. 'Αντίθετα, ο μύθος μπέλα μπέλα δέν δίνει καμία άξια στά σιφώνια όστρακοειδών, ακόμη καί ώς τροφή, καθώς ή δράκαινα τά πετᾶ, χωρίς νά τά τρώει.

Τί συμβαίνει μέ τά κέρατα τῆς κατσίκας, μέσο τοῦ μύθου τσίλκοτιν, καί τά πλούτη τῆς ξηρᾶς τῆς δράκαινας τῶν ὁποίων ἡ ἀπόκτηση ἀπό τούς ἀνθρώπους θά είναι τό ἀποτέλεσμα τοῦ μύθου μπέλα μπέλα; Σέ ἀντίθεση μέ τά κοχύλια - οστρακοειδή καί οδοντικά - όλα αὐτά τά ἀντικείμενα προέρχονται ἀπό τόν κόσμο τῆς ξηρᾶς. 'Αλλά τά κέρατα κατσίκας, ἀκατάλληλα γιά διατροφή, χρησιμεύουν στήν κατασκευή τελετουργικών άντικειμένων: πρόκειται γιά κουτάλια, θαυμάσια κατασκευασμένα καί γλυπτά πού θαυμάζουμε στά μουσεία. Ώς ἔργα τέχνης καί ως ἐμβληματικά ἀντικείμενα ἔχουν τήν άξία θησαυροῦ. Ἐπιπλέον, καθώς δέν τρώγονται, τά κουτάλια συνιστοῦν, ὅπως καί τά σιφώνια τῶν ὀστρακοειδῶν, ἔνα βολικό μέσο (πολιτισμικό στήν μιά περίπτωση, φυσικό στήν ἄλλη) γιά νά μεταφερθεῖ ή τροφή στό στόμα τοῦ καταναλωτῆ. Ἐάν λοιπόν τό μέσο τοῦ ἐνός μύθου καί τό ἀποτέλεσμα τοῦ ἄλλου ἀντιτίθενται, παρά τήν κοινή τους προέλευση, διαπιστώνουμε ἔναν παραλληλισμό ἀνάμεσα στό ἀπότέλεσμα τοῦ πρώτου μύθου καί στό μέσο τοῦ δευτέρου μύθου, τά ὁποῖα ἔχουν ἐπίσης κοινή προέλευση ἀλλά —ἀπό τήν ξηρά ἀντί ἀπό τήν θάλασσα— ἀκριδῶς ἀντί-

στροφη.

Σκιαγράφησα άπλῶς τίς διαλεκτικές σχέσεις μεταξύ δύο μύθων γειτονικών φυλών, καί αὐτό τό σκιαγράφημα θά μποροῦσε νά ἐμπλουτιστεῖ καί νά γίνει πιό συγκεκριμένο. 'Αρκεῖ ἐντούτοις, γιά νά δείξει πώς ὑπάρχουν κανόνες πού ἐπιτρέπουν τόν μετασχηματισμό ένός μύθου σε εναν άλλο, καί πώς αὐτοί οἱ περίπλοκοι κανόνες είναι ώστόσο συνεκτικοί. Από ποῦ προέρχονται όμως αὐτοί οἱ κανόνες; Δέν τούς ἐπινοοῦμε κατά τήν ἀνάλυση. Εἶναι πιό σωστό νά ὑποστηριχθεῖ ὅτι συνάγονται από τούς μύθους. Όταν ή ανάλυση καταφέρνει νά τούς διατυπώσει, αναδύονται στήν ἐπιφάνεια, σάν όρατές ἐκδηλώσεις νόμων πού κυβερνοῦν τό πνεῦμα τῶν ἀνθρώπων μιᾶς φυλῆς πού ἀκοῦν τούς γείτονες νά διηγοῦνται έναν ἀπό τούς μύθους τους. Θά τόν δανειστοῦν ἴσως, ἀλλά ὄχι χωρίς νά τόν παραμορφώσουν, μέσω διανοητικών πράξεων τίς όποῖες δέν έλέγχουν. Θά υίοθετήσουν τόν μύθο γιά νά μήν αίσθανθοῦν κατώτεροι, ἀλλά τροποποιώντας τον συνειδητά ή άσυνείδητα μέχρι νά γίνει δικός τους.

Αὐτές οἱ τροποποιήσεις δέν γίνονται μέ τυχαῖο τρόπο. Ὁ κατάλογος τῆς ἀμερικανικῆς μυθολογίας πού παρακολουθῶ ἐδῶ καί τόσα χρόνια, δείχνει ὅτι μύθοι, φαινομενικά πολύ διαφορετικοί προκύπτουν ἀπό μιά διαδικασία μετασχηματισμοῦ πού ὑπόκειται σέ ὁρισμένους κανόνες συμμετρίας καί ἀντιστροφῆς: οἱ μύθοι ἀντικατοπτρίζουν ὁ ἔνας τόν ἄλλο σύμφωνα μέ ἄξονες τῶν ὁποίων μποροῦμε νά κάνουμε τόν κατάλογο. Ιπά νά λάβουμε ὑπόψιν τό φαινόμενο, εἴμαστε λοιπόν ὑποχρεωμένοι νά ὑποθέσουμε ὅτι οἱ διανοητικές πράξεις ὑπόκεινται σέ νόμους, μέ τήν ἔννοια τῶν νομῶν τοῦ φυσικοῦ κόσμου. Αὐτοί οἱ περιορισμοί πού κρατοῦν τά ἰδεολογικά προϊόντα στά πλαίσια μιᾶς ἰσομορφίας, ὅπου εἶναι δυνατοί μόνο κάποιοι τύποι μετασχηματισμῶν, ἀποτελοῦν τό πρῶτο εἶδος προσδιορισμοῦ γιά

τό όποῖο μίλησα.

2000

Δέν ἀπαντήσαμε ώστόσο ἀπόμη σέ ὅλα τά ἐρωτήματα πού θέτουν οἱ μύθοι. Ἐφόσον δεχθήπαμε νά θεωρήσουμε τόν μύθο τσίλποτιν ὡς μύθο ἀναφορᾶς, ὀφείλουμε νά ἀναρωτηθοῦμε γιατί οἱ Ἰνδιάνοι αἰσθάνονται τήν ἀνάγπη νά ἐξηγήσουν τήν προέλευση τῶν ὀδοντικῶν ποχυλιῶν, παί γιατί τήν ἐξηγοῦν μέ τόσο περίεργο τρόπο, ἀποδίδοντάς τους προέλευση ἀπό τήν ξηρά ἀντί ἀπό τή θάλασσα. ᾿Από τήν ἄλλη πλευρά, ἀπόμη παί ἄν ὑποτεθεῖ πάποια ἀναγπαιότητα πού θά ὑποχρέωνε

τούς Μπέλα Μπέλα νά ἀναποδογυρίσουν τήν εἰκόνα τῶν κεράτων κατσίκας πού χρησιμεύουν γιά νύχια, γιατί ἔπρεπε νά ἐπιλέξουν τά σιφώνια τῶν ὀστρακοειδῶν ἀνάμεσα σέ τόσα ἄλλα ἀντικείμενα παρόντα στό φυσικό τους περιβάλλον, τά οποῖα θά εἶχαν έξίσου καλά ἐκπληρώσει τήν ἴδια λειτουργία; Τέλος, γιατί οί Μπέλα Μπέλα φαίνεται πώς δέν ἐνδιαφέρονται γιά τήν προέλευση τῶν ὀδοντικῶν καί ἐπιφυλάσσουν ὅλη τήν προσοχή τους γιά πλούτη άλλου τύπου; Αὐτά τά έρωτήματα ύποχρεώνουν νά στραφοῦμε πρός ἕναν δεύτερο προσδιορισμό, ό όποῖος ἀσκεῖ έξωτερικούς περιοοισμούς στήν ίδεολογία. Καί όμως, ούτε τά χαρακτηριστικά τοῦ φυσικοῦ περιβάλλοντος, οὖτε οἱ τρόποι ζωῆς, οὖτε οἱ κοινωνικές καί πολιτικές συνθῆκες ἦταν άκριδῶς οἱ ἴδιες ἀνάμεσα στίς φυλές τῆς ἀκτῆς καί αὐτές τῆς ἐνδοχώρας.

Οἱ φυλές τῆς γλωσσικῆς οἰκογένειας σάλις, πού κατοικοῦσαν στήν ἐνδοχώρα στά ἀνατολικά τῶν Τσίλκοτιν, ἔδιναν πολύ μεγάλη ἀξία στά ὀδοντικά. ᾿Αποκτοῦσαν αὐτά τά κελύφη ἀπό τούς Τσίλκοτιν, τούς ὁποίους ὀνόμαζαν γιά αὐτό τό λόγο «ἄνθρωποι τῶν ὁδοντικῶν» (Τεit, The Shuswap, σελ. 759). Γιά νά προστατέψουν τό μονοπώλιό τους καί γιά νά τά κάνουν πιό ἐκλεκτά στά μάτια τῶν γειτόνων τους, οἱ Τσίλκοτιν εἶχαν σημαντικό συμφέρον νά τούς ξεγελάσουν ὅτι κατεῖχαν τά ὀδοντικά σέ ἀνεξάντλητες ποσότητες καί ὅτι αὐτά τά κοχύλια προέρχονταν ἀπό τό δικό τους ἔδαφος, ὡς συνέπεια ὑπερφυσικῶν γεγονότων τῶν ὀ

ποίων είχαν τήν ίδιαίτερη εύνοια.

Διαστρέβλωναν έτσι μιά πραγματικότητα πολύ διαφορετική: διότι, στήν πραγματικότητα οι Τσίλκοτιν προμηθεύονταν τό όδοντικά μέσω έμπορικῶν ἀνταλλαγῶν μέ τίς παράκτιες φυλές οἱ ὁποῖες, στήν ἄλλη πλευρά τῶν βουνῶν, ἦταν οἱ μόνες πού εἶχαν ἄμεση πρόσβαση στά προϊόντα τῆς θάλασσας. Σύμφωνα μέ παλιές μαρτυρίες, αύτές οι παράκτιες φυλές διατηροῦσαν φιλικές σχέσεις μέ τούς Τσίλκοτιν. Δέν ἔκαναν ποτέ πόλεμο μέ αὐτούς «γιατί ἀπεχθάνονταν νά ἀπομακουνθοῦν ἀπό τό συνηθισμένο τους κατάλυμα στήν άκτή ή στήν εκβολή των παράκτιων ποταμών, τρομοκρατημένες, όπως φαίνεται, στήν ίδέα ότι θά έπρεπε νά διακινδυνέψουν στόν μακρινό, ἄγνωστο καί έχθρικό κόσμο τῶν ὀρεινῶν ὄγκων» (στό ἴδιο, σελ. 761). Εἶναι ἐκπληκτικό τό ὅτι οἱ Σάλις τῆς ἐνδοχώρας ὅπως καί οἱ Τόμσον (Thompson) καί οἱ Κερ-ντ-Αλέν (Coeur -d'Alene), οι όποῖοι, ἀντίθετα ἀπό τούς Τσίλκοτιν άγνοοῦσαν τήν πραγματική προέλευση τῶν ὁδοντικῶν, είχαν, γιά νά τήν έξηγήσουν, μιά σειρά μύθους συμμετρικούς καί άντίστροφους άπό αὐτούς τῶν προμηθευτῶν τους. Διηγοῦνται ὅτι τά ὀδοντικά ὑπῆρχαν κάποτε στήν χώρα τους καί, μετά από κάποια γεγονότα, έξαφανίστηκαν, έτσι ώστε οἱ Ἰνδιάνοι νά μποροῦν σήμερα νά αποκτήσουν αὐτά τά πολύτιμα είδη μόνο μέσω έμπορικῶν ἀνταλλαγῶν.

Μέ τά προϊόντα τῆς θάλασσας καί τά προϊόντα τῆς γῆς οἱ φυλές τῆς ἀκτῆς εἶχαν πολύ διαφορετικές σχέ-



σεις. Σέ αὐτές, τά προϊόντα τῆς θάλασσας προέκυπταν ἀπό τήν τεχνική καί οἰκονομική δραστηριότητα: τό ψάρεμα, ή συλλογή μαλακίων συνιστοῦσαν μιά συνηθισμένη ἀσχολία τῶν Ἰνδιάνων τῆς ἀκτῆς, οἱ ὁποῖοι τρέφονταν μέ αὐτά τά προϊόντα ή τά πωλοῦσαν στούς Τσίλκοτιν. Όπως θά έλεγαν οἱ συνάδελφοί μου νεομαρξιστές, όλα αὐτά ἀνήκουν στό πεδίο τῆς πράξης. Γιά τά προϊόντα τῆς γῆς ἀντίθετα, οἱ Ἰνδιάνοι ἐξαρτώνταν από τίς ὀρεινές περιοχές, στίς ὁποῖες δέν τολμοῦσαν νά ριψοκινδυνέψουν, καί τῶν ὁποίων οἱ κάτοικοι τούς ἐπισκέπτονταν γιά νά ἀνταλλάξουν τά προϊόντα τῆς γῆς μέ προϊόντα τῆς θάλασσας. Αὐτές οἱ ἀντεστραμμένες σχέσεις παρουσιάζουν μιά τυπική άναλογία μέ αὐτές τίς ὁποῖες συνήγαμε, στό ἰδεολογικό ἐπίπεδο, ἀνάμεσα στούς μύθους τῶν ὑπό ἐξέταση λαῶν, δηλαδή στό γεγονός ὅτι, στούς μύθους, ἔνα μέσο τῆς ξηοᾶς ὁδηγεῖ σέ ἕνα ἀποτέλεσμα τῆς θάλασσας, καί ἕνα μέσο τῆς θάλασσας σέ ἕνα ἀποτέλεσμα τῆς ξηρᾶς. Κατανοούμε λοιπόν γιατί οἱ φυλές τῆς ἀκτῆς δέν ἔχουν τήν ἀνάγκη νά «μυθοποιήσουν» τά κοχύλια: διότι αὐτά προκύπτουν ἀπό τήν πράξη, καί γιατί ἐάν ὁ μυθικός μετασχηματισμός παίρνει τήν μορφή χιαστοῦ σχήματος ὅπως συμβαίνει συχνά, μποροῦμε εὔκολα νά μεταφέρουμε τόν θαλάσσιο όρο τῆς κατηγορίας ἀποτέλεσμα στήν κατηγορία μέσο άντικαθιστώντας τά σιφώνια τῶν ὀστρακοειδῶν μέ ὀδοντικά κοχύλια. Γιατί τά

σιφώνια τοῦ ἐνός μαλαχίου καί τά κελύφη τοῦ ἄλλου σχετίζονται μεταξύ τους μέ τόν ἴδιο διπλά ἀντεστραμμένο τρόπο πού ἐπικρατεῖ στίς ἀντίστοιχες οἰκολογίες τῶν δύο πληθυσμῶν.

Πρίν ἔλθουμε σέ αὐτό, ἄς λάδουμε πρῶτα ὑπόψιν τά κέρατα κατσίκας. Ή μυτερή τους ἄκρη, λυγισμένη πρός τά ἔξω καί έπομένως κυρτή πρός αὐτή τήν κατεύθυνση, τά καθιστᾶ ἐπικίνδυνα ὅπλα, ἐνῶ ἡ κούφια καί κοίλη βάση τους προσφέρεται γιά τήν κατασκευή κουταλιών, μορφή μέ τήν οποία μπορούν νά ἀποτελέσουν μέρος ένός θησαυροῦ. 'Αντίθετα, ἡ κυρτή μορφή καί ή έξωτερική σκληρότητα των όδοντικών τούς δίνει τήν ἄξια θησαυροῦ. Όσο γιά τό ἐσωτερικό αὐτῶν τῶν μονόθυρων ὀστράχων, αὐτό περιέχει ἕνα ἀσήμαντο μαλάχιο, τό όποιο έπιπλέον δέν προσφέρεται γιά κατανάλωση. Μέ ὅλους αὐτούς τούς τρόπους, τά κοχύλια όδοντικῶν ἀντιτίθενται στά σιφώνια τῶν ὀστρακοειδών πού είναι σωλήνες κενοί καί μαλακοί, έσωτερικές αποφύσεις δίθυρων μαλακίων πού καταλαμβάνουν μιά σημαντική θέση στήν διατροφή τῶν λαῶν τῆς άκτῆς. Έντούτοις, ὁ μύθος μπέλα μπέλα ἀρνεῖται κάθε διατροφική άξία στά σιφώνια τῶν ὀστρακοειδῶν, τά όποῖα παριστάνονται ἐκεῖ μέ τήν παράδοξη ὄψη όργάνων πολύ έμφανῶν, άλλά χωρίς ένδιαφέρον. Μποοοῦν λοιπόν νά «μυθοποιηθοῦν» γιά τόν ἀντίστροφο

λόγο ἀπό αὐτόν πού ὁδηγεῖ τούς λαούς τῆς ἐνδοχώρας νά ἐξηγήσουν μέ μύθους τήν προέλευση τῶν ὀδοντικῶν: αὐτοί οἱ λαοί δίνουν πολύ μεγάλη ἀξία στά ὀδοντικά, ἀλλά δέν τά ἔχουν στόν τόπο τους, οἱ λαοί τῆς ἀκτῆς ἔχουν ὀστρακοειδή στόν τόπο τους ἀλλά δέν

δίνουν ίδιαίτερη άξια στά σιφώνια.

Αντιμέτωπο μέ τίς τεχνικές καί οἰκονομικές συνθηκες πού συνδέονται μέ τά χαρακτηριστικά τοῦ φυσικοῦ περιβάλλοντος, τό πνεῦμα δέν παραμένει παθητικό. Δέν ἀντικατοπτρίζει αὐτές τίς συνθηκες, ἀντιδρα σέ αὐτές καί τίς συναρθρώνει λογικά σέ σύστημα. Καί αὐτό δέν εἶναι ὅλο, γιατί τό πνεῦμα δέν ἀντιδρᾶ μόνο στό χῶρο πού τό περιβάλλει, ἔχει ἐπίσης συνείδηση τῆς ὕπαρξης διαφορετικῶν περιβαλλόντων, στά ὁποῖα οἰ κάτοικοι τούς ἀντιδροῦν, κάθε λαός μέ τόν δικό του τρόπο. Παρόντα ἡ ἀπόντα, ὅλα αὐτά τά περιβάλλοντα ἐντάσσονται σέ ἰδεολογικές κατασκευές, οἱ ὁποῖες εἶναι νοητικές, καί οἱ ὁποῖες ἐπιβάλλουν σέ διαφορετικές οἰκογένειες πνευμάτων νά ἀκολουθήσουν τίς ἴδιες διαδρομές. Δύο παραδείγματα θά μοῦ ἐπιτρέσος και δίνας διαδρομές. Δύο παραδείγματα θά μοῦ ἐπιτρέσος και και δίνας διαδρομές. Δύο παραδείγματα θά μοῦ ἐπιτρέσος και δίνας διαδρομές και δίνας διαδρομές και δίνας δίνας

ψουν νά τό ἀποδείξω.

Τό πρῶτο προέρχεται ἀπό τήν ίδια περιοχή μέ αὐτήν πού προηγήθηκε. Τό δανείζομαι από τούς Σιτσέλτ (Seechelt), ὁμάδα ἡ ὁποία μιλᾶ μιά γλώσσα σάλις, ἐγκατεστημένη στά δόρεια τοῦ δέλτα τοῦ ποταμοῦ Φρέιζερ. Αὐτοί οἱ Ἰνδιάνοι, παραμορφώνουν μέ πολύ περίεργο τρόπο έναν μύθο έξαπλωμένο στά δυτικά τῆς όροσειρᾶς Ροσέζ ἀπό τό λεκανοπέδιο Κολούμπια μέχρι τό λεκανοπέδιο Φρέιζερ. 'Αλλά ἄς δοῦμε πρῶτα τήν πιό διαδεδομένη ἐκδοχή: γίνεται λόγος γιά τόν Άπατεώνα, ὁ ὁποῖος πείθει τόν γιό ἤ τόν ἐγγονό του νά σκαρφαλώσει σέ ένα δένδρο γιά νά πάρει τά φτερά τῶν πουλιῶν πού φωλιάζουν στήν κορυφή. Μέ μαγικά μέσα, κάνει τό δέντρο νά ψηλώσει τόσο ώστε ό ήρωας δέν μπορεῖ πιά νά κατέβει καί καταλήγει τελικά στόν οὐράνιο κόσμο. Μετά ἀπό πολλές περιπέτειες, καταφέρνει νά ἐπιστρέψει στή γῆ, ὅπου ὁ ᾿Απατεώνας πῆρε τήν φυσική του μορφή γιά νά ἀποπλανήσει τίς συζύγους τοῦ ήρωα. Ο ήρωας ἐκδικεῖται προκαλώντας τήν πτώση τοῦ κακοῦ συγγενοῦς του σέ ἕνα ποτάμι, τοῦ ὁποίου τό ρεῦμα τόν παρασύρει μέχρι τήν θάλασσα, έκεῖ ὅπου ἐγωιστικά ὑπερφυσικά ὅντα φυλάκισαν τούς σολομούς. Αὐτές οἱ γυναῖκες σώζουν τόν Άπατεώνα ἀπό τόν πνιγμό καί τόν ὑποδέχονται καλά, αὐτός ἐπωφελεῖται γιά νά καταστρέψει τό φράγμα τους καί νά έλευθερώσει τούς σολομούς. Από τότε, οί σολομοί ταξιδεύουν καί άνεβαίνουν τά ύδάτινα ρεύματα όπου οἱ Ἰνδιάνοι τούς ψαρεύουν καί τρέφονται.

Εἶναι δεδομένο τῆς ἐμπειρίας ὅτι ψαρεύουμε σολομούς ὅταν ἔρχονται κάθε χρόνο ἀπό τόν ἀκεανό καί ἀνεδαίνουν τά ὑδάτινα ρεύματα γιά νά γεννήσουν ἐκεῖ. ᾿Από αὐτή τήν ἄποψη, ὁ μύθος ἀντικατοπτρίζει ἀντικειμενικές συνθῆκες, ζωτικῆς σημασίας γιά τήν τοπική οἰκονομία, τίς ὁποῖες προσπαθεῖ νά ἐξηγήσει. ՙΩστόσο οἱ Σιτσέλτ διηγοῦνται ἀλλιῶς τήν ἱστορία. 'Ο πατέρας πέφτει στό νερό στήν ἀρχή, δέν ξέρουμε ὑπό ποιές

συνθήκες. Μιά γυναίκα τόν σώζει καί τόν στέλνει πίσω στούς δικούς του. Έκεῖ, ἐπιχειρεῖ νά ἐκδικηθεῖ τόν γιό του πού τόν θεωρεῖ ὑπεύθυνο γιά τήν περιπέτεια του, καί τόν στέλνει στόν οὐράνιο κόσμο μέσω τῶν ἴδιων μαγικῶν χειρισμῶν πού χρησιμοποιοῦνται στίς ἄλλες ἐκδοχές. Στόν οὐρανό, ὁ ἤρωας συναντᾶ δύο γριές καί τίς πληροφορεῖ ὅτι οἱ σολομοί ἀφθονοῦν πολύ κοντά στό σπίτι τους. Αὐτές τόν βοηθοῦν νά ἐπιστρέψει στή γῆ ὡς ἔνδειξη εὐγνωμοσύνης γιά τήν ἀποκάλυψη.

Στήν ἐκδοχή σιτσέλτ, ἑπομένως, ἡ περιπέτεια τοῦ ᾿Απατεώνα καί ἡ διάσωσή του ἀπό μιά γυναίκα τοποθετημένη κάτω, παίρνουν τήν θέση τῆς πρώτης σειρᾶς τῶν ἄλλων ἐκδοχῶν. ٰΩς ἐκ τούτου, τό ἐπεισόδιο τοῦ πνιγμοῦ δέν ἔχει πιά νόημα. ᾿Αντίθετα, τό ἐπεισόδιο τῶν σολομῶν μετατίθεται στίς περιπέτειες στόν οὐρανό, καί αὐτή ἡ οὐράνια σειρά τοποθετεῖται μετά τήν ὑδάτινη σειρά ἀντί νά τοποθετηθεῖ πρίν ἀπό αὐτή. Τέλος, στόν οὐρανό δέν πρόκειται πλέον γιά τήν ἀπελευθέρωση τῶν σολομῶν, ἀλλά γιά ἀνακάλυψη τῆς ὕπαρ-

ξής τους έχεῖ.

Πῶς μποροῦν νά ἐξηγηθοῦν ὅλες αὐτές οἱ παραμορφώσεις; Θά μποροῦσε κανείς νά διανοηθεῖ ὅτι οἱ Σιτσέλτ θέλησαν νά άναπαράγουν μιά διήγηση τῶν γειτόνων τους, τῶν ἰνδιάνων Τόμσον οἱ ὁποῖοι κατέχουν μιά ἐκδοχή τοῦ μύθου πολύ πλήρη καί πολύ λεπτομερειαχή: καθώς δέν μπορούσαν νά τήν κατανοήσουν καλά, τήν άλλοίωσαν. Αὐτή ἡ ὑπόθεση θά ἄφηνε ώστόσο κατά μέρος ἕνα πρωτεῦον γεγονός: οἱ Σιτσέλτ ζοῦσαν σέ ενα γεωγραφικό περιβάλλον διαφορετικό ἀπό αὐτό τῶν γειτόνων τους οἱ ὁποῖοι ἡταν ἐγκατεστημένοι πρός τήν ἐνδοχώρα. Στό ἔδαφός τους δέν μποροῦσαν νά ψαρέψουν σολομό, καθώς έλειπαν από έκεῖ ρεύματα νεροῦ κατάλληλα γιά τήν ἄνοδο τῶν ψαριῶν. Γιά νά ψαρέψουν, οι Σιτσέλτ ἔπρεπε νά διακινδυνέψουν στά έδάφη των Στσέλις (Stseelis) στά μισά τοῦ ποταμοῦ Χάρισον. Συγκρούσεις, μερικές φορές αίματηρές, προέχυπταν από αὐτές τίς ἐπιδρομές.

Καθώς οι Σιτσέλτ δέν είχαν σολομούς, δέν μποροῦσαν δικαιολογημένα νά ἀποδώσουν σέ ἔναν ἀπό τούς πολιτισμικούς τους ἤρωες τήν ἀπελευθέρωσή τους. Ἡ, ἐάν τό ἔκαναν, αὐτό τό γεγονός δέν θά μποροῦσε νά λάδει χώρα στή γῆ, ἀλλά στόν οὐρανό, δηλαδή σέ ἕναν φαντασιακό κόσμο ὅπου ἡ ἐμπειρία χάνει τά δικαιώματά της. Αὐτή ἡ μεταφορά κάνει τό ἐπεισόδιο τῆς ἀπελευθέρωσης νά χάσει τό νόημά του. Γιά τούς Σιτσέλτ δέν τίθεται τό ἐρώτημα πῶς ἐπετράπη στούς σολομούς νά ἀνεβαίνουν τά ὑδάτινα ρεύματα, φαινόμενο πού διαψεύδεται ἀπό τήν τοπική ἐμπειρία. Καθώς δέν τούς ἔχουν ἀνάμεσά τους, θέτουν τό ἐρώτημα ποῦ βρίσκονται καί προτιμοῦν νά τούς ἀποδώσουν ἕνα ὑπερφυσικό κατάλυμα ἀντί νά ἀναγνωρίσουν τήν πραγματική κατωτερότητα στήν ὁποία ἡ οἰκολογία τούς το

ποθετεῖ σέ σχέση μέ τούς γείτονές τους.

Έάν τά χαρακτηριστικά τοῦ περιβάλλοντος όδηγοῦν στήν άλλαγή ένός μέρους τῆς ἰστορίας, διανοητικοί πε-

οιορισμοί ἀπαιτοῦν τήν τροποποίηση ἄλλων μερῶν. Ἐξ οὖ καί ἡ παράξενη τροπή πού παίρνει ἡ ἱστορία: ὁ γιός ἐκδικεῖται μιά καταδίωξη πού δέν ἔλαβε ἀκόμη χώρα, ὁ πατέρας ἐπισκέπτεται μιά κυρία τῆς θάλασσας, ἀλλά δέν ἐλευθερώνει τούς σολομούς, ἡ ἀπλή ἀνακάλυψη, στόν οὐρανό, τῶν σολομῶν ἀπό τόν γιό ἀντικαθιστᾶ τήν ἀπελευθέρωσή τους στήν γῆ ἀπό τόν

πατέρα...

Τό παράδειγμα πού προηγήθηκε περιέχει ένα ακόμη μάθημα. Έάν ή σχέση ανάμεσα στήν τεχνο-οικονομική ύποδομή καί την ίδεολογία ήταν μονοσήμαντη, όπως ή σχέση μεταξύ αίτίας καί αποτελέσματος, θά περιμέναμε οί Σιτσέλτ νά έξηγοῦν στούς μύθους τους γιατί οί σολομοί λείπουν από τόν τόπο τους, ή γιατί ένῶ κάποτε τούς κατείχαν, τούς έχασαν πρός όφελος γειτονικῶν λαῶν. Θά μποροῦσαν ἐπίσης νά μήν ἔχουν κανένα μύθο σχετικό μέ σολομούς. Άλλά δρίσκουμε σέ αὐτούς κάτι τελείως διαφορετικό: Ο σολομός ἐμπειρικά ἀπῶν παρουσιάζεται στό μύθο, καί αὐτό, μέ ἕναν τρόπο πού λαμβάνει ὑπόψιν τό γεγονός ὅτι, παρών άλλοῦ, ὁ σολομός, εἶναι ὡστόσο ἀπῶν ἐκεῖ ὅπου ἡ παρουσία του ἐπιδαλλόταν. Ένα μυθικό μοντέλο πού διαψεύδεται ἀπό τήν ἐμπειρία δέν ἐξαφανίζεται ἀπλά, ἐπιπλέον δέν ἀλλάζει πρός μιά κατεύθυνση πού θά τό έκανε νά προσεγγίσει τήν έμπειρία. Έχει δική του υπαρξη, καί ἐάν μετασχηματιστεῖ, αὐτός ὁ μετασχηματισμός δέν ίκανοποιεῖ περιορισμούς τῆς ἐμπειρίας, ἀλλά περιορισμούς τοῦ πνεύματος, ἀνεξάρτητους ἀπό τούς πρώτους. Στήν παρούσα περίπτωση, ο άξονας, πόλοι τοῦ ὁποίου εἶναι ἡ γῆ καί ἡ θάλασσα, τό μόνο δηλαδή «ὑπαρκτό» στοιχεῖο σέ σχέση μέ τά χαρακτηοιστικά τοῦ περιβάλλοντος καί τῆς τεχνο-οικονομικῆς δραστηριότητας, ἀναποδογυρίζει ἀπό ὁριζόντιος σέ κάθετος. Ό πόλος θάλασσα γίνεται πόλος ούρανός, ό πόλος γῆ δέν ὑποδηλώνει πλέον τό κοντινό ἀλλά τό κάτω, ένας έμπειρικός άξονας μετασχηματίζεται σέ φαντασιακό άξονα. Αὐτές οἱ άλλαγές προκαλοῦν άλλες οί ὁποῖες δέν ἔχουν νοητή σχέση μέ τήν πραγματικότητα, άλλά προχύπτουν επίσης από μιά τυπική αναγκαιότητα.

Ο μύθος σιτσέλτ ἀπεικονίζει λοιπόν μέ ἐκπληκτικό τρόπο τά δύο εἴδη πίεσης πού ἀσκοῦνται στήν μυθική σκέψη καί τῶν ὁποίων θά μπορούσαμε νά φέρουμε ἀκόμη πολλά παραδείγματα. Θά συγκρατήσω μόνο ἔνα, ἰδιαίτερα σημαντικό γιατί, σέ ἕνα ἄλλο οἰκολογικό καί πολιτισμικό πλαίσιο, ἕνα ἀνάλογο πρόβλημα μέ αὐτά πού μόλις ἀναπτύχθηκαν ὑπόκειται στόν ἴδιο χει-

ρισμό.

Γιά τούς λαούς τῆς γλωσσολογικῆς οἰκογένειας ἀλγόνκιαν (algonkine), οἱ ὁποῖοι ἦταν ἐγκατεστημένοι στήν οἰκολογική ζώνη πού ὀνομάζεται «καναδική», ὁ σκαντζόχοιρος ἦταν ἕνα ὑπαρκτό ζῶο. Τό κυνηγοῦσαν ἐπίμονα, γιατί ἐκτιμοῦσαν τό κρέας του καί οἱ γυναῖκες ἔφτιαχναν πολύτιμα κεντήματα μέ τά ἀγκάθια του. Ὁ σκαντζόχοιρος εἶχε ἐπίσης μιά σημαντική θέση στήν μυθολογία. Ἔνας μύθος μιλᾶ γιά δύο νεαρά κο-

ρίτσια, τά όποῖα στό δρόμο γιά ἕνα μακρινό χωριό, δρῆκαν ἕνα σκαντζόχοιρο πού φώλιαζε σέ ἕνα κομμένο δένδρο. Μία ἀπό τίς δεσποινίδες ἀποσπᾶ τά ἀγκάθια τοῦ κακόμοιρου ζώου καί τά πετᾶ. Ὁ βασανισμένος σκαντζόχοιρος προκάλεσε μιά χιονοθύελλα, καί τά δύο νεαρά κορίτσια πέθαναν ἀπό τό κρύο. Ἔνας ἄλλος μύθος ἔχει ὡς ἡρωίδες δύο ἀδελφές μόνες στόν κόσμο. Μιά ἡμέρα πού περιπλανιόταν μακριά ἀπό τήν κατοικία τους, βρῆκαν ἕνα σκαντζόχοιρο πού εἶχε φωλιάσει σέ ἕνα κομμένο δένδρο καί ἡ μιά ἀπό αὐτές ἕκανε τήν ἀνοησία νά καθίσει πάνω στό τρωκτικό. Ὅλα τά ἀγκάθια βυθίστηκαν στόν πισινό της. Πέρασε πολύς καιρός μέχρι νά ἀναρρώσει ἀπό τίς πληγές της.

"Ας λάδουμε τώρα ὑπόψιν τούς 'Αραπάχο (Arapaho), οἱ ὁποῖοι μιλοῦν ἐπίσης μιά γλώσσα ἀλγόνκιαν. 'Ο σκαντζόχοιρος παίζει στούς μύθους τους ἕναν ἐντελῶς διαφορετικό ρόλο. Έδῶ τίθεται τό ζήτημα μιᾶς διαμάχης ἀνάμεσα στούς ἀδελφούς "Ηλιο καί Φεγγάρι σχετικά μέ τήν γυναίκα πού καθένας θά ἤθελε νά παντρευτεῖ. Θά ἤταν μιά γυναίκα ἄνθρωπος ἤ δάτραχος; Τό Φεγγάρι, πού προτιμοῦσε μιά γυναίκα ἄνθρωπο, μετατράπηκε σέ σκαντζόχοιρο γιά νά ξεγελάσει μιά νεαρή Ἰνδιάνα. Αὐτή ἐποφθαλμιοῦσε τόσο τά ἀγκάθια ὥστε σκαρφάλωνε ὅλο καί πιό ψηλά στό δένδρο, ὅπου τό ζώο προσποιοῦταν ὅτι ἔψαχνε καταφύγιο. 'Ο σκαντζόχοιρος πέτυχε νά τήν προσελκύσει μέχρι τόν οὐράνιο κόσμο, ὅπου πῆρε ἀνθρώπινη μορφή καί τήν πα

ντρεύτηκε.

Πῶς μποροῦν νά ἐξηγηθοῦν οἱ διαφορές ἀνάμεσα σέ διηγήσεις, οἱ ὁποῖες ἐκτός ἀπό τήν σημασία πού δίνεται στόν σκαντζόχοιρο, δέν έχουν τίποτε κοινό; Πολύ διαδεδομένο στήν καναδική οἰκολογική ζώνη, αὐτό τό ζώο ήταν σπάνιο, ή ἀπόν ἀπό τίς πεδιάδες ὅπου οί Αραπάχο μετανάστευσαν, έδω καί κάποιους αίωνες. Τό καινούριο περιβάλλον ήταν απαγορευτικό γιά τό κυνήγι τοῦ σκαντζόχοιρου. Γιά νά προμηθευτοῦν τά άγκάθια, ἔπρεπε νά ἀρχίσουν ἐμπορικές ἀνταλλαγές μέ πιό βόρειους λαούς, ή νά ἐπιχειρήσουν όχι χωρίς κινδύνους, αποστολές σέ ξένο έδαφος. Αὐτές οἱ νέες συνθήκες φαίνονται νά σχετίζονται μέ τίς συνθήκες πού παρατηροῦνται στό τεχνικό καί οἰκονομικό ἐπίπεδο καί στό ἐπίπεδο τῆς μυθολογίας. Ἡ τέχνη τοῦ κεντήματος μέ άγκάθια τῶν 'Αραπάχο ἦταν ταυτόχρονα μιά από τίς πιό έκλεπτυσμένες τέχνες πού γνωρίζαμε, καί δαθιά διαποτισμένη ἀπό ἕναν μυστικισμό τοῦ ὁποίου δύσκολα θά βρίσκαμε παρόμοιο. Οἱ ᾿Αραπάχο θεωροῦσαν τό κέντημα μιά τελετουργική δραστηριότητα. Οἱ γυναῖκες τους δέν ἀσχολοῦταν μέ καμία σχετική έργασία χωρίς νά έχουν πρίν νηστέψει καί προσευχηθεῖ, περιμένοντας ὑπερφυσική δοήθεια τήν ὁποία ἔκριναν ἀπαραίτητη γιά τήν ἐπιτυχία τοῦ ἔργου τους. "Οσον άφορᾶ τή μυθολογία άραπάχο, μόλις είδαμε ὅτι τροποποιεῖ μέ ριζικό τρόπο τή φύση καί τίς ἰδιότητες τοῦ σκαντζόχοιρου. Άπό γήινο ζῶο πού κατέχει μαγική δύναμη, ἐλέγχει τό χιόνι καί τό κούο γίνεται, ὅπως καί στίς διπλανές φυλές, ή ζωική μεταμφίεση ένός υπερφυσικοῦ ὄντος μέ ἀνθρώπινη μορφή, πού κατοικεῖ στόν οὐράνιο κόσμο καί εἶναι ὑπεύθυνο γιά μιά διολογική, καί ὄχι φυσική καί μετεωρολογική περιοδικότητα. Ὁ μύθος διευκρινίζει ὅτι ἡ σύζυγος τοῦ Φεγγαριοῦ ἦταν ἡ πρώτη θηλυκή ἄνθρωπος, ἡ ὁποία εἶχε κάθε μήνα περίοδο, καί ἡ ὁποία, ὅταν ἔμεινε ἔγκυος, γέννησε τήν καθορισμένη περίοδο καί ὅχι ὁποτεδήποτε

τε. "Όταν περνοῦμε ἀπό τούς βορινούς 'Αλγόνκιαν στούς Άραπάχο, ἐπομένως, οἱ συντεταγμένες τοῦ σκαντζόχοιρου ἀναποδογυρίζουν. Ὁ ἐμπειρικός ἄξονας - οριζόντιος, ὁ ὁποῖος ἐνώνει τό κοντινό καί τό μακρινό- μετατρέπεται σέ φαντασιακό άξονα - κάθετος, ο όποῖος ένώνει τήν γῆ καί τόν οὐρανό. Ό μετασχηματισμός αὐτός εἶναι ταυτόσημος μέ ἐκεῖνον πού παρατηρήσαμε στούς Σάλις: διότι παράγεται όταν ένα ζῶο, σημαντικό ἀπό τεχνική καί οἰκονομική ἄποψη –ἐκεῖ, ἕνα ψάρι, εδῶ, ενα τρωκτικό εκλείπει ἀπό ένα συγκεκριμένο γεωγραφικό περιβάλλον. Όπως καί στούς Σάλις, αὐτός ὁ μετασχηματισμός προκαλεῖ ἄλλους τῶν ὁποίων ο καθορισμός δέν είναι πλέον έξωτερικός, άλλά έσωτερικός. Άρκει νά γίνει αντιληπτό ὅτι ὑπάρχει μία σχέση ανάμεσα σέ αὐτούς τούς μετασχηματισμούς, παρά τήν διαφορετική τους προέλευση, καί ὅτι οἱ μετασχηματισμοί αὐτοί εἶναι δομικά μέρη τοῦ ἴδιου συνόλου, γιά νά κατανοήσουμε ὅτι πρόκειται καί στήν μιά καί στήν άλλη περίπτωση γιά τόν ίδιο μύθο, καί ότι συνεκτικοί κανόνες έπιτρέπουν τήν μετατροπή ένός μύθου σέ έναν άλλο.

Στή μιά περίπτωση, οἱ δύο γυναῖκες εἶναι ἀδελφές, στήν άλλη ανήκουν σέ διαφορετικά ζωικά είδη: ανθρώπων καί βατραχοειδῶν. Οἱ ἀδελφές μετακινοῦνται στό οριζόντιο ἐπίπεδο, ἀπό τό κοντινό στό μακρινό, οί άλλες δύο γυναϊκες μετακινοῦνται σέ κάθετο ἐπίπεδο, από κάτω πρός τά πάνω. 'Αντί νά αποσπάσει τά άγκάθια τοῦ σκαντζόχοιρου, ὅπως ἡ πρώτη ἡρωίδα, ἡ δεύτερη, αποσπαται, για να τό ποῦμε ἔτσι, από τό χωοιό της μέσω τῶν ἀγκαθιῶν πού ἐποφθαλμιᾶ. Ένα ἀπό τά νεαρά κορίτσια πετᾶ ἀνόητα τά ἀγκάθια, ἡ ἄλλη θέλει νά τά ἀποκτήσει, ὡς πολύτιμα ἀντικείμενα. Σύμφωνα μέ τούς μύθους τῆς πρώτης ὁμάδας, ὁ σκαντζόχοιρος φωλιάζει σέ ἕνα δένδρο κομμένο πού ἔχει πέσει στό ἔδαφος, ἐνῶ ὁ σκαντζόχοιρος τῆς ἄλλης ὁμάδας ἀνεβαίνει κατά μῆκος ἐνός δένδοου πού ψηλώνει συνεχῶς. Καί ἐάν ὁ πρῶτος σκαντζόχοιρος ἐπιδραδύνει τήν πορεία των νεαρων κοριτσιών, ὁ δεύτερος προκαλεί τήν ήρωίδα νά σκαρφαλώσει όλο καί πιό γρήγορα. Μία από τίς δεσποινίδες κάθεται οκλαδόν στήν πλάτη τοῦ σκαντζόχοιρου, ἡ ἄλλη σηκώνεται γιά νά τόν πιάσει. Ο πρῶτος σκαντζόχοιρος είναι ἐπιθετικός, ὁ δεύτερος δρᾶ ἀποπλανητικά, ὁ ἔνας διαπερνᾶ τό νεαρό κορίτσι από πίσω, ο άλλος τήν διακορεύει -ή άλλιῶς, τήν τουπά- ἀπό μποοστά...

Θεωρούμενοι ἀνεξάρτητα ὁ ἕνας ἀπό τόν ἄλλο, κανένας ἀπό αὐτούς τούς μετασχηματισμούς δέν ἀνάγεται στίς ἰδιαιτερότητες τοῦ περιβάλλοντος. Προκύτον

πτουν μαζί ἀπό μιά λογική ἀναγκαιότητα ἡ ὁποία συνδέει τούς μέν μέ τούς δέ σέ μιά σειρά πράξεων. Έάν ἔνα ζῶο, τόσο σημαντικό ὅσο ὁ σκαντζόχοιρος γιά τήν τεχνική και τήν οἰκονομία εἶναι ἀπόν στό καινούριο περιβάλλον, μόνο σέ έναν άλλο κόσμο θά μποροῦσε νά διατηρήσει τόν ρόλο του. Έτσι τό κάτω μετασχηματίζεται σέ πάνω, τό ὁριζόντιο σέ κάθετο, τό έσωτερικό σέ έξωτερικό, κοκ. "Ολες αὐτές οἱ ἀλλαγές προχύπτουν από μια σκοτεινή βούληση: να διατηρηθεί ή συνοχή τους άναφορικά μέ τίς σχέσεις πού οἱ ἄνθρωποι διατηροῦσαν μέ τό προηγούμενο περιβάλλον τους. Αὐτή ἡ ἀνάγκη συνοχῆς εἶναι τόσο δυνατή ὥστε γιά νά διατηρηθεί ή αμετάδλητη δομή τῶν σχέσεων, είναι προτιμότερο νά παραποιηθεῖ ή εἰκόνα τοῦ περιβάλλοντος, νά δημιουργηθεῖ ἕνα φαντασιακό περιβάλλον, ἀντί νά γίνει παραδεκτό ὅτι οἱ σχέσεις μέ τό πραγματικό περιβάλλον έχουν άλλάξει.

89

"Ολα αὐτά τά παραδείγματα ἀπεικονίζουν τόν τρόπο μέ τόν όποιο συναρθρώνονται οι δύο προσδιορισμοί γιά τούς οποίους μίλησα. Ο ένας επιβάλλει στήν μυθική σκέψη περιορισμούς πού προκύπτουν από τήν σχέση μέ ενα συγκεκοιμένο περιβάλλον, ο άλλος μεταφράζει τίς νοητικές ιπαιτήσεις πού εκδηλώνονται σταθερά, ανεξάρτητα από τίς διαφορές ανάμεσα στά περιβάλλοντα. Αὐτή ἡ ἀμοιβαία συνάρθρωση θά ἦταν δύσκολα κατανοητή, εάν οι σχέσεις πού ο άνθρωπος διατηρεῖ μέ τό περιβάλλον ἀφενός, καί οἱ ἐγγενεῖς στή λειτουργία τοῦ πνεύματος περιορισμοί ἀφετέρου, προέκυπταν από διακριτές, μή αναγώγιμες ή μια στήν άλλη τάξεις. Μποροῦμε λοιπόν νά ἀναρωτηθοῦμε σέ τί συνίστανται αὐτοί οἱ νοητιχοί περιορισμοί, τῶν ὁποίων ἡ γενικότητα μᾶς κάνει νά ὑποθέσουμε ὅτι ἔχουν μιά φυσική θεμελίωση. Διαφορετικά θά κινδυνεύαμε νά έπιστρέψουμε στόν παλιό φιλοσοφικό δυϊσμό. 'Ακόμη καί ἄν ἐπιχειρήσουμε νά ὁρίσουμε τήν διολογική φύση τοῦ ἀνθρώπου μέ ὅρους ἀνατομίας ή φυσιολογίας, αὐτό δέν ἀλλάζει τίποτε στό γεγονός ὅτι αὐτή ἡ σωματική φύση συνιστα ἐπίσης ἔνα περιβάλλον μέσα στό όποιο ο άνθρωπος έξασκει τίς ικανότητές του. Αὐτό τό ὀργανικό περιβάλλον συνδέεται τόσο στενά μέ τό φυσικό περιδάλλον, ὥστε ὁ ἄνθρωπος νά κατανοεῖ τό δεύτερο μόνο μέ τήν μεσολάβηση τοῦ πρώτου. Πρέπει λοιπόν νά ὑπάρχει κάποια σχέση ἀνάμεσα ἀφενός στά αἰσθητά δεδομένα καί τήν ἐγκεφαλική τους κωδικοποίηση, πού ἀποτελοῦν τά μέσα αὐτῆς τῆς κατανόησης καί ἀφετέρου στόν ίδιο τόν φυσικό κόσμο.

Ας ἐπιχειρήσουμε νά διευχρινίσουμε αὐτή τήν σχέση μέ μιά κριτική τῆς διάκρισης τῶν γλωσσολόγων ἀνάμεσα στά ἐπίπεδα πού ὀνομάζουν στά ἀγγλικά etic καί emic, ὅροι πού προέρχονται ἀπό τά ἐπίθετα phonetic καί phonemic –στά γαλλικά θά λέγαμε phonetique (φωνητικό) καί phonologique (φωνολογικό). Αὐτοί οἱ εὕχρηστοι ὅροι, οἱ ὁποῖοι θά μποροῦσαν νά με-

ταφερθοῦν στά γαλλικά ὡς étiqué («ἡτικό») emique («ἡμικό»), παραπέμπουν στούς δύο τρόπους μέ τούς ὁποίους ὁ γλωσσολόγος ἐπιχειρεῖ τήν μελέτη τῶν ἡχων τῆς γλώσσας: εἴτε ὅπως γίνονται ἀντιληπτοί (ἡ, ὅπως νομίζουμε ὅτι γίνονται ἀντιληπτοί) μέσω τῆς ἀκοῆς, δοηθούμενης ἀκόμη καί ἀπό ἀκουστικά μηχανήματα, εἴτε ὅπως ἐμφανίζονται ἀφοῦ τούς ἔχουμε περιγράψει καί ἀναλύσει γιάνά προσεγγίσουμε πίσω ἀπό τήν φθογγική πρώτη ὕλη, τά συγκροτησιακά τους στοιχεῖα. Ὁ ἀνθρωπολόγος δέν κάνει τίποτε διαφορετικό ὅταν, κατά τό παράδειγμα τοῦ γλωσσολόγου, ἐπιχειρεῖ νά ἀνάγει τίς ἐμπειρικές ἰδεολογίες στό παιχνίδι τῶν δυαδικῶν ἀντιθέσεων καί στούς κανόνες μετασχηματισμοῦ

τους.

\*Αν καί αὐτή ἡ διάκριση εἶναι χρήσιμη σέ πρακτικό ἐπίπεδο, θά ἦταν λάθος νά τήν σπρώξουμε πολύ μακριά καί νά τῆς ἀποδώσουμε μιά ἀντικειμενική ὑπόσταση. Καί μόνο οι έργασίες τοῦ Λούρια (Luria) θά άρχοῦσαν για να αποδειχθεῖ ὅτι ἡ άρθρωμένη γλώσσα δέν ἀποτελεῖται ἀπό ἤχους. Ὁ συγγραφέας αὐτός ἔδειξε ότι ή αντίληψη τῶν θορύδων καί τῶν μουσικῶν ήχων προκύπτει ἀπό έγκεφαλικούς μηχανισμούς διαφορετιχούς ἀπό τούς μηχανισμούς μέσω τῶν ὁποίων ἀντιλαμβανόμαστε τούς ὑποτιθέμενους «ἤχους» τῆς γλώσσας, καί ὅτι μιά βλάβη τοῦ κροταφικοῦ λοβοῦ καταστρέφει τήν ίκανότητα άνάλυσης τῶν φωνημάτων, άλλά δέν ἐπηρεάζει τήν μουσική ἀκοή. Γιά νά λάβουμε υπόψιν αυτό τό φαινομενικά παράδοξο φαινόμενο, πρέπει νά παραδεχθοῦμε ὅτι κατά τήν γλωσσολογική άκοή, ὁ ἐγκέφαλος δέν ἀπομονώνει ήχους άλλά διακριτά χαρακτηριστικά. Έξάλλου, αὐτά τά διακριτά χαρακτηριστικά εἶναι ταυτόχρονα ἐμπειρικῆς καί λογικῆς φύσεως, καθώς ἀναλυτικοί μηχανισμοί, στούς ὁποίους δέν μποροῦμε νά προσάψουμε διανοητισμό ἤ ίδεαλισμό, τά καθιστοῦν ὁρατά. Άπό τά παραπάνω προκύπτει ότι τό μόνο πραγματικό «ήτικό» ἐπίπεδο εἶναι τό «ἡμικό» ἐπίπεδο κατά κυριολεξία.

Οἱ τρέχουσες ἔρευνες γύρω ἀπό τούς μηχανισμούς τῆς ὁράσεως ὁδηγοῦν στά ἴδια συμπεράσματα. Τό μάτι δέν φωτογραφίζει απλά τα γεγονότα, αλλά κωδικοποιεῖ τούς διακριτούς τους χαρακτήρες. Αὐτοί οἱ χαρακτήρες δέν συνίστανται σέ αίσθητές ίδιότητες πού άποδίδουμε στά άντικείμενα πού μᾶς περιβάλλουν, άλλά σέ ἕνα σύνολο σχέσεων. Στά θηλαστικά, ἐξειδικευμένα κύτταρα τοῦ ἐγκεφαλικοῦ φλοιοῦ ἐκπληρώνουν ένα είδος δομικής ανάλυσης τήν όποία έχουν αρχίσει ή όλοκληρώσει αμφιβληστροειδή ή γαγγλιακά κύτταρα σέ άλλες ζωικές οἰκογένειες. Εἴτε στόν άμφιβληστροειδή, εἴτε στά γάγγλια, εἴτε στόν ἐγκέφαλο, κάθε κύτταρο ἀντιδρᾶ μόνο σέ ὁρισμένου τύπου ἐρεθίσματα: στήν ἀντίθεση ἀνάμεσα σέ κίνηση καί στάση, στήν παρουσία ή απουσία χρώματος, στό πέρασμα από τό φωτεινό στό σκοτεινό ή τό αντίθετο, στό θετικά ή άρνητικά κυρτό περίγραμμα των άντικειμένων, σέ μετατοπίσεις σέ εὐθεία ή σέ πλάγια γραμμή, ἀπό ἀριστερά πρός τά δεξιά ή από δεξιά πρός τά αριστερά, σέ όριζόντια κατεύθυνση ή σέ κάθετη κατεύθυνση, κοκ. Άπό ὅλες αὐτές τίς πληροφορίες, τό πνεῦμα ἀνακατασχευάζει, θά μπορούσαμε νά ποῦμε, ἀντιχείμενα τά όποῖα δέν ἔχουν γίνει ἀντιληπτά ὡς τέτοια. Ἡ ἀναλυτική λειτουργία τοῦ ἀμφιβληστροειδοῦς ἐπικρατεῖ σέ εἴδη τά ὁποῖα δέν ἔχουν ἐγκεφαλικό φλοιό, ὅπως ὁ δάτραχος, άλλά παρατηρείται ἐπίσης στόν σχίουρο. Καί στά θηλαστικά πού τοποθετοῦνται ύψηλότερα στήν ζωική κλίμακα, ακόμη καί αν ή αναλυτική λειτουργία γίνεται καταρχήν στόν εγκέφαλο, τά κύτταρα τοῦ έγκεφαλικοῦ φλοιοῦ, συνεχίζουν μιά δραστηριότητα τήν οποία έχουν ήδη άρχίσει τά όργανα των αίσθήσεων. Χωρίς ἀμφιδολία αὐτοί οι μηχανισμοί πού κωδικοποιοῦν καί ἀποκωδικοποιοῦν τά ἐξωτερικά ἐρεθίσματα μέσω πολλῶν κωδίκων ἐγγεγραμμένων μέ τήν μορφή δυαδικών αντιθέσεων στό νευρικό σύστημα, υπάρχουν καί στόν ἄνθρωπο. Έπομένως τά ἄμεσα δεδομένα τῆς αἰσθητῆς ἀντίληψης δέν ἀποτελοῦν ἕνα άκατέργαστο ύλικό, μιά «ήτική» πραγματικότητα, ή όποία άλλωστε μέ τήν αὐστηρή ἔννοια, δέν ὑπάρχει πουθενά. Συνίστανται ἀπό τήν ἀρχή σέ διακριτές ἀφαιρετικές ιδιότητες τοῦ πραγματικοῦ, ἀνήκουν δηλα-

δή στό «ἡμικό» ἐπίπεδο.

Γιά νά διασωθεῖ ἡ διάκριση, θά ἔπρεπε νά ἀντιστραφεῖ τό ἀντίστοιχο νόημα πού ὅλο καί πιό συχνά δίνουμε στούς δύο όρους. Μόνο τό «ήτικό» ἐπίπεδο θεωρεῖται πραγματικό ἀπό τούς συγγραφεῖς πού δέχονται έναν μηχανιστικό ύλισμό καί μιά αἰσθησιοκρατική φιλοσοφία, ή οποία καταλήγει νά είναι ένα έπιφαινόμενο, μιά τυχαία μορφή, στά άγγλικά θά λέγαμε ένα artefact (κατασκεύασμα). Τό «ἡμικό» ἐπίπεδο εἶναι ἀντίθετα τό ἐπίπεδο ὅπου οἱ αἰσθητές πράξεις καί ἡ πιό διανοητική λειτουργία τοῦ πνεύματος, συναντιοῦνται, καί συγχωνευόμενες, έκφράζουν τήν κοινή τους άντιστοιχία μέ τήν φύση τοῦ πραγματικοῦ. 'Αντί νά δοῦμε στήν δομή ἕνα καθαρό προϊόν τῆς νοητικῆς δραστηριότητας, ἀναγνωρίζουμε ὅτι τά ὄργανα τῶν αἰσθήσεων αναπτύσσουν ήδη μιά δομική δραστηριότητα, καί ότι όλα όσα υπάρχουν έξω από μᾶς, τά άτομα, τά μόρια, τά κύτταρα καί οἱ ὀργανισμοί οἱ ἴδιοι, ἔχουν ἀνάλογα χαρακτηριστικά. Καθώς αὐτές οἱ δομές, οἱ μέν έξωτερικές, οἱ δέ ἐσωτερικές, δέν μποροῦν νά προσεγγιστοῦν στό «ἡτικό» ἐπίπεδο, προκύπτει ὅτι ἡ φύση τῶν πραγμάτων εἶναι «ἡμικῆς» καί ὄχι «ἡτικῆς» τάξης. Θά πρέπει λοιπόν νά τήν προσεγγίσουμε από τήν πρώτη σχοπιά. Όταν τό πνεῦμα συλλαμβάνει έμπειρικά δεδομένα τά όποῖα τά ὄργανα τῶν αἰσθήσεων ἔχουν προηγουμένως έπεξεργαστεῖ, συνεχίζει νά δουλεύει δομικά, γιά νά τό ποῦμε ἔτσι, ἕνα ὑλικό, τό ὁποῖο ἔλαδε, ἤδη δομημένο. Αὐτό δέν θά μποροῦσε νά συμβεῖ, ἐάν τό πνεῦμα, τό σῶμα στό ὁποῖο τό πνεῦμα άνήκει, καί τά άντικείμενα τά όποῖα τό σῶμα καί τό πνεῦμα ἀντιλαμβάνεται, δέν ἡταν ἀναπόσπαστα μέρη τῆς ἴδιας καί μόνης πραγματικότητας.

Έάν ἡ στερεοχημική θεωρία τῶν ὀσμῶν, πού ὀφείλεται στόν ᾿Αμοῦρε (Amoore), εἶναι ἀξιόπιστη, ποιοτι-

κές διαφορές οἱ ὁποῖες εἶναι ἀδύνατον νά ἀναλυθοῦν, καί ἀκόμη καί νά περιγραφοῦν μέ ὄρους τῆς αἰσθητῆς έμπειρίας, ανάγονται σέ διαφορές ανάμεσα στίς γεωμετρικές ίδιότητες τῶν ὀσφοητικῶν μορίων. "Ας προσθέσουμε ἕνα τελευταῖο παράδειγμα. Νομίζω ὅτι στό σημαντικό τους ἔργο Θεωρία τῶν βασικῶν χρωμάτων (Basic Color Terms) οἱ Μπέρλιν καί Κέι (Berlin καί Καγ), δέν είχαν δίκιο νά έξομοιώσουν τήν αντίθεση μεταξύ λευκοῦ καί μαύρου μέ αὐτή μεταξύ συμφώνου καί φωνήεντος. Οἱ ἐγκεφαλικοί χάρτες τοῦ ἀκουστικοῦ καί ὀπτικοῦ συστήματος φαίνονται, ὁ καθένας γιά λογαριασμό του γά παρουσιάζουν μεγάλη όμολογία μέ τό σύστημα τῶν συμφώνων καί τό σύστημα τῶν φωνηέντων ταυτόχρονα. Βασιζόμενος στίς έργασίες τοῦ Καίλεο (Kohler) καί τοῦ Στουμπφ (Stumpf), ὁ Γιάκομπσον έδειξε ότι ή οπτική αντίθεση ανάμεσα στό φωτεινό καί σκοτεινό αντιστοιχεῖ στά φωνήματα p καί tτά οποῖα ἀπό φθογγική ἄποψη ἀντιτίθενται ὅπως ἡ δαρεία καί ή όξεία, καί ότι ή ίδια φθογγική αντίθεση ύπάρχει στό φωνηεντικό σύστημα ανάμεσα σέ u καί i. Σέ αὐτά τά δύο φωνηεντικά φωνήματα ἀντιτίθεται ένα τρίτο ή, τό οποῖο χάρις στόν πιό ἔντονο χρωματισμό του («λιγότερο κατάλληλη γιά τήν αντίθεση τοῦ φωτεινοῦ καί τοῦ σκοτεινοῦ» λέει ὁ Γιάκομπσον), άντιστοιχεῖ στό κόκκινο χρῶμα, τοῦ ὁποίου τό ὄνομα, σύμφωνα μέ τούς Μπέρλιν καί Κέι, ἔρχεται ἀμέσως μετά ἀπό τά ὀνόματα γιά τό λευκό καί τό μαῦρο στή γλώσσα. Κατά τό παράδειγμα τῶν φυσικῶν, οἱ Μπέρλιν καί Κέι, διακρίνουν τρεῖς παραμέτρους τοῦ χρώματος: τήν ἀπόχρωση, τόν κορεσμό καί τήν άξία (ή φωτεινότητα). Είναι έκπληκτικό ὅτι τό ἀρχικό τους τρίγωνο πού περιλαμβάνει τό λευκό, τό μαῦρο καί τό κόκκινο, συγκρινόμενο μέ τό συμφωνικό τρίγωνο καί τό φωνηεντικό τρίγωνο, δέν απαιτεῖ τήν απόχρωση, δηλαδή τήν πιό «ήτική» παράμετρο από τίς τρεῖς (μέ τήν ἔννοια ὅτι μποροῦμε νά προσδιορίσουμε τήν ἀπόχρωση μόνο μέ ἕνα «άντικειμενικό» κριτήριο: τό μῆκος χύματος). 'Αντίθετα, γιά νά ποῦμε ἐάν ἕνα χοῶμα εἰναι κορεσμένο ή όχι, έάν έχει φωτεινή ή σκοτεινή άξία, ἀρχεῖ νά λάβουμε ὑπόψιν τήν σχέση του μέ ἕνα άλλο χρῶμα: ἡ κατανόηση τῆς σχέσης, πού ἀποτελεῖ λογική πράξη, προηγεῖται τῆς ἀτομικῆς γνώσης τῶν άντικειμένων. "Ομως ή θέση τοῦ κόκκινου στό άρχικότρίγωνο τῶν χρωμάτων δέν συνεπάγεται τήν ἀπόχρωση. Τό κόκκινο τοποθετείται απλά στό ακρο ένός άξονα τοῦ ὁποίου οἱ πόλοι ὁρίζονται ἀντίστοιχα μέ τήν παρουσία ή τήν απουσία χρωματισμοῦ, ἡ ὁποία χαρακτηρίζει έξ όλοκλήρου τόν άξονα τοῦ λευκοῦ καί τοῦ μαύρου. Μποροῦμε λοιπόν νά ὁρίσουμε τόν κορεσμό ένός χρώματος, ή τήν φωτεινότητά του, μέσω δυαδικῶν ἀντιθέσεων διερωτώμενοι ἀπλῶς ἐάν σχετικά μέ ένα άλλο χρῶμα τοῦ ὁποίου ἐπίσης τήν ἀπόχρωση δέν χρειάζεται νά προσδιορίσουμε, τό χαρακτηριστικό είναι παρόν ή ἀπόν. Έπομένως, καί σέ αὐτή τήν περίπτωση, οι πολυπλοκότητες τῆς αισθητῆς ἀντίληψης προϋποθέτουν μιά απλή λογική δομή ή οποία λανθάνει σε αὐτές.

Μόνο μία στενή συνεργασία μεταξύ άνθρωπιστικών καί φυσικών ἐπιστημών θά ἐπέτρεπε νά ἀπορριφθεῖ ένας ξεπερασμένος μεταφυσικός δυϊσμός. Αντί νά άντιπαραθέτουμε ίδεατό καί πραγματικό, άφηρημένο καί συγκεκριμένο, «ἡμικό» καί «ἡτικό» θά ἀναγνωρίζαμε ότι τά ἄμεσα δεδομένα τῆς συνείδησης δέν ἀνάγονται σέ ἕναν ὁποιονδήποτε ἀπό αὐτούς τούς ὄρους, άλλά βρίσκονται κάπου στό ένδιάμεσο, είναι ήδη κωδικοποιημένα ἀπό τά αἰσθητήρια ὄργανα καί ἀπό τόν έγκέφαλο, σάν ἕνα κείμενο, τό ὁποῖο, ὅπως κάθε κείμενο, θά πρέπει νά ἀποκωδικοποιηθεῖ γιά νά μεταφραστεῖ στήν γλώσσα άλλων κειμένων. Έπιπλέον, δέν ύπάρχει οὐσιώδης διαφορά ἀνάμεσα στίς φυσικο-χημικές διαδικασίες στίς οποίες βασίζονται οι πράξεις κωδικοποίησης καί στίς άναλυτικές διαδικασίες πού άκολουθεῖ τό πνεῦμα κατά τήν ἐργασία ἀποκωδικοποίησης. Οἱ δρόμοι καί τά μέσα τῆς διάνοιας δέν προκύπτουν αποκλειστικά από τήν πιό ύψηλή διανοητική δραστηριότητα, γιατί ή διάνοια άντικαθιστᾶ καί άναπτύσσει διανοητικές πράξεις πού έχουν ήδη ένεργοποιηθεῖ στά ὄργανα τῶν αἰσθήσεων.

Ο χυδαῖος ύλισμός καί ὁ αἰσθησιοκρατικός ἐμπειρισμός, άντιπαραθέτουν άμεσα τόν άνθρωπο στή φύση, χωρίς νά βλέπουν ότι αυτή έχει δομικές ίδιότητες οί όποῖες δέν διαφέρουν οὐσιωδῶς, ἄν δέν ληφθεῖ ὑπόψιν τό κριτήριο τοῦ μεγαλύτερου ή μικρότερου πλούτου τους, από τούς κώδικες μέσω τῶν ὁποίων τό νευρικό σύστημα αποκρυπτογραφεῖ αὐτές τίς ἰδιότητες, καί ἀπό τίς κατηγορίες πού ἐπεξεργάζεται ἡ διάνοια γιά νά προσεγγίσει τίς δομές τοῦ πραγματικοῦ. Τό νά άναγνωρίσουμε ὅτι τό πνεῦμα μπορεῖ νά κατανοήσει τόν κόσμο μόνο έπειδή είναι ένα προϊόν καί ένα μέρος αὐτοῦ τοῦ κόσμου, δέν σημαίνει ὅτι διαπράτουμε τό σφάλμα τοῦ διανοητισμοῦ ή τοῦ ίδεαλισμοῦ. Σημαίνει ότι ἐπιδεβαιώνουμε όλο καί περισσότερο ότι προσπαθώντας νά γνωρίσει τόν κόσμο, τό πνεῦμα ἐκτελεῖ πράξεις οἱ ὁποῖες δέν εἶναι διαφορετικῆς φύσης ἀπό έκεῖνες πού έκτυλίσσονται στόν κόσμο ἀπό τήν ἀρχή

εκεῖνες πού ἐκτυλίσσονται στόν κόσμο ἀπό τήν ἀρχή του.
Οἱ δομιστές κατηγοροῦνται συχνά ὅτι παίζουν μέ ἀφαιρέσεις πού δέν βασίζονται στό πραγματικό. Προ-

σπάθησα νά δείξω ὅτι ἡ δομική ἀνάλυση δέν εἰναι μιά διασκέδαση γιά ἐρασιτέχνες καί «ἐστέτ», ἀλλά ἐνεργοποιεῖται στό πνεῦμα μόνο διότι τό μοντέλο της δρίσκεται ήδη στό σῶμα. Ἡ ὀπτική ἀντίληψη βασίζεται ἀπό τήν ἀρχή σέ δυαδικές ἀντιθέσεις, καί οἱ νευρολόγοι πιθανόν θά δεχόταν νά ἐπεκτείνουν αὐτή τήν διαπίστωση σέ ἄλλους τομεῖς τῆς ἐγκεφαλικῆς δραστηριότητας. Μέ τρόπους οἱ ὁποῖοι λανθασμένα κρίνονται ὑπερ-διανοητικοί, ὁ δομισμός ξανα-ανακαλύπτει καί κάνει συνειδητές βαθύτερες ἀλήθειες τίς ὁποῖες τό σῶμα ἐκφράζει ἤδη μέ σκοτεινό τρόπο, συμφιλιώνει τήν φυσική καί τήν ἡθική, τήν φύση καί τόν ἄνθρω-

πο, τόν κόσμο καί τό πνεῦμα, καί τείνει πρός τό μό-

νο εἶδος ὑλισμοῦ πού εἶναι συμβατό μέ τούς σύγχρονους προσανατολισμούς τῆς ἐπιστημονικῆς γνώσης. Τίποτε δέν μπορεῖ νά εἶναι πιό μακριά ἀπό τόν Χέγκελ, καί ἀκόμη καί ἀπό τόν Ντεκάρτ, τόν δυϊσμό τοῦ ὁποίου θέλουμε νά ξεπεράσουμε, παραμένοντας ὡστόσο πιστοί στήν πίστη του στόν ὀρθολογισμό.

Ή παρεξήγηση συνίσταται ἴσως στό γεγονός ὅτι μόνο αὐτοί οἱ ἴδιοι πού ἐξασχοῦν μέ καθημερινό μόχθο τήν δομική ἀνάλυση μποροῦν νά συλλάβουν καθαρά τό νόημα καί τήν ἐμβέλεια τῆς προσπάθειάς τους: τήν ένοποίηση δηλαδή προοπτικών τίς όποῖες, έδω καί δύο ή τρεῖς αἰῶνες, μία πολύ στενή ἐπιστημονική ὀπτική θεωρούσε ἀσυμδίδαστες: τῆς αἴσθησης καί τῆς διάνοιας, τῆς ποιότητας καί τῆς ποσότητας, τοῦ συγκεκριμένου καί τοῦ γεωμετρικοῦ, ἡ ὅπως λέμε σήμερα τοῦ «ἡτικοῦ» καί τοῦ «ἡμικοῦ». Ακόμη καί τά ίδεολογικά ἔργα, τῶν ὁποίων ἡ δομή παρουσιάζεται πολύ άφηρημένη (όλα αὐτά πού περικλείει ὁ τίτλος «μυθολογία»), καί τά όποῖα τό πνεῦμα φαίνεται νά ἐπεξεργάζεται χωρίς νά υπόκειται σέ μεγάλο δαθμό στούς περιορισμούς της τεχνο-οικονομικης ύποδομης, θά ήταν άδύνατο νά περιγραφοῦν καί νά άναλυθοῦν χωρίς μιά λεπτομερειαχή έξέταση τῶν οἰχολογικῶν συνθηκῶν καί τῶν διαφορετικῶν τρόπων μέ τούς ὁποίους κάθε κουλτούρα ἀντιδρᾶ στό φυσικό της περιβάλλον. Μόνο ό απαιτούμενος σχεδόν δουλοπρεπής σεβασμός στίς πιό συγκεκριμένες πραγματικότητες μπορεί νά έμπνεύσει τήν έμπιστοσύνη ὅτι τό πνεῦμα καί τό σῶμα δέν ἔχασαν ἀμετάκλητα τήν παλιά τους ἐνότητα.

Ο δομισμός δικαιολογεῖται καί γιά ἄλλους λιγότερο θεωρητικούς καί πιό πρακτικούς λόγους. Οἱ λεγόμενες πρωτόγονες κουλτοῦρες πού μελετοῦν οἱ ἐθνολόγοι, τούς διδάσκουν ότι ή πραγματικότητα μπορεί νά έχει νόημα πέρα ἀπό τό πεδίο τῆς ἐπιστημονικῆς γνώσης, στό πεδίο τῆς ἀντίληψης μέ τίς αἰσθήσεις. Μᾶς ἐνθαρρύνουν νά άρνηθοῦμε τόν χωρισμό διάνοιας καί αἴσθησης, πού ἐκφράζει ἕνας ἐμπειρισμός καί ἕνας μηχανικισμός πού είναι σήμερα ξεπερασμένοι, καί νά άνακαλύψουμε μιά μυστική άρμονία ανάμεσα σέ αυτή τήν άναξήτηση νοήματος στήν οποία ή άνθρωπότητα έπιδίδεται από την πρώτη στιγμή της υπαρξής της, καί τόν κόσμο στόν οποίο έμφανίστηκε καί όπου συνεχίζει νά ζεῖ: ἕναν κόσμο πού ἀποτελεῖται ἀπό σχήματα, ἀπό χρώματα, ἀπό ὑφές, ἀπό γεύσεις, καί ἀπό ὀσμές... Μαθαίνουμε έτσι νά άγαπᾶμε καί νά σεδόμαστε περισσότερο τήν φύση και τά ζωντανά όντα πού τήν κατοικοῦν, κατανοώντας ὅτι φυτά καί ζῶα, ὅσο ταπεινά καί ἄν εἶναι, δέν παρέχουν στόν ἄνθρωπο μόνο τά μέσα γιά τήν ἐπιδίωσή του, ἀλλά ἀποτέλεσαν ἐπίσης, από τήν αρχή, τήν πηγή των πιό ἔντονων αἰσθητικών συναισθημάτων του, καί στό διανοητικό καί ήθικό πεδίο, τήν πηγή τῶν πρώτων καί ήδη δαθιῶν στοχασμῶν TOU.



## ΔΙΟΝΎΣΗΣ ΚΑΨΑΛΗΣ: ΠΑΡΟΎΣΙΑ ΚΑΙ ΠΑΡΑΓΩΓΗ\*

Μέ ἀφορμή τό διδλίο τοῦ Διονύση Καψάλη, Οἱ ὀφειλές τῆς ἀνάγνωσης, Δοκίμια θεωρίας, Ἐκδόσεις Νῆσος, Ἐπιχειρήματα 7, ᾿Αθήνα 2000, σ. 305.

τοῦ 'Αριστείδη Μπαλτᾶ

Υπάρχουν γραφές ὄψεως καί γραφές ἐπί προθεσμία

Δημήτρης Θήτα

ήν ἄνοιξη τοῦ 1998, στό Θέατρο Τέχνης τῆς όδοῦ Φουνίχου, πραγματοποιήθηκαν λίγες παραστάσεις τοῦ ποιητικοῦ ἔργου τοῦ Διονύση Καψάλη Προσωπογραφία, γραμμένου σέ αντίστιξη μέ ένα σύνολο από πίνακες τοῦ Κυριάκου Κατζουράκη πού ὁ ἴδιος δούλευε παράλληλα. Ἡ ζωγραφική τοῦ Κατζουράκη δημιουργούσε τή συμβολική ατμόσφαιρα γιά νά ἀκουστοῦν οἱ στίχοι τοῦ Καψάλη ἐνῶ ἀντίστροφα οί στίχοι αὐτοί συγκροτοῦσαν τό ἀφηγηματικό πλαίσιο γιά νά ίδωθοῦν οἱ πίνακες τοῦ Κατζουράκη. Ή Κάτια Γέρου καί ἡ Ανέζα Παπαδοπούλου δάνειζαν, μέσα σέ αὐτό τό «σχηνικό», τή φωνή τους καί τό σῶμα τους στούς στίχους τοῦ Καψάλη, ἐνῶ ὁ Κατζουράκης εἶχε καί τή συναφή σκηνοθετική εὐθύνη. Πρίν άρχίσει ή τελευταία παράσταση, ο Παντελής Μπουκάλας μίλησε γιά τόν ποιητή Καψάλη, ὁ Μάνος Στεφανίδης γιά τόν ζωγράφο Κατζουράκη καί ὁ Σταῦρος

Πετσόπουλος γιά τό διβλίο μέ τό ἔργο τῶν δύο πού εἶχαν ἤδη παραγάγει οἱ ἐκδόσεις Ἦγρα.

Η παρακολούθηση τῆς παράστασης αὐτῆς καί τῆς συζήτησης πού προηγήθηκε αποτέλεσε μιά από τίς εὐτυχέστερες στιγμές μου. Κατάλαβα τότε, νομίζω, μερικά πράγματα πού μέ ἀπασχολοῦσαν γιά καιρό καί κατόρθωσα νά μορφοποιήσω έν προκειμένω κάποιες σκέψεις. Οἱ σκέψεις αὐτές ἄντεξαν, πιστεύω, στόν χρόνο πού μεσολάδησε καί ἐκτιμῶ πώς ἀφοροῦν εὐθέως τό άντικείμενο τῆς σημερινῆς μας συζήτησης. Θά ήθελα λοιπόν νά τίς μοιραστῶ ἀπόψε μαζί σας. Ἐπιπλέον, θέλω νά ὁμολογήσω πώς ὁ Παντελής Μπουκάλας, μέ αὐτά πού εἶπε τότε στήν ἀρχή τῆς ὁμιλίας του, μοῦ έλυσε ένα πρόβλημα, μέ τό ὁποῖο θά ἤμουνα ἔτσι ἤ άλλιῶς ὑποχρεωμένος νά ἀναμετρηθῶ, ἐφόσον δεχόμουν νά δρεθῶ σήμερα σέ αὐτή τή θέση ἀπέναντί σας. Κι αὐτό τό λέω ὄχι τόσο γιά νά δηλώσω τό προφανές, δηλαδή ὅτι μᾶλλον θά τά κατάφερνα πολύ χειρότερα ἀπό ἐκεῖνον, ἀλλά κυρίως γιατί ἡ λύση αὐτή σχετίζεται ἄμεσα μέ ὅσα θέλω νά πῶ.

Τό ἐν λόγω πρόβλημα εἶναι πρόβλημα δημόσιου ἤθους καί πολιτικῆς ἀποτελεσματικότητας. Ἐννοῶ πώς μέ δεδομένους τούς τρόπους μέ τούς ὁποίους λειτουργεῖ στήν Ἑλλάδα ἡ συναφής πιάτσα, τό νά ἀσχοληθεῖ κανείς δημόσια μέ τό ποιητικό ἔργο ἐνός φίλου ἀνακαλεῖ ἀναπόφευκτα ὅλες τίς περί «κυκλωμάτων» μερότητες καί ἀκούγεται ὡς κατ' ἀρχήν ὕποπτο. Έχουμε ὅλοι ἐθιστεῖ στό νά χαμογελᾶμε κυνικά... "Οσο κι

<sup>\*</sup> Γράφω ἐδῶ αὐτά πού προσπάθησα νά πῶ ἤ, ἀκριδέστερα, αὐτά πού εἶχα τήν πρόθεση νά πῶ, κατά τήν παρουσίαση του ἐν λόγω διδλίου τοῦ Διονύση Καψάλη στή γκαλερί Bernier- Eliades, στό Θησεῖο, τήν Πέμπτη 14 Δεκεμδρίου 2000. Ὁ ἔτερος «ἐπίσημος» συνομιλητής τοῦ συγγραφέα ἦταν ὁ Γιῶργος Γιαννουλόπουλος. Τό ἀνά χείρας κείμενο ὀφείλει πολλά καί σέ μιά συζήτηση πού εἶχα μέ τόν Δαμιανό Παπαδημητρόπουλο λίγες μέρες μετά τήν ἑκδήλωση αὐτή.



άν ή προσπάθεια ἐπιδιώκει νά ἀγγίξει κριτικά τό βάθος τῶν πραγμάτων, τό περιεχόμενό της, τά ἐπιχειρήματα καί οἱ θέσεις της διαγράφονται ἐκ προοιμίου καί συλλήδδην από τό οπτικό πεδίο τοῦ παραλήπτη καί ή ίδια τείνει νά προσλαμβάνεται ώς ίδιοτελής «ἔπαινος», πού αποσκοπεῖ μόνο στήν προαγωγή τοῦ συγκεκριμένου «κυκλώματος» καί στίς συναρτημένες έκεῖ ἀπολαδές. Ή ἀποτελεσματικότητα καί ἡ ἐμδέλεια τῶν ὅσων μιά τέτοια προσπάθεια θέλει νά υποστηρίξει υπονομεύονται έτσι ἐκ γενετῆς καί καίρια. Θύμα δέ αὐτῶν τῶν μορφῶν πρόσληψης δέν εἶναι μόνον ἐκεῖνος πού έχτίθεται λαμβάνοντας τόν λόγο. Τό ίδιο τό ἔργο πού συζητᾶ δημόσια τείνει νά εὐτελιστεῖ καί νά μετατραπεῖ σέ ἄνευ οὐσίας ἐπεισόδιο, σέ ἁπλό στιγμιότυπο τῆς δράσης τέτοιων «χυχλωμάτων». Μετά θάνατον, δέβαια, τά πράγματα μπορεῖ νά ἀλλάξουν...

Ή λύση πού ἔδωσε ὁ Μπουκάλας σέ αὐτό τό πρόδλημα εἶναι, στή διατύπωσή της, ἐξαιρετικά ἀπλή. Χωρίς νά διεκδικεῖ ἐν προκειμένω κανέναν ἀπολύτως ἡρωισμό, ὁ ἴδιος ἔσπασε, δίκην Γόρδιου Δεσμοῦ, τό κέλυφος τῆς αὐτολογοκρισίας στό ὁποῖο, ὅπως ὁμολόγησε τότε, εἶχε ἐπί μακρόν ἐγκλωβίσει τόν ἑαυτό του, γιά νά ἀναλάβει δημόσια καί πλήρως τήν εὐθύνη τόσο τῆς φιλίας του μέ τόν Καψάλη ὅσο καί τῆς ἰδιαίτερα δημιουργικής γιά τόν ίδιο σχέσης του μέ τό ἔργο τοῦ τελευταίου. Ἀπό κεῖ καί πέρα, τόσο τό ἔργο αὐτό ὅσο καί ὁ λόγος τοῦ ίδιου τοῦ Μπουκάλα ἀφέθηκαν ἐλεύθερα νά ἀπαντήσουν, χωρίς καμιά πρόσθετη προστασία, στούς κάθε λογῆς ἐπικριτές τους, καλοθελητές ἡ μή.

Καθώς ή ποιότητα τοῦ δημόσιου χώρου μας ἔγινε μᾶλλον χειρότερη στό διάστημα πού μεσολάδησε, τό πρόβλημα τοῦ Μπουκάλα τότε δέν θά μποροῦσε παρά νά είναι καί τό δικό μου ἀφετηριακό πρόβλημα σήμερα, ἀφοῦ ἀποδέχθηκα τήν τιμή νά βρίσκομαι ἀπόψε σέ αὐτή τή θέση. Γιά λόγους δέ πού θά φανοῦν παρακάτω, τήν τόσο δεδαρημένη λέξη «τιμή», πού μόλις άποτόλμησα, τήν έννοῶ έδῶ πλήρως, μολονότι -κι αὐτό τό «μολονότι» συνιστᾶ στά ἐδῶ συμφραζόμενα ἄλλη μιά ἔκφανση τοῦ προβλήματος τοῦ Μπουκάλαδιεκδικῶ κι ἐγώ νά εἶμαι φίλος τοῦ Διονύση Καψάλη. Γιά πολλά χρόνια μάλιστα. Όπως άλλωστε καί τοῦ Παντελή Μπουκάλα. Ύπό τή δέσμευση πού συνιστᾶ γιά μένα αὐτή ἡ τιμή, υἰοθετῷ λοιπόν ἀκέραια τή λύση τοῦ Μπουκάλα, ὅχι μόνο γιατί μοῦ ἀνοίγει τόν δρόμο νά προχωρήσω χωρίς φόδο καί χωρίς κακῶς έννοούμενο πάθος σέ ὅσα θέλω νά σᾶς ἐκθέσω, ἀλλά κυρίως γιατί είναι μόνον αὐτή, πιστεύω, πού ἔχει τή



δυνατότητα νά άλλάξει κάποτε, στό μέτρο πού τῆς άναλογεῖ, τόν δημόσιο χῶρο ὅπου εἴμαστε ὅλοι ὑποχρεωμένοι νά κινούμαστε. Ὅσο τουλάχιστον παίρνει κάποιους νά τό ἐπιδιώκουν καί νά τό προσπαθοῦν...

Δέν είμαι μόνο φίλος τοῦ Διονύση Καψάλη. Χωρίς τό ἔνα νά συνεπάγεται ὑποχρεωτικά τό ἄλλο, είμαι καί φανατικός ἀναγνώστης τοῦ ἔργου του, ποιητικοῦ, μεταφραστικοῦ, δοκιμιακοῦ, ὅσο κι ἄν ὁ ίδιος πιθανότατα δέν γνωρίζει τό γεγονός. Είναι κι αὐτό ἀποτέλεσμα τοῦ δημόσιου ήθους πού μᾶς κυβερνᾶ. Οἱ σχετικές δουλεῖες ἔχουν εἰσχωρήσει τόσο βαθιά ἀκόμη καί στούς στενά ἰδιωτικούς χώρους ὥστε σπάνια νά μᾶς προσφέρεται ἡ ἄνεση νά συζητήσουμε μέ τούς φίλους μας τό ἔργο τους. Ἦς είναι. Αὐτό πού δέν ἔπραξα ἱδιωτικά καλοῦμαι νά τό πράξω σήμερα δημόσια, δηλαδή νά μιλήσω συγκεκριμένα γιά τίς δικές του, τίς προκείμενες ἐδῶ, ὀφειλές ἀνάγνωσης.

<sup>7</sup>Ως φανατικός ἀναγνώστης του, δέν μπορούσα παρά νά είχα διαβάσει τά κείμενα πού συγκεντρώνονται στό βιβλίο τοῦ Καψάλη τόν καιρό πού αὐτά δημοσιεύθηκαν γιά πρώτη φορά. <sup>7</sup>Ως εὐσυνείδητος μέτοχος τῆς σημερινῆς μας συζήτησης, εἶχα τό καθῆκον νά τά ξαναδιαβάσω. Καί δηλώνω εὐθαρσῶς πώς ἐκπλήρωσα τοῦτο τό καθῆκον μου στό ἀκέραιο. Ἐκπληρώνοντάς τό δέ, ἐπιβεβαίωσα κάτι πού ἤδη γνώριζα καλά. Γνώ

ριζα πώς οἱ δικές μου ὀφειλές ἀνάγνωσης περιλαμβάνουν κατά τρόπο οὐσιαστικό τά ἐν λόγω κείμενα καί επιδεβαίωσα πώς όντως αὐτά συνεχίζουν νά παραμένουν παρόντα έντός μου, δηλαδή νά έχουν μετάσχει καί νά έξακολουθοῦν νά μετέχουν, κάποιες φορές μάλιστα μέ τρόπο ἀποφασιστικό, στίς σκέψεις καί στίς ίδέες πού μέ συγκρότησαν καί συνεχίζουν νά μέ συνέχουν. Τά κείμενα τοῦ Καψάλη τά γνώριζα ήδη καλά γιατί αὐτά εἶναι κείμενα πού ἔχουν ἀφομοιωθεῖ ἀπό μένα στό διάστημα πού μεσολάδησε από τότε πού γράφτηκαν μέχρι σήμερα, γιατί είναι, άρα, κείμενα δικά μου. Από τήν άλλη μεριά ώστόσο, ή έκ νέου ανάγνωση αὐτῶν τῶν κείμενων μοῦ δημιούργησε ταυτόχρονα καί τήν ἀκριδῶς ἀντίθετη αἴσθηση. Βοῆκα τοῦτα τά κείμενα νέα, φρέσκα, καινοτόμα. Βρήκα πώς προσθέτουν νέες σημαντικές ψηφίδες στό θεωρητικό τοπίο πού ἀντικρίζουμε σήμερα καί στό ὁποῖο ἐγκατοικοῦμε, θέλοντας καί μή, καί πώς, γι' αὐτόν ἀκριδῶς τόν λόγο, ὀφείλουν ὅλοι νά τά διαδάσουν ὡς κείμενα πού παρουσιάζονται δημοσίως σήμερα, ώς κείμενα πού εἶναι λειτουργικῶς παρόντα σήμερα καί ὄχι χτές. Μέ ἄλλα λόγια, βρῆκα τά κείμενα πρωτότυπα, δηλαδή ἀνοίκεια, τά βρηκα νά μέ καταλαμβάνουν έξαπίνης ώς κείμενα ξένα.

Αὐτή ή ἔνταση ἀνάμεσα στό παρελθόν καί τό πα-

ρόν, τό ἐντός καί τό ἐκτός, τό οἰκεῖο καί τό ἀνοίκειο, τό δικό μου καί τό ξένο δέν νομίζω πώς άφορα μόνον τόν Καψάλη καί τά κείμενά του οὕτε μόνον ἐμένα ως αναγνωστη τους. Υπάρχουν αρκετά άλλα κείμενα πού μοιράζονται, πιστεύω, τήν ίδια τύχη. Μοῦ έρχεται πρόχειρα στό νοῦ ἡ συλλογή Διά γυμνοῦ όφθαλμοῦ, τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη, "Εκδόσεις Πόλις, 1998. Ἡ ἔνταση αὐτή δέν νομίζω πώς προέρχεται ἀπό τή φυσιολογική λήθη πού τυχαίνει νά έχει σκεπάσει άντικείμενα παλαιότερων άναγνώσεων καί ή όποία αἴρεται ξαφνικά καί ἀπρόσμενα ἀπό τήν ἐκ νέου ἀνάγνωσή τους. Ούτε νομίζω πώς ἔχει νά κάνει μέ ἐκείνη τή θεωρητική νωθρότητα πού άρνεῖται νά διατηρεῖ σέ έγρήγορση τίς ὀφειλές ἀνάγνωσης πού τή συγκροτοῦν. Τά ὑπό συζήτηση κείμενα τοῦ Καψάλη, ὅπως καί τά άλλα ἀνάλογα κείμενα, διέπονται σήμερα ἀπό μιά μορφή παρουσίας ή οποία, γιά κάποιους τουλάχιστον άναγνῶστες, ἐκείνους πού ἔχουν κάπως μοιραστεῖ τίς πεοιπέτειες μιᾶς πορείας ὑπό τό ἰδιότυπο καθεστώς χρόνου στό οποῖο όλοι ὑποκείμεθα, στηρίζεται στήν ἐνέργεια μιᾶς προγενέστερης δυναμικῆς παρουσίας, μιᾶς παρουσίας ή όποία όμως, ώς τέτοια, έχει πλέον άποσδεσθεῖ ἤ παρέλθει ὁριστικά. Μέ ἄλλα λόγια, καί τουλάχιστον γιά τέτοιους άναγνῶστες, ἡ παρουσία αὐτῶν τῶν κειμένων σήμερα προϋποθέτει μιά πραγματική άπουσία μέ σχετικά μεγάλη διάρκεια, ένῶ ἡ ἴδια ἡ παρουσία αὐτή συνιστᾶ μιά ἰδιότυπη μορφή ἐκ νέου ἀνάληψης τῆς εὐθύνης μιᾶς ἀνάγνωσης, ἀλλά καί μιᾶς γραφης, μιά ἐπανάληψη πού δέν εἶναι ἀκριδῶς ἐπανάληψη. Γιατί πρόκειται γιά ἐπανάληψη πού ἀφ' ἑνός προσμετρα μέ τρόπο καίριο τόν ιστορικό χρόνο πού μεσολάδησε καί ἀφ' ἐτέρου ἀναδεικνύει τό πῶς ἐκτυλίσσεται ὁ ἱστορικός χρόνος σέ ἕναν τόπο στόν ὁποῖο, παραδόξως, φαίνεται νά μήν πιάνει κακιά σκουριά.

Από τά πολλά πού θά μποροῦσαν –καί θά ἔπρεπε– νά λεχθοῦν γιά νά ἀναλύσουν τοῦτο τό παράδοξο φαινόμενο, κρατῶ μόνον ἕνα πού θεωρῶ καθοριστικό. Νομίζω πώς αὐτή ἡ ἰδιότυπη παρουσία/ἀπουσία πού χαρακτηρίζει τά κείμενα τοῦ Καψάλη, καί όχι μόνο τοῦ Καψάλη, σχετίζεται ἄμεσα μέ τούς ὅρους ἀναπαραγωγῆς τῶν ἰδεῶν στόν τόπο μας. Καί ἰδού ἀμέσως τί ἐννοῶ. Κάθε κοινωνία πού σέβεται τόν έαυτό της άναγνωρίζει τήν καθοριστική, ἐπί καλῶ ή ἐπί κακῶ, σημασία τῶν ἰδεῶν, τῶν ἔργων τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν, γιά τήν δική της προαγωγή, καί μεριμνᾶ ὥστε οι ίδέες και τά ἔργα αὐτά νά μποροῦν κατ' ἀρχήν νά γεννιοῦνται καί νά ἀναδεικνύονται, ἀλλά καί νά διαθέτουν κατόπιν τόν απαιτούμενο χῶρο καί χρόνο ὤστε νά μελετῶνται σέ βάθος, νά κρίνονται, νά ἀξιολογοῦνται, νά ἐμπεδώνονται, νά ξεπερνιοῦνται, νά μεταβάλλονται γιά νά πᾶνε οἱ ἰδέες, τά ἔργα καί ἡ κοινωνία παρακάτω. Κάθε κοινωνία πού σέβεται τόν έαυτό της άναγνωρίζει, μέ μιά λέξη, πώς οι ιδέες, τά ἔργα τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν, ἔχουν ἱστορία καί μεριμνᾶ ώστε αὐτή ἡ ἱστορία νά εἶναι κατ' ἀρχήν ὁρατή ἀπό παντοῦ, καί ἄρα ἐνεργή, ὥστε νά ἐξακολουθεῖ νά κινεῖται κατά τό δυνατόν ἀπρόσκοπτα. Ένα εὐρύ πλέγμα θεσμῶν καί ἰδρυμάτων, τόσο τοῦ δημόσιου ὅσο καί τοῦ ἰδιωτικοῦ τομέα, εἶναι ἐπιφορτισμένο μέ τή σχετικός εἰθύκη

κή εὐθύνη. Ωστόσο, γιά λόγους σύνθετους πού δέν εἶναι τοῦ παρόντος καί παρά τήν ὕπαρξη τοῦ ἀνάλογου πλέγματος θεσμῶν καί ἰδουμάτων, κάτι τέτοιο ἐδῶ δέν παρατηρεῖται. Στήν Έλλάδα, οι ίδέες, τά ἔργα τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν πού παράγονται στό ἐκάστοτε παρόν δέν συνδέονται ρητά, δημόσια καί όσοδήποτε κριτικά μέ τό παρελθόν τους καί τό μέλλον τους. Μπορεῖ νά σπείρονται, ἀλλά δέν καλλιεργοῦνται, δέν ἀναπτύσσονται καί δέν θερίζονται. Φαίνεται πώς οί θεσμικά έξουσιοδοτημένοι παραλῆπτες τους - ομότεχνοι, κριτικοί, έν γένει διανοούμενοι, δημοσιογράφοι, μαθητές- ἔχουν σοδαρότερη δουλειά νά κάνουν. Πράγμα πού σημαίνει πώς ὅταν ἐμφανισθεῖ μιά νέα ἰδέα, ἕνα ἔργο καινοτόμο, μετά ἀπό ἕναν ἐνδεχόμενο παφλασμό, πού υπόκειται έτσι ή άλλιῶς στίς δουλεῖες πού ἐπιβάλλουν τά συναφή «χυκλώματα», αὐτό δυθίζεται αὐτανδρο σέ μιά ἀπό τίς μαῦρες τρύπες πού δομοῦν τόν δημόσιο -καί όχι μόνο- χῶρο μας καί ἐξαφανίζεται χωρίς νά ἀφήνει ὁρατά ἴχνη. Όποια κι ἄν εἶναι ἡ άξία του. Έτσι οἱ ἰδέες, τά ἔργα τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν, παρουσιάζονται στά καθ' ἡμᾶς χωρίς ἱστορία. Μποτίλιες οιγμένες μεσοπέλαγα, μπάς καί δοεθεῖ κάποιος, κάπου, κάποτε πού θά παραλάβει τό μήνυμα.

Θέλω νά πῶ πώς ἐδῶ κανείς δέν ἐπεξεργάζεται τίς ίδέες καί τά ἔργα πού παράγονται, κανείς δέν ἀναπτύσσει δημόσιο διάλογο μαζί τους, κανείς δέν τά κρίνει ἐπί τῆς οὐσίας καί ἐπί τοῦ περιεχομένου, κανείς δέν τά συναρθρώνει ρητά στήν άλληλουχία τήν όποία τά ίδια έγκαλοῦν. 'Ακόμη καί οἱ ἔντιμες, ἀλλά ὁπωσδήποτε σποραδικές, προσπάθειες γιά τό αντίθετο απλῶς συμβάλλουν στόν ἀρχικό παφλασμό. Μέ μιά λέξη, κανείς δέν συμφωνεί ούτε διαφωνεί συγκεκριμένα μαζί τους, κανείς δέν τά ἀποδέχεται οὕτε τά ἀπορρίπτει, κανείς δέν τά κάνει κάτι οὖτε κάνει κάτι μέ αὖτά. Παρά τόν καταιγισμό τσιτάτων, αποσπασμάτων, λημμάτων, παραπομπῶν, διδλιογραφιῶν, παρά τούς καταλόγους μέ τίς γενεές τῶν ποιητῶν, παρά τόν συνδικαλισμό τῶν συναφῶν φορέων καί τίς συλλογές ὑπογραφῶν, δέν ζητεῖται ἀπό τίς ίδέες καί τά ἔργα νά ἔχουν ἐπίγνωση τῆς καταγωγῆς καί τῆς στοχοθεσίας τους, από ποῦ κρατάει ή σκούφια τους καί γιά τό ποῦ τραδάνε, ώστε νά κληθοῦν νά δώσουν πραγματικά λόγο ως πρός τό νέο πού διεκδικοῦν ἡ ἀπλῶς διατείνονται πώς προσκομίζουν. Οι ίδέες, τά έργα τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν, δέν φαίνεται νά ἀφοροῦν δημόσια ἀπολύτως κανέναν. Τό σχεδόν ἀναπόδραστο αποτέλεσμα πού ἐπιφέρει αὐτή ἡ κατάσταση σέ ὅποιον χάνει τόν χρόνο του παράγοντας ίδέες καί έργα είναι, μέ τά λόγια τοῦ Καψάλη, ἐκείνη ἡ πικρή «αἴσθηση ματαιότητας πού έγκαθίσταται κάποτε μέσα μας, έπιτελώντας χρέη οἰκοδέσποινας γιά κάθε νέα ἰδέα πού πρέπει νά υποδεχτούμε». Γιατί τό καθοριστικό ερώτημα του γιά ποιόν παράγουμε ὅ,τι παράγουμε παραμένει στά καθ' ἡμᾶς καταστατικά ἀναπάντητο.

Τό ἀκόμη μεγαλύτερο παράδοξο, ώστόσο, εἶναι πώς, μολαταῦτα, ἰδέες νέες, ἔργα καινοτόμα τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν ἐξακολουθοῦν νά βλέπουν τό φῶς. Ἡ ὕπαρξη τῶν ἴδιων τῶν κειμένων τοῦ Καψάλη πού καλούμαστε νά συζητήσουμε σήμερα τό ἀποδεικνύει περίτρανα. Πῶς ὅμως γίνεται δυνατόν κάτι τέτοιο; Ποιοί ὅροι παραγωγῆς μποροῦν νά ἀντιστρατεύονται ἔτσι ἀπροκάλυπτα τούς ὅρους τῆς ἴδιας τῆς δικῆς τους

άναπαραγωγῆς;

Γιά νά ἀπαντήσουμε, εἴμαστε, νομίζω, ὑποχρεωμένοι νά διαχρίνουμε τά ἔργα τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν σέ δύο βασικές κατηγορίες. Ἡ πρώτη εἶναι εὔκολα περιγράψιμη. Περιέχει τά ἔργα πού προσβλέπουν εὐθέως στόν παφλασμό καί ἄρα τό ἐρώτημα γιά τόν ποιόν παράγονται, έχοντας απαντηθεί έκ προοιμίου, δέν τά ἀφορᾶ. Μιλῶ γιά τά ἔργα πού παράγονται άπευθείας γιά τό προσκήνιο, πού ἐπιδιώκουν τήν ἄμεση άναγνώριση άπό τούς έντεταλμένους φορείς τῆς δημοσιότητας καί, ἀπό κεῖ, τό «πλατύ κοινό». Εἶναι τά ἔργα τῶν ὁποίων οἱ ὅροι παραγωγῆς τά στρέφουν ἐκ γενετῆς πρός τόν ἀέρα τῆς ἐποχῆς, τά καπρίτσια τῆς μόδας, τά τρέχοντα αὐτονόητα. Στόχος τους εἶναι νά καταλάδουν έξ έφόδου τίς «σοβαρές» έκπομπές τῆς τηλεόρασης, τίς σελίδες κάποιων έφημερίδων ή έξειδικευμένων έντύπων, τήν εύνοια κάποιων έπώνυμων κριτικῶν, τή Φραγκφούρτη καί τήν ἔκθεσή της, μερικούς, ώ πόσο συγκεκριμένους, ἐκδοτικούς οἴκους, τούς μεσολαδητές πρός τίς «μείζονες» γλῶσσες τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσης, τούς χορηγούς τῶν εἰκαστικῶν τεχνῶν καί τούς συναφείς θεσμικούς άγοραστές, τό Μέγαρο Μουσικής, τό Ύπουργεῖο Πολιτισμοῦ καί τήν Πολιτιστική Όλυμπιάδα. Οἱ δεσμοί ἀνάμεσα στά ἔργα αὐτῆς τῆς κατηγορίας -στά περισσότερα τῶν ὁποίων ἀρμόζουν προφανώς είσαγωγικά- είναι, άνεξαρτήτως είδικότητας, τόσο στενοί καί σφιχτοπλεγμένοι, οἱ στόχοι πού προωθοῦν καί τά μέσα πού μετέρχονται τόσο όμοιότροπα καί προβλέψιμα, ώστε νά μποροῦμε δικαίως νά ισχυριστούμε, μέ μιχρή μόνο δόση ύπερβολής, ὅτι πρόκειται γιά ἔργα πού ἐντάσσουν τόν ἑαυτό τους σέ ἕνα μοναδικό ένιαῖο κόμμα ύπηρετώντας συστηματικά τίς δικές του στοχοθεσίες.

Γιά νά μήν κατηγορηθῶ ὅτι μιλῶ ἀφηρημένα καί ἄρα πώς ὑπεκφεύγω, θά ἀποτολμοῦσα ἔνα ὄνομα. Περισσότερο κυριολεκτικά καί λιγότερο μετωνυμικά. Άναφέρομαι συγκεκριμένα στό κόμμα ἐπί συλλήβδην τοῦ πολιτισμοῦ πού συνιστᾶ πλέον τό Συγκρότημα Λαμπράκη. Γιατί περίπου ὅλοι ἔχουμε συνειδητοποιήσει πώς ἔχουμε ἐδῶ νά κάνουμε μέ μιά καθαυτό πολιτική στόχευση μέ εὐρύτατες βλέψεις καί πανίσχυρα μέσα, πού οἰκοδομεῖ προσεκτικά στρατηγική καί συμμαχίες ἐνῶ πατάσσει ἀμείλικτα, μέσω τῆς ἐκκωφαντικῆς σιωπῆς ἤ ὅποιων ἄλλων πρόσφορων μέσων, τούς ἀπανταχοῦ ἀντιπάλους. Ἡ ἰσχύς τοῦ κόμματος αὐτοῦ τεκμαίρεται, ἐκτός τῶν ἄλλων, ἀπό τό ὅτι συνοδοιπόροι του

μπορεῖ νά ἀνήκουν ἀκόμη καί σέ χώρους κατ' ἀρχήν ή, ἔστω, φαινομενικά ἐχθρικούς ἐνῶ βέβαια, ἀντίστροφα, ἀρκετοί ἴσως ἀπό ὅσους δραστηριοποιοῦνται μέ τόν ἔναν ἡ τόν ἄλλο τρόπο στό πλαίσιό του δέν ὑποχρεώνονται νά τοῦ ἀνήκουν ὁλοκληρωτικά. Τό κύριο πάντως εἶναι πώς ἄν ὑπῆρχε καί δροῦσε μόνον τό κόμμα αὐτό, τότε ἀπόλυτη τάξη θά βασίλευε καθ' ἄπασαν τήν ἐπικράτειαν τοῦ πολιτισμοῦ καί ὅλοι θά γνώριζαν καί τό ποῦ ἀκριδῶς βρίσκονται τοποθετημένοι καί τό τί ἀκριδῶς καλοῦνται νά πράξουν καί τό τί ἀκριδῶς ἔχουν νά περιμένουν.

Τά πράγματα όμως εἶναι περισσότερο πολύπλοκα γιατί ὑπάρχει καί ἔνα δεύτερο κόμμα, μιά δεύτερη κατηγορία ἔργων. Τοῦτο τό κόμμα εἶναι ἐπίσης ἰσχυρό, μέ ἄλλους ὅμως τρόπους, τούς ἐντελῶς δικούς του, ἐνῶ, χωρίς οὐσιαστικά νά τό διεκδικεῖ ἤ κάν νά τό ἐπιδιώκει, τοποθετεῖται ὡς καταστατικά ἀντίπαλο μέ τό προηγούμενο. Τό ἐρώτημα περί τῶν ὅρων παραγωγῆς ἔργου σέ αὐτό τό δεύτερο κόμμα τίθεται κατ' ἀποκλειστικότητα. Γιά νά ἀποπειραθῶ ὅμως μιά ἀπάντηση στό ἐρώτημα αὐτό, ὀφείλω πρῶτα νά προσπαθήσω νά περιγράψω τίς διαφορές του μέ τό προηγούμενο.

Ή βασική διαφορά έγκειται, πιστεύω, στό ήθος πού κυβερνα σέ κάθε περίπτωση τή σχέση τοῦ παραγωγοῦ μέ τό ἔργο του. Μιλώντας ἐντελῶς σχηματικά, θά ἔλεγα πώς, ἄν οἱ παραγωγοί ἔργων τῆς πρώτης κατηγορίας αποσκοποῦν στόν ἐξωγενή παφλασμό, ἐκεῖνοι πού παράγουν ἔργα τῆς δεύτερης ἔχουν ὡς πρωταρχικό τους μέλημα τό ἔργο καθεαυτό. Αὐτοί οἱ δεύτεροι σέδονται πάνω ἀπ' ὅλα τήν αὐτοτέλεια τοῦ ἔργου τους. Πράγμα πού σημαίνει πώς υποβάλλουν συστηματικά τόν έαυτό τους στήν πειθαρχία πού τό έργο, γιά νά παραχθεῖ, ἐπιδάλλει καί ὑποτάσσουν τίς ὅποιες ὑποκειμενικές φιλοδοξίες τους στήν αὐτοτελή ἀξία τοῦ ἔργου αὐτοῦ. Δηλαδή δέν ἐπιτρέπουν στίς φιλοδοξίες τους νά ορίσουν τό ἔργο καί τήν ἀξία τοῦ ἀλλά, ἀντίθετα, θεωροῦν πώς είναι τό ίδιο τό ἔργο πού ὁρίζει όλόκληση τή δική τους σχέση μαζί του. Μέ μιά λέξη, δέν ἐκλαμβάνουν τούς ἐαυτούς τους ὡς δημιουργούς ἔργου άλλά ὡς ὑπηρέτες.

Μιά τέτοια στάση δέν εἶναι δυνατόν, βέβαια, νά ὁμολογηθεῖ ρητά. Γιά τό δημόσιο ήθος πού κυριαρχεῖ, αὐτή εἶναι ἰσοδύναμη μέ τόν ὁρισμό τοῦ ψώνιου. Σεβάσμιου ἴσως, ἀλλ' ὁπωσδήποτε ψώνιου. Γι' αὐτό, ἐπειδή κανείς δέν αἰσθάνεται ψώνιο καί δέν θέλει νά ἐκλαμβάνεται ὡς ψώνιο, οἱ παραγωγοί ἔργων αὐτῆς τῆς κατηγορίας ἀνασηκώνουν σαρκαστικά ἡ ἀδιάφορα τούς ὅμους ὅταν κάποιος ἀφελής προβεῖ μπροστά τους σέ μιά τέτοια κρίση. Ὁ ἴδιος ὁ Καψάλης ἐπικαλεῖται ἐκείνη τήν εἰρωνεία, πού ἀπέχει μόλις ἔνα δῆμα ἀπό τόν αὐτοσαρκασμό, ὡς τόν «ἀναγκαῖο τρίτο ὅρο ἀνάμεσα στήν ἄσκηση καί τήν ἀπόλαυση τοῦ ἔργου, τήν ἀσκητεία καί τή συμμετοχή, τήν ἄρνηση καί τήν ἀποδοχή. Ἐκείνη τήν εἰρωνεία πού ὁ ἴδιος «ἀκούει νά συνδιαλέγεται ὅλο καί δαθύτερα» μέ τήν αἴσθηση μα-

ταιότητας πού άνέφερα παραπάνω.

Τό παράδοξο όμως έτσι πυχνώνει, γιατί πώς είναι δυνατόν νά παράγονται έργα υπό όρους αυτοσαρκασμοῦ; Ἡ ἀπάντηση ἔγκειται, νομίζω, στό ὅτι ἡ ἀσκητική πού ἐπιδάλλει ἡ παραγωγή ἔργου δέν καθιστᾶ τούς παραγωγούς, τουλάχιστον στά καθ' ήμᾶς, αὐτόχρημα ἀσκητές. Δηλαδή πρόκειται έδω γιά ἀνθρώπους πού δέν μονάζουν μελαγχολικά μηρυκάζοντας τήν άπουσία δημόσιας άναγνώρισης, πού δέν παραμένουν ναρχισσιστιχά ἐσώχλειστοι στό ἐγώ τους, πού δέν διακινοῦν μιάν ἀπατηλή δῆθεν μετριοφροσύνη, πού δέν παριστάνουν τούς μονόχνωτους ίεροφάντες τῆς «ποιότητας» ή ὅποιας ἄλλης ἀνάλογης ἀξίας. Πρόκειται, μέ μιά λέξη, γιά ανθρώπους πού δέν ταυτίζονται μέ τό ἔργο πού ὑπηρετοῦν ἀλλά διεκδικοῦν τή δική τους αὐτονομία ἀπέναντί του. Είναι αὐτή ἀκριδῶς ἡ αὐτονομία, πιστεύω, πού σώζει τόσο τούς ίδιους όσο καί τή δυνατότητα παραγωγής ἔργου γιατί αὐτή ἀνοίγει τούς παραγωγούς στόν κόσμο καί τούς καθιστά πολίτες τοῦ τόπου τους. Πολίτες πού, ὑπό αὐτήν τους τήν ἰδιότητα, δέν είναι καταστατικά ούτε καλύτεροι ούτε χειρότεροι ἀπό τούς ὑπόλοιπους, δηλαδή ἐκείνους πού δέν άσχολοῦνται μέ τήν παραγωγή ίδεῶν, ἔργων τῶν γραμ-

μάτων καί τῶν τεχνῶν. Ίσχυρίστηκα πώς οι παραγωγοί ἔργων τῆς δεύτερης αὐτῆς κατηγορίας συνιστοῦν κόμμα. 'Αλλά τοῦτο τό κόμμα είναι ἄχρως ίδιότυπο. Γιατί δέν ἔχει νά προβάλλει κανένα ίδιαίτερο αϊτημα ἐπί τοῦ ἀντικειμένου του, ἐπί τῶν ἰδεῶν καί τῶν ἔργων, γιατί δέν ὀργανώνεται σύμφωνα μέ τά συναφή «συμφέροντα» καί δέν προωθεῖ τίς σχετικές άλληλοεξυπηρετήσεις, γιατί δέν στηρίζεται σέ συνδικάτα παραγωγῶν ὁμοειδῶν ἀντικειμένων, γιατί δέν προωθεί καμιά συγκεκριμένη άποψη έπί τῆς ποιότητας τῶν ἔργων καί ἐπί τῶν συναφῶν κριτηρίων, γιατί δέν υπόκειται σέ καμιά ἀπό ἐκεῖ απορρέουσα πειθαρχία, γιατί ή αλληλεγγύη πού τό διέπει δέν εἶναι ἡ ἀλληλεγγύη τοῦ ὁμότεχνου, τῆς συντεχνίας, τοῦ σιναφιοῦ, τοῦ «κυκλώματος». Ώστόσο ἰσχυρίζομαι πώς είναι κόμμα. Κόμμα πολιτῶν, μέ διαφορετικές ἴσως πολιτικές ἀπόψεις ὁ καθένας. Πολιτῶν, όμως, πού μοιράζονται κάτι άνεκτίμητο. Μιά ίδεολογική καί πολιτική εὐαισθησία, ὅσο γενική ἀλλά καί όσο συγκεκριμένη αὐτή χρειάζεται νά εἶναι. Τό κόμμα δέ αὐτό, ὡς ἀκριδῶς κόμμα, ὄντως ἔχει νά ἐπιδείξει μιά μορφή άλληλεγγύης άνάμεσα στά «μέλη» του. Πρόκειται γιά τήν άλληλεγγύη πού ἀπορρέει ἀπό τήν έν λόγω ίδεολογική καί πολιτική εὐαισθησία, τήν άλληλεγγύη πού δημιουργεῖ ἔνα γενναιόδωρο χαμόγελο όταν, κατά κανόνα τυχαῖα, κάποια ἀπό τά «μέλη» αὐτά συναντῶνται. Κι αὐτό τό χαμόγελο ἀποδεικνύει πέρα ἀπό κάθε ἀμφιβολία πώς μιά τέτοια συνάντηση δέν είναι μόνο συνάντηση ανθρώπων, βλεμμάτων, χεοιῶν καί σωμάτων. Εἶναι καί συνάντηση ἔργων. Πρόκειται, μέ μιά λέξη, γιά ενα κόμμα πού στηρίζεται στίς άδιόρατες συνάφειες μεταξύ ἔργων.

Ή συναίσθηση ὅτι αὐτό το κόμμα ὑπάρχει εἶναι ἐκείνη πού ἐπιτρέπει ὄρους παραγωγῆς ἔργου. Τό ἐρώ-

τημα γιά ποιόν παράγουμε ὅ,τι παράγουμε, δηλαδή, έτσι απανταται. Παράγουμε συγκεκριμένα γιά τά «μέλη» τούτου τοῦ ἀόρατου κόμματος, παράγουμε γιά νά έκφράσουμε καί νά ένισχύσουμε τήν ίδεολογική καί πολιτική εὐαισθησία πού τό συνέχει, παράγουμε γιά τό κόμμα μας, παράγουμε γιά τόν έαυτό μας. 'Ακόμη καί άν τό ἔργο μας προορίζεται νά δυθιστεῖ αὐτανδρο στήν πλησιέστερη μαύρη τρύπα, κι αυτό άνεξαρτήτως ποιότητας, ακόμη καί αν απολύτως κανένας δέν πρόκειται ποτέ νά μιλήσει οητά γι' αὐτό, δοηθώντας μας ἔτσι νά τό βελτιώσουμε ἤ ἀκόμη καί νά τό ἀπορρίψουμε όλόκληρο, τό γεγονός ὅτι τό κόμμα αὐτό ὑπάρχει είναι, φαίνεται, άρκετό από μόνο του γιά νά συνεχίσουμε νά παράγουμε. Ή ἀποψινή μας συνάντηση τό ἀποδειχνύει. Τό ἐν λόγω γεγονός ὑπῆρξε ἀρκετό ώστε νά τολμήσει ὁ Καψάλης νά ἐκδώσει τίς ὀφειλές τῆς ἀνάγνωσής του παρά τούς δισταγμούς του.

Αρχισα έκφράζοντας τήν τιμή πού αἰσθάνομαι μιλώντας σας από αὐτή τή θέση. Τό γιατί αἰσθάνομαι έτσι γίνεται τώρα πλέον απολύτως κατανοητό. Ο Διονύσης Καψάλης παράγει ίδέες, παράγει έργο τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν. ἀνάμεσα σέ πολλά ἄλλα, είναι ποιητής, μεταφραστής, δοκιμιογράφος. Έχει γράψει ποίηση, έχει έκδώσει μεταφράσεις, έχει έκφράσει συστηματικά σκέψεις καί απόψεις καινοτόμες γιά τήν έλληνική ποίηση καί τήν ίστορία της, γιά τά κενά καί τίς στρεβλώσεις τοῦ συναφοῦς κανόνα, γιά συγγραφεῖς καί ἔργα, γιά τά προβλήματα τῆς μετάφρασης, γιά τή λογοτεχνία καί τή θεωρία της, γιά τίς σχέσεις λογοτεχνίας καί φιλοσοφίας, γιά τήν «κοινωνιολογία» τῶν γραμμάτων καί τῶν τεχνῶν στόν τόπο μας, γιά τήν πολιτική καί τούς θεσμούς, καί ὄχι μόνο. Ο Διονύσης Καψάλης έχει παραγάγει έργο σύνθετο καί πολύμορφο άλλά ταυτόχρονα ἔργο ένιαῖο. "Αν καί ἀμφιβάλλω άν υπάρχουν σήμερα άνθρωποι στόν τόπο μας πού θά μποροῦσαν νά τό κρίνουν ἔγκυρα ὁλόκληρο ὡς αὐτό πού διεκδικεῖ νά εἶναι, εἶναι πέρα ἀπό δέβαιο πώς τό ἔργο τοῦ Καψάλη θά ἐπιδάλει ἀργά ἡ γρήγορα τόν έαυτό του μέ τρόπους όρατούς από παντοῦ. Από τή μεριά μου, θά ήταν παραπάνω από γελοῖο τό νά αποτολμήσω σήμερα κάποια συγκεκριμένη κρίση ἐπί ἐνός τέτοιου ἔργου. "Αλλωστε ποτέ δέν θεώρησα ὅτι αὐτό είχα κληθεί νά πράξω ἀπόψε. Νομίζω πώς κλήθηκα γιά νά διατυπώσω απλως λίγες σκέψεις, σάν αὐτές πού προηγοῦνται. Κλήθηκα όμως νά τίς διατυπώσω σέ μιά στενά «κομματική» ἐκδήλωση. Δηλαδή σέ μιά ἐκδήλωση τῆς ὁποίας συντελεστές εἶναι ἡ γκαλερί Bernier-Eliades, ὁ Γεράσιμος Κουζέλης, οἱ ἐκδόσεις Νῆσος, ἡ σειρά Έπιχειρήματα τῶν ἐκδόσεων αὐτῶν καί ἄρα οί συγγραφείς καί έπιμελητές πού φιλοξενεί, ο Γιώργος Γιαννουλόπουλος καί ὁ ίδιος ὁ Διονύσης Καψάλης. Αὐτή ἡ πρόσκληση μέ ἔκανε νά πιστεύω, ἴσως μέ τρόπο ύπερφίαλο, πώς θά μποροῦσα νά ἀνήκω καί ἐγώ στό ίδιο κόμμα. Κι αὐτό προφανῶς συνιστᾶ γιά μένα μιά σπάνια, μιά έξαιρετικά μεγάλη τιμή.

# ΣΗΜΕΙΑ ΑΝΑΦΟΡΑΣ ΤΗΣ ΠΕΖΟΓΡΑΦΙΑΣ ΤΟΥ Α. ΦΡΑΓΚΙΑ

τοῦ 'Αλέξανδρου 'Αργυρίου

ά μπῶ κατ' εὐθείαν στό θέμα μου, δίνοντας έλάχιστα διογραφικά, πού ναί μέν δέν δοηθᾶν στήν πρόσληψη ένός ἔργου φαντασίας, ἴσως όμως μπορεῖ νά μᾶς δώσουν τούς ἐξωτερικούς ὅρους πού τό γέννησαν. Ἄλλωστε ἡ σχέση ἐνός ἔργου μέ τό διωματικό πεδίο τοῦ συγγραφέα ἐνῶ εἶναι ἄμεση, δέν είναι πειστικά ἀποδείξιμη, διότι δέν ἀποτελεῖ

άντίγραφό της.

Ο Άντρέας Φραγκιάς γεννήθηκε τό 1921 στήν Αθήνα, ὅπου καί διαμένει ἔκτοτε. Ὁ πατέρας του -δημόσιος υπάλληλος- πέθανε στά 9 του χρόνια. Ό Αντρέας φοίτησε στό Βαρβάκειο, ενα πρότυπο γυμνάσιο, πρακτικό τμῆμα. Μαζί του ὁ Αρης Αλεξάν-δρου καί νεότεροι ὁ Αλέξανδρος Κοτζιάς, ὁ Τάκης Λαμπρίας, ὁ Τίτος Πατρίκιος καί ὁ Γ.Π. Σαββίδης. Έχει ἀρχίσει ὁ Β΄ Παγκ. Πόλεμος, ὅταν, τελειώνοντας ὁ Φραγκιάς τά ἐγκύκλια μαθήματα, εἰσέρχεται στήν 'Ανωτάτη 'Εμπορική σχολή, ένῶ συγχρόνως, γιά διοποριστικούς λόγους, έργάζεται ώς έκτακτος δημοσιογράφος.

Κατοχή, ἀρχίζει ή ἐποχή τῶν αὐθόρμητων ἀντιστασιαχῶν ὀργανώσεων. Μαζί μέ τόν Αρη Αλεξάνδρου, τόν Γεράσιμο Σταύρου καί τόν Λεωνίδα Τζεφρόνη, φτιάχνουν -παρεΐστικα- ένα αὐτοσχέδιο παράνομο τυπογραφείο. Αργότερα, όλοι τους σοβαρεύονται, πού λέμε, καί παίρνουν μέρος στό «σκληρό παιχνίδι». Ό Φραγκιάς, συμμετέχει σέ παράνομες οργανώσεις τῆς ᾿Αριστερᾶς, καί μετά τόν περιδόητο Δεκέμδρη τοῦ 1944, συνεκδοχικά θά ἔλεγα, χωρίς νά χαριτολογῶ, στήν (ἀμφι)λεγόμενη ἀπελευθέρωση, φιλοξενεῖται σέ ποικίλους τόπους έξορίας. Στή δικτατορία τοῦ '67, αὐτοεξορίζεται στό Παρίσι, ἔπειτα ὅμως



έπιστρέφει καί τολμᾶ νά κυκλοφορήσει τόν Λοιμό, πού είχαν καταστρέψει οἱ βαστάζοι τῆς δικτατορίας στήν ἀρχή τῆς ἐκτροπῆς. Αὐτά τά ἐλάχιστα.

Σέ μιά συνέντευξή του τό 1992, πού τώρα μόλις ἔρχεται στή δημοσιότητα, ὁ Φραγκιάς μαρτυροῦσε:

> 'Ακολούθησα [...] τή μοίρα τῶν ἀνθρώπων πού ἄρχισαν νά νοιώθουν τόν ξαυτό τους στά

χρόνια τῆς 4ης Αὐγούστου καί ἀνδρώθηκαν στήν ἀντίσταση. Νομίζω ὅτι δέν εἶναι προσωπική περίπτωση. Μιά κίνηση καί ροή ἀνθρώπων πού εἶχαν αὐτά τά ἴδια διώματα μποροῦσαν νά ἔχουν μιά κοινή πορεία καί μιά κοινή μοίρα μέ τίς περιπέτειες πού ἀκολούθησαν μέ τό τέλος τοῦ πολέμου. Τολμῶ νά πῶ ὅτι δέν ἔπραξα τίποτε περισσότερο ἡ λιγότερο ἀπό ὅλους τούς ἄλλους. Ἡ κοινή μοίρα ὅσων ἐπέζησαν ἀπό ἐκείνη τήν ἐποχή ἦταν καθοριστική γιά ὅλη τους τή ζωή —καί γιά τά διώματα πού ἔζησαν, ἀλλά κυρίως γιά τήν ἱδεολογία πού γεννήθηκε καί ἀναπτύχθηκε πέρα ἀπό τά στενά ὅρια κομμάτων καί ὁμάδων.

Η στάση αὐτή ἐπεκτεινόταν σέ ὅλα τά ἐπίπεδα καί νομίζω ὅτι παρέμεινε ὡς αἴτημα σέ ὅλα αὐτά τά χρόνια. Δέν ἦταν μόνο τό στενά πολιτικό θέμα. Ἡταν μιά ἀνάπλαση ὅλης τῆς ζωῆς, πού περιεῖχε καί τά αἰσθητικά καί τά προδλήματα πολιτισμοῦ. Κυρίως ὅμως γεννήθηκε μιά ἀνθρώπινη διάσταση πού διαπερνοῦσε

όλη αὐτή τήν ἐμπειρία.

(μονόλογος τοῦ ΑΝΤΡΕΑ ΦΡΑΓΚΙΑ. Συνέντευξη στόν Μισέλ Φάις, πρόλογος Βαγγ. Χατζηβασιλείου, 1992, ἔκδ. ΠΟΛΙΣ, σ. 47-48 2001.)

Καί γιά νά δώσω τώρα ἐγώ, κάποια ἐλάχιστα στοιχεῖα πού δείχνουν τήν ἀπήχηση τοῦ ἔργου του –ἐκτός ἀπό τίς μεταφράσεις τῶν ἔργων του στά γαλλικά, γερμανικά, ρωσικά ρουμανικά οὐγγρικά, καί τίς εὐμενεῖς κριτικές ἀπό τούς Βαρίκα, Στ. Δρομάζο, 'Αλέξ. Κοτζιά, 'Αναγνωστάκη, Τατιάνα Μιλλιέξ,, Μερακλῆ,. Χουρμουζιάδη, Mario Vitti, V. Rotolo— τό 1987 τοῦ ἀπονέμεται τό πρῶτο κρατικό δραβεῖο μυθιστορήματος καί τό 2000, τό μεγάλο δραβεῖο γιά τό σύνολο τοῦ ἔργου του, παμψηφεί, ἀπό μιά ἐπιτροπή πού, κατά τά ἄλλα, δέν διακρίθηκε γιά τήν μακροθυμία της.

Στόν καιρό, πού λέμε.

Τό πρῶτο μυθιστόρημα πού δημοσιεύει ὁ Φραγκιάς

είναι τό "Ανθρωποι καί οπίτια, τό 1955.

Σέ διάκριση ἀπό τούς ἄλλους ὁμήλικους καί ὁμότεχνούς του, πού ἀναφέρονται κυρίως στήν κατοχή, ὁ Φραγκιάς περιγράφει καταστάσεις τῶν πρώτων μεταπολεμικῶν χρόνων, πού δέν ἦταν πράγματι «μεταπολεμικοί», δεδομένου ὅτι εἶχαν ὑποθηκευθεῖ μέ τόν Δεκέμδρη τῆς ᾿Αθήνας, τό 1944.

Νόθη κατάσταση, μέ τραγελαφικά φαινόμενα. Αὐτή ἡ ἐπιλογή τῶν μετα-πολεμικῶν χρόνων (πού εἶναι τό παρόν, ὁ «χρόνος» τοῦ μυθιστορήματος, –κάπου ἐκεῖ τό 1945 – καί ὁ «τόπος» πού διεξάγεται ἡ ὑπόθεση – «μιά συνοικία τῆς ᾿Αθήνας») ἀποτελοῦσε τότε ἕνα συγγραφικό εὕρημα ἀνεκμετάλλευτο,

όμως ιδιαιτέρως ικανό στό νά έξηγήσει «προφητικά»

τά μετέπειτα δραματικά συμβάντα.

Έξωτερική κατάσταση πού ἀναγράφεται στό μυθιστόρημα: οί συνοικίες τῆς 'Αθήνας, ὅταν εἶχαν ἰδιαίτερα πληγεῖ, στά χρόνια τῆς Κατοχῆς καί τοῦ Δεκέμδοη 1944, καί οἱ πληγές της δέν εἶχαν ἀκόμη έπουλωθεῖ στά χρόνια ἀναφορᾶς –πού ζητᾶμε- τοῦ έργου. Έτσι ο τίτλος "Ανθρωποι καί σπίτια αποδίδει τίς ἀκόλουθες συνθῆκες, στίς ὁποῖες βρισκόμαστε, στό παρόν τῆς ἀφήγησης: Τά «σπίτια», πού οί τοῖχοι τους ἦταν σημαδεμένοι ἀπό τά γερμανικά, ταγματασφαλιτικά, αγγλικά, πυροβόλα ὅπλα. Γι' αὐτό καί τά «πληγωμένα σπίτια» ἀνάγονται (ἀπό τόν τίτλο): σέ σύμβολο πού εἰκονογραφεῖ τήν ἐποχή. Ἡ μνήμη τοῦ συγγραφέα (ἤ ἀκριδέστερα: τοῦ ἀφηγητῆ τοῦ ἔργου) μεταβαίνει, συνειρμικά, ἀπό τά ἐμφανῆ τραύματα τῶν σπιτιῶν, στά ἀφανῆ «τραύματα» σωμάτων καί ψυχῶν. Διότι τό παρελθόν, κοιταγμένο ἐν προόδω, καταλήγει νά μετασχηματίζει τήν πείρα ζωῆς, σέ δίωμα, ἄν μέ τή διάχριση πείρα/δίωμα, θέλομε νά δηλώσομε ὅτι ἡ πείρα ἔχει διαποτίσει τή συνείδηση καί έχει μεταπλαστεῖ σέ παράγοντα: πού άσυνείδητα (αὐτόματα) τίθεται ἐν λειτουργία.

'Αναφέρθηκα στόν «χρόνο» τέλεσης τοῦ μυθιστορήματος, στόν «τόπο» διεξαγωγῆς του, καί τώρα νά συμπληρώσω: τόν «έσωτερικό χῶρο», πού είναι, ἄν μιλᾶμε με οἰκονομικούς κοινωνικούς ὄρους: τό μικροαστικό περιβάλλον πού τό κατοικεῖ. Όμως, μιά καί τό περιβάλλον αὐτό, μᾶς ἔχει δώσει «μικροαστικά» καί «μελοδραματικά» δείγματα γραφης, ο Φραγκιάς, μᾶς προτείνει νά δοῦμε τόν μικροαστικό κόσμο σάν ενα μικρόκοσμο όχι όμως μίζερο καί αὐτοπαγιδευμένο (στίς ἀντιξοότητες πού τό περιβάλλουν), άλλά «άντιηρωικό» καί «άνθρώπινο», πού άντιστέκεται στίς δυσχολίες μέ ἀσίγαστο πάθος. Οἱ «ἤρωες» (μέ ἄλλα λόγια: τά μυθιστορηματικά πρόσωπα τοῦ Φραγκιᾶ) έχουν τίς καθημερινές έγνοιες των απλων ανθρώπων. Ο συγγραφέας συμπορεύεται μέ αὐτόν τόν μικρόκοσμο μιᾶς μεγαλεπήδολης πολιτείας νά τό πῶ μέ ἐπιφύλαξη: τό περιθώριό της. Ένα «περιθώριο» ώστόσο, πού (κάποιες ιστορικές συγκυρίες) τό ανέβασαν στό προσχήνιο, καί τό μερίδιό του στήν υπόθεση (αυτοί οί μικροί άντι-ήρωες τῶν κατοχικῶν χρόνων) τό κατέθεσε ως ἐάν νά ἀσκοῦσε ἔνα φυσικό νόμο ως «τρόπο ζωῆς». Ἡ, ἄν θέλετε νά τό πεῖτε κυνικά: φέρθηκε κατά τή συγκυρία τῶν καιρῶν.

Ο πλασματικός (μυθιστορηματικά) κόσμος τοῦ Φραγκιᾶ, διαποτισμένος ἀπό τό παρελθόν (πού ἔφυγε μαζί μέ τίς ἐλπίδες πού γέννησε) ζεῖ τό παρόν (μέ τίς μνῆμες τοῦ παρελθόντος) καί δέδαια τή μικρόνοια τῶν νέων συνθηκῶν, ἀνεργία, ἀγώνας γιά τό μεροκάματο, οἰκονομικά ἀδιέξοδα, καί σάν ἀπόδραση καί ψυχαγωγία τό ποδόσφαιρο –μαγικό περιδάλλον. Ὁ κόσμος, μέ ἄλλα λόγια: μιᾶς δῆθεν ἀπελευθερωμένης πολιτείας, πού ζεῖ ἔνα νέο ἐγκλωβισμό, ζεῖ σέ νέα –ἰθαγενή τώρα— «κατάσταση πολιορκίας», σέ



ἕναν τόπο πού δέν ἔχει πόρους ἤ δέν φροντίζει νά ἀξιοποιήσει τίς δυνατότητές του (ἐπειδή, ἐνδεχομέ-

νως: περί ἄλλα τυρβάζει).

Δικαιοῦται κανείς, μέ τά φαινόμενα πού καταγράφονται: νά ἀναρωτηθεῖ: ἄν οἱ μεταπολεμικές συνθηκες γέννησαν τήν ἀσφυκτική ψυχολογία τῶν «ἡρώων» τοῦ ἔργου, ἤ τά πράγματα ἀνήκουν σέ ἕνα γενικότερο περιδάλλον: πού δημιούργησε ὁ «ψυχρός πόλεμος» –ἐδῶ: πρῶτο δεῖγμα γραφῆς θερμοῦ πολέμου— τροφοδοτώντας –τό περιδάλλον, τούς περιδαλλόμενους— μέ πλασματικές ἰδέες καί ἰδεοληψίες.

Μέ τήν ἀπορία ὅμως αὐτή –καί προτιμῶ νά μείνομε χωρίς ἀπάντηση– βρισκόμαστε ήδη: ἐκτός τοῦ ἔργου καί «ἐκτός τῶν προθέσεων» (ὑποθέτω εὕλογα) τοῦ ἀφηγητῆ/συγγραφέα, ὁ ὁποῖος (ὀρθά) ὅχι μόνο δέν μᾶς ἐπιτρέπει νά θέσομε τό ἐρώτημα, ἀλλά καί δέν τό ὑπαινίσσεται, προβαίνοντας στίς λαθροχειρίες τῆς «στρατευμένης τέχνης». Παραμένει σταθερά πιστός στούς δοκιμασμένους μυθιστορηματικούς ὄρους καί δέν σκηνοθετεῖ θεωρητικές κατασκευές, πού θά ὑπονόμευαν τό οἰκουμενικό χαρακτήρα τῶν καταστάσεων.

Τό "Ανθρωποι καί σπίτια περιγράφει ἀρητόρευτα τή σχιζοφρενική κατάσταση ἐνός μεταπολεμικοῦ κόσμου πού διώνει ἔνα ἀνάλγητο παρόν ὅταν τό ἀνεπίστροφα χαμένο παρελθόν φαινόταν νά ὑπόσχεται (ἀόριστα) ἕναν παράδεισο. Ό συγγραφέας δέν κρίνει, ἀλλά μέ ἀντικειμενική πρόθεση καταγράφει τίς συν-

θηπες ζωης: μετά την ἐξέγερση της 'Αθήνας. Τά ἀδιέξοδά της. 'Απόδοση πού ἀνταποκρίνεται παραδειγματικά στήν κατάσταση, χωρίς ἡ «θέση» (πού περιλαμβάνεται μόνο στίς παραμέτρους τοῦ ἔργου) νά ὀνομάζεται, ἐνῶ ἡ ἀνθρώπινη μοίρα, μπορεῖς νά πεῖς ὅτι: ἐπαφίεται «στόν πατριωτισμό» τοῦ ἀναγνώστη, πού ἀποκρυπτογραφεῖ τά φαινόμενα: κατά τήν τιμή καί τήν πεποίθησή του. (...)

Τό δεύτερο μυθιστόρημα τοῦ Αντρέα Φραγκιᾶ θά έκδοθεῖ 7 χρόνια ἀργότερα, τό 1962. Ὁ τίτλος, πάλι. Ή καγκελόποςτα, προϋποθέτει, πίσω της, μιά αὐλή τῶν «θαυμάτων» ἤ τήν προσδοκία τους. Πάντως ὁ «χοινός τόπος» παρέχει: τήν δυνατότητα ἐπικοινωνίας, τό διάλογο, συγκριτικό καί διαλεκτικό τῶν σέ παράταξη σπιτιῶν καί σπιτικῶν. Τίς παράλληλες ίστορίες καί συμπεριφορές, ταυτόχρονα: πολλῶν μυθιστορηματικών «ἡρώων». Καί μέσα από τίς συμπεριφορές νά διαγράφονται: οί παροχές καί οί δυνατότητες πού ἐπιτρέπει τό κοινωνικό σῶμα, αἴφνης νά δραπετεύεις ἀπό τό στενό περιβάλλον. Συγχρόνως: νά μετριέται τό πλαίσιο μιᾶς κοινωνίας πού λειτουργεῖ σέ χαμηλούς καί ἀργόσυρτους ρυθμούς ἀνάπτυξης, έκκινώντας ἀπό μηδενική βάση. (Νά σκεφθοῦμε τόν οἰκοδομικό ὀργασμό τῆς δεκαετίας τό 1950).

Ή λογική μιᾶς συνθήκης πού ὅχι ἀπλῶς ἀνέχεται ἀλλά ἀποδέχεται τόν «ἀμοραλισμό» ὡς ὅρο ἀναγκαῖο κοινωνικῆς ἄμιλλας, φαινόμενο πού ἔρχεται σέ σαφῆ ἀντίθεση πρός μιά «οὐτοπική» –νά τήν πῶ—

κοινωνία: τῆς «ἰσοτιμίας» καί «ἰσονομίας», πού ὀνειρεύονταν κάποτε –μέ ἀγαθή προαίρεση– κάποια ἀπό

τά δασικά πρόσωπα τῆς ἱστορίας.

'Από αὐτή τή διάσταση «ὁράματος» καί τῶν συγχρόνων «ἀπαιτήσεων διαφυγῆς»: πηγάζει τό συναίσθημα ἐνοχῆς πού διαποτίζει, αὐτά τά πρόσωπα, καθώς ὀλισθαίνουν στόν συμδιβασμό: πρός μιά πραγματικότητα τήν ὁποία –στό ὄνομα ἄλλων προδιαγραφῶν– ἀπορρίπτουν, οἱ ὁποῖες ὡς ὑποσχέσεις, λειτούργησαν στό πεδίο τοῦ «ὑποθετικοῦ» καί τῆς ἔνυλης φαντασίας. 'Αν αὐτός, ὄσο νομίζω, εἶναι ὁ τόπος τοῦ μυθιστορήματος, ὁ κόσμος: μέσα καί ἔξω ἀπό τήν «καγκελόπορτα»,

( ἡ λέξη, ἐκτός ἀπό τήν «πόρτα» πού παραπέμπει στήν ἔξοδο, περιέχει καί τό «κάγκελο», σύμβολο

έγκλωδισμοῦ, ὑποκατάστατο τῆς φυλακῆς)

τίθεται ὑπό δοχιμασίαν ὁ ἡθιχός ὁπλισμός του, ἄν τελικά θά ὑποχύψει καί θά συμδιδαστεῖ. (Ἡ, μέ τήν κομψή χυριολεξία τοῦ Καδάφη, ἀποδεχόμενοι τήν: «ποιχίλη δράση τῶν στοχαστιχῶν προσαρμογῶν»).

Ό χρόνος τοῦ μύθου τοῦ μυθιστορήματος εἶναι συγκεκριμένος: Τό 1954, ὅταν τό κοινωνικό καί δυναμικό πεδίο τῆς ἐλληνικῆς πραγματικότητας, ἀρχίζει νά αὐτοσχεδιάζεται, σύμφωνα μέ ἀμερικανικά πρότυπα καί δόγματα, πού υἰοθετοῦν τά ποικίλα ἐπιτελεῖα

μας, πολιτικά στρατιωτικά.

Ό Φραγκιάς καί στήν Καγκελόπορτα μένει ἔξω ἀπό τίς πολιτικές ή κοινωνικές παραμέτρους δέν τόν ἀφοροῦν –τουλάχιστον ἄμεσα. Περιγράφει τήν μοίρα τῶν ἡρώων του, χωρίς νά δεοντολογεῖ ή νά κηρύττει ἀπό καθέδρας. Τά συμβαίνοντα λειτουργοῦν ὡς ἐάν δέν ὑπάρχει ὁ ἀνθρώπινος παράγων ἐντός μιᾶς όδεύουσας στά τυφλά κοινωνίας, κατά τίς ἀπρογραμμάτιστες ἀνάγκες της, (πλήν: ἐντός τῶν ὁρίων της καί τῶν ὅρων της –προστατευόμενες ὡς ἡθικές τάχα ἀρχές) ἐξωθεῖ τούς ἥρωες σέ καθημερινούς συμβιβασμούς, μέχρι τήν μερική ὑποταγή, ἐπειδή ἡ ὀλίσθηση στήν περιθωριοποίηση θά ὁδηγοῦσε στήν ὁλοκληρωτική ὑποταγή.

Παρατηροῦμε πάντως ὅτι καί οἱ ἄλλοι κριτικοί, ἀναγνῶ-στές τῆς «Καγκελόπορτας», ὁδηγοῦνται σέ παρόμοιες κρίσεις, γιά τά ἄμεσα πορίσματα πού ἐξάγονται. Σημειώνω τά ὀνόματά τους: Βάσος Βαρίκας, Ἄλκης Θρύλος, Μανόλης 'Αναγνωστάκης, Στάθης Δρομάζος, Τατιάνα Μιλλιέξ, 'Αλέξανδρος Κοτζιάς, Δημήτρης Ραυτόπουλος, Μιχάλης Μερακλῆς, καί στήν γαλλική ἐφημερίδα Le Monde ἡ Ντομινίκ Γκραντμόν (Dominique Grandmont) (12.1.1972).

Έπιλέγω ἀπό τόν Αναγνωστάκη:

«Δέν εἶναι προγραμματισμένος καί ἀποδεικτικός γιατί ἡ ἀνθρωπιά του εἶναι βαθύτερη καί βιωμένη καί ξέρει τό μεγάλο μυστικό τῆς καλλιτεχνικῆς ἀγωγῆς: τήν ὑποβολή. [...] ἔχει συλλάβει [...] τήν ἀληθινή ποίηση τῆς ζωῆς. [...] ὑπάρχει ἐδῶ σαφῶς μιά ἄλλη ὄψη τῶν πραγ-

μάτων, μιά ἄλλη ἀντίληψη γιά τήν πραγματικότητα καί γιά τή λογοτεχνική καταξίωση τῆς πραγματικότητας πού κανένας δέν καλλιεργεῖ μέ τόση συνέπεια καί μέ τέτοια ποιότητα. [...]»

Μιά σύγκριση. "Αν στό "Ανθρωποι καί σπίτια, παίξεται τό διώνυμο «ἀβεβαιότητα-ὅραμα», στήν Καγκελόπορτα παίζεται ἔνα ἄλλο διώνυμο «ἀπόγνωση-συμδιβασμός». "Αν στό πρῶτο τό «ὅραμα» συντηρεῖται: ἀπό κεκτημένη ταχύτητα, στό δεύτερο τό «ὅραμα ὡς ἐλπίδα», τείνει νά μηδενιστεῖ μπροστά στό παιχνίδι πού λέγεται ζωή, ἤ τή ζωή πού εἶναι παιχνίδι, «μισητό σκήνωμα, θανάτου ἄθυρμα, συντριμμένο βάζο», κατά τόν Καρυωτάκη. 'Ωστόσο, σέ κάθε περίπτωση, οἱ «ἤρωες» τοῦ μύθου ἀντιστέκονται μέ σιωπηρή

δούληση στόν καταποντισμό τους.

'Από Μάρτιο περίπου τοῦ 1967 εἶχε παραδοθεῖ στόν ἐκδότη τό ἐπόμενο μυθιστόρημα τοῦ Α. Φραγκιᾶ ὁ Λοιμός, ἀλλά ἡ 21η 'Απριλίου θά ματαιώσει τήν ἔκδοσή του καίγοντας τά ἀντίτυπα, καί χάρις σέ σύμπτωση θά διασωθεῖ τό χειρόγραφο. Τελικά τό ἔργο θά ἐκδοθεῖ τό 1972, μετά τήν ἐπιστροφή τοῦ Φραγκιᾶ ἀπό τό Παρίσι, μέ τά «ἀνοίγματα»' πού ἔκανε ἡ Δικτατορία, πιστεύοντας ὅτι ἡταν πλέον ἀχτύπητη. 'Η καθυστέρηση τῆς ἔκδοσης θά ἐπιτρέψει νά προστεθοῦν στίς παραπομπές τοῦ ἔργου, ἐκτός ἀπό τό ἔνοχο παρελθόν τοῦ Ἑμφυλίου καί οἱ ἐκδολές του στή δικτατορία τοῦ 1967.

Ό πρῶτος πού θά γράψει γιά τό Λοιμό, ἐκείνους τούς πίζουλους καιρούς, ήταν ὁ ᾿Αλέξανδρος Κοτζιάς στήν τότε στήλη πού τοῦ ἔχει δοθεῖ σ' «Τό Βῆμα» (31.3.1972). Ἐπειτα ἀπό ἕνα χρόνο, –στό περιοδικό «Ἡ Συνέχεια»— θά γράψει ὁ ὁμότεχνος Νίκος Κάσδαγλης (τχ.1, Μάρτης 1973, σ. 38-9). Δύσκολοι καιροί. ᾿Αργότερα ὁ ἰταλός νεοελληνιστής Βιντσέντσο Ρότολο (Vincenzo Rotolo) (Ν. Δομή, τχ.1, Ἰούν. '76,

o. 74-78).

"Αν άναρωτηθεῖτε, ὅσοι ξέρετε αὐτό τό ὁριακό καί σημαντικό ἔργο, γιατί τόσο λίγη ἀπήχηση έχομε από τήν έντυπη κριτική, ή απάντηση είναι: οι δύσκολοι καιροί. Στά χρόνια τῶν «δύσκολων καιρῶν», μιά θετική κριτική γιά ενα διδλίο - εμμεσα καταγγελίας των πάγιων ίδεολογημάτων τοῦ συστήματος - ὁ κριτικός, γιά νά μήν έχει συνέπειες, ή έπρεπε νά προστατεύεται ἀπό μιά ἐφημερίδα κύρους -ὅπως γράφοντας σ' «Τό Βήμα»- ἤ ἔπρεπε νά δημοσιευθεῖ ἡ κρίση του, σέ ἔντυπο πού τά ἔπαιζε ὅλα γιά ὅλα, ἔχοντας ξεκινήσει ἀκήρυκτο πόλεμο μέ τή δικτατορία, μέ τόν κίνδυνο «ἐκείνη νά τόν περίμενε στή γωνία». Αἰφνης, στό 2ο τχ. τῆς «Συνέχειας» συλλαμβάνεται, ἀπό τήν ΕΣΑ, ἔνας ἀπό τούς ὑπεύθυνούς της, γιά ἄλλη – ὑποτίθεται – δράση του, ὁ Δ.Ν. Μαοωνίτης. Αὐτά σήμερα ἔχουν ξεχαστεῖ. Δικαιοσύνη, πού λέει ὁ ποιητής.

Στόν Λοιμό-

τό λοι: μέ ὅμικρον γιῶτα, λοιμός, λιμός, καταποντισμός κατά τή γνωστή ἔκφραση. Στήν περίπτωση μας τώρα: ὁ «λοιμός» σημαίνει –καί δέν ὑπονοεῖ ἀπλῶς: τή θανατηφόρα ἐπιδημία, μιᾶς ἤ κάθε ἀσθένειας ὑπαρκτῆς, ἤ «δυνατῆς» μέ μεταφορική ἔννοια: Προτείνω, γιά τή συγκεκριμένη περίπτωση: τήν ἐπιδημία ἐνός κακοῦ, μέ «ἀμέτρητες» διαστάσεις, ἤ, ἀλλιῶς:

μέ διαστάσεις τερατώδεις.

Ό Λοιμός εἶναι ἕνα ἔργο πού δέν μοιάζει μέ τά προηγοῦ- μενα, τά ὁποῖα, λίγο πολύ: γράφονται μέ ρεαλιστική γραφή –πάντως πολλῶν ἐπιπέδων, «κριτικό ρεαλισμό» θά τόν ἔλεγε ὁ Στρατῆς Τσίρκας – καί ὁ μύθος τούς ἀναπτύσσεται: μέ λογική τάξη καί σειρά, ἔτσι ὥστε (γιά τόν ἀναγνώστη) δέν γεννιοῦνται προσκόμματα στήν ἀνάπτυξη τοῦ μύθου τοῦ ἔργου. Ἑδῶ ὅμως οἱ συνθῆκες ἔχουν ἀλλάξει. "Ο,τι συμβαίνει μοιάζει ἀλλά δέν ἀνταποκρίνεται σέ μιά καθημερινότητα. Φαίνεται νά ἰδρύει μιά δική του καθημερινότητα.

Στά προηγούμενα ἔργα τοῦ Φραγκιᾶ, οἱ τίτλοι «παρέπειμπαν». Τώρα παραπέμπει: ὅλο τό ἔργο. Τίποτε δέν εἶναι πραγματικό καὶ τίποτε δέν φαίνεται νά μήν ἀνήκει στή σφαίρα τοῦ «δυνατοῦ». Χῶρος, Χρόνος: ἀπροσδιόριστοι: κάπου, κάποτε. Ὁ «τόπος» ὅπου διεξάγεται ἡ ὑπόθεση, σύμφωνα μέ τίς προδιαγραφές τοῦ κειμένου, ὑπάρχει παντοῦ ἤ πουθενά. Εἶναι «οὐ τόπος» –τό ἀντίθετο μιᾶς οὐτοπίας. Ἡ παραμόρφωση μιᾶς οὐτοπίας ἀγγέλων, μιά μετασχηματισμένη πολιτεία: σατανάδων, πού φιλοδοξεῖ τούς «δαιμόνους» πού ἔχει ἐγκλωδίσει νά τούς μεταδάλλει σέ ἀντίγραφα ἀγγέλων, καταστρέφοντας τή συνείδησή τους.

Στήν ἀνώνυμη πολιτεία τοῦ Λοιμοῦ, οἱ κάτοικοι εἶναι ἐπίσης ἀνώνυμοι. Ἔχουν ὅμως ἰδιότητες: ὑπονομευτής, συνωμότης, κίδδηλος, νοσηφό πνεῦμα, κλπ., χαφακτηφισμοί πού τούς δόθηκαν ἀπό τούς –ἄσπφους σκούφους» πού ἔχουν καί αὐτοί ἰδιότητες: ρυθμιστής, καρφωτής, ὄργανο, ὁ «πού ἀποφασίζει», ἐνῶ μιά ἐνδιάμεση κατηγορία, περιλαμβάνει: τούς συμβιβασμένους, τούς «ἀπαυδισμένους», πού ὑπέκυψαν στίς ἀφόρητες πιέσεις; καί ἐξαγοράζουν κατηφεῖς τήν «ὑποταγή» τους, ἀλλά εὕστοχα ὑποδύονται ὅτι παίζουν τό ρόλο τοῦ ὀργάνου τῆς ἐξουσίας, ὑπονομεύο-

ντάς τον.

Τό σύστημα καταπίεσης πού καταρτίστηκε αὐτοσχέδια καί ὡς κακέκτυπο, ὡς «ὑποσύστημα» τοῦ «καθαυτό συστήματος» ἀντιγράφοντας τούς ἀναγνωρισμένους προστατευτικούς μηχανισμούς, συντηρεῖ τή λειτουργία τῶν γνωστῶν μέτρων καταπίεσης. Κοντολογίς, δρισκόμαστε σέ μιά ὀργουελική κοινωνία ὅπου ὅλα καί ὅλοι ἐλέγχονται ἀπό τό ἐπιδλητικό καί ἐπιδεδλημένο κατεστημένο, ἐνῶ ἡ πραγματική ἐξουσία εἶναι ἀπρόσιτη καί παραμένει ἄγνωστη –ὡς εἶδος μεταφυσικῆς, ὅπου ὁ θεός, ἡ θεότητα: εἶναι καί παρα-

μένει ἀνεξερεύνητη. Έδῶ μποροῦμε νά σκεφθοῦμε τό

έργο τοῦ Κάφκα.

Αν χρειάζεται νά φερθοῦμε γιά μιά στιγμή ὡς ἐπαγγελματίες κριτικοί, μέ τά ὅπλα τῆς συντεχνίας, θά παρατηροῦσα ὅτι ἔνα κείμενο γραμμένο σέ τρίτο πρόσωπο σημαίνει ὅτι βλέπει καί γράφει τά φαινόμενα μέ τό «μάτι τοῦ θεοῦ». Ὁ συγγραφέας, δηλαδή, ὑποδύεται τόν ἀντικειμενικό καταγραφέα καί μένει ἔξω ἀπό τό «θέαμα», ὅμως ἐδῶ ὁ συγγραφέας ἀποδεικνύεται δόλιος μέσα στή γενική δολιότητα, καί σιωπηρά παρεμβαίνει σέ δεύτερο γραμματικό πρόσωπο, δείχνοντάς μας ὅτι μετέχει στά τεκταινόμενα καί τά κρίνει συμμετέχοντας.

Σέ τελευταία ἀνάλυση – ἔχει γίνει κοινός τόπος ἡ ἔκφραση αὐτή τοῦ Φρ. Ἐνγκελς – ἡ κοινωνία τοῦ Λοιμοῦ δέν εἶναι παρά ὁριακή –πάντως: μέσα στίς

δυνατότητές της υπάρχουσας κοινωνίας.

Ό όμότεχνος καί συνάδελφός του στή δημοσιογραφία Αλέξανδρος Κοτζιάς, γράφει:

Στό συγκλονιστικό αὐτό ἔργο δέν ἀναπτύσσεται ὑπόθεση. Ό,τι συμβαίνει ἔχει συμβεῖ καί προηγουμένως, καί θά ξανασυμβεῖ. Οὐσιαστικά ὑπάρχει μόνο μιά στατική κατάσταση: ἡ «κόλαση», πού οἱ διάφορες πτυχές τῆς ἀποκαλύπτονται ἀπό σελίδα σέ σελίδα. Καί οἱ ψηφίδες, τά ἀπέριττα εἰπωμένα καί γιά τοῦτο τρομαχτικότερα περιστατικά πού συνθέτουν αὐτέ τίς πτυχές, ὑποτυπωδῶς συνεχίζονται μεταξύ τους γιά νά διαγράψουν μιά σειρά ἀπό στοιχειώδεις «ἐξελίξεις».

Δέν ὑπάρχει ἄλλωστε χρόνος. Εἶναι ἄγνωστο ἄν τό μαρτύριο τῶν κολασμένων διαρκεῖ μερικούς μῆνες, μερικά χρόνια ἡ ὀλόκληρη τή ζωή. Ὁ χρόνος ἐδῶ εἶναι μιά ἄτμητη ἀτέλειωτη μέρα καταναγκαστικοῦ μόχθου καί ἀπύθμενου ἐξευτελισμοῦ, μιά ἄτμητη ἀτέλειωτη νύχτα συστηματικοῦ τρόμου, ἡ ἀναμονῆς τοῦ τρόμου πού εἶναι ἐξ ἴσου καταλυτική ὄσο καί ὁ ἴδιος ὁ τρόμος. Καί ὅλα αὐτά σ' ἔνα τόπο, ἄγονο, φαλακρό, ἄνυδρο, καψαλισμένο ἀπό τήν ἄρμη καί τούς τρελούς ἀνέμους. [...] Ἡ εἰκόνα τῆς κόλασης τοποθετεῖται στὸ κατάλληλό πλαίσιο. [...]

(Τό Βῆμα 1972, «Μεταπολεμικοί πεζογράφοι» σ.177).

Ό ὁμότεχνος πεζογράφος Νίκος Κάσδαγλης γράφει:

"Οσο γιά τό παράλογο, πού κυριαρχεῖ σ' ὁλόκληρο τό διβλίο, δύσκολα θά μποροῦσε νά χρησιμοποιηθεῖ στοιχεῖο πιό χαρακτηριστικό.

'Από τή χρήση τοῦ παράλογου στή διομηχανία τῆς τρέλας ἡ ἀπόσταση εἶναι μικρή. Πολλοί, πού δρέθηκαν μ' ἀδύνατο ἡ ταραγμένο

νευρικό σύστημα, πέρασαν στήν άλλη μεριά, πολλοί προσπάθησαν ν' αὐτοκτονήσουν μερικοί τά κατάφεραν.

Ό Φραγκιάς συνταρακτικός, όταν περιγράφει τίς ψυχικές άλλοιώσεις πού στάθηκαν καθημε-

οινή πραγματικότητα.

Πιό φοδερό ἀπ' ὅλα στάθηκε ἡ ψυχολογική διεργασία πού μεταδάλλει τό θύμα σέ δήμιο: ἔνα φουκαρά δήμιο, καταπιεσμένο καί τρομοκρατημένο ὅσο καί τά θύματά του. Εἶναι γνωστό πώς οἱ ἐξωμότες γίνονται οἱ πιό σκληροί γενίτσαροι. Ὅμως, πρέπει νά 'ναι ἀρρωστημένα τά μυαλά πού σοφίστηκαν καί ὀργάνωσαν ἐν ψυχρῶ ἕνα τέτοιο ἀπαίσιο σύστημα!» (:πέρ. «Ἡ συνέχεια» 1973).

Σταχυολογῶ, ἀπό τόν γάλλο κριτικό Ύμπέρ Ζουέν (Le Monde, 30.3.1979) πού διαβάζει τόν «Λοιμό»: μεταφρασμένο στίς ἐκδόσεις «Γκάλιμαρ»:

"Ας μή περιμένει κανείς, [...] ἐπικές περιγραφές ἤ ἄν προτιμᾶτε, σκηνές γεμάτες φρίκη, ὅπου ἡ τρομοκρατία θά κατονομαστεῖ –ἐπί τέ-

λους- καί θά ἀναγνωριστεῖ.

Τά πράγματα ἔχουν ἀντίστροφα: ἡ ἀφήγηση [...] ξετυλίγεται ήρεμα, λές κάτω ἀπό ἕνα ψυχρό καί παράξενο φῶς. Δέν ὑπάρχει κάποιο «ἐγῶ» γιά νά καθοδηγήσει αὐτή τήν ἱστορία, κι ἔτσι τό μίσος, ἡ προκατάληψη, ὡς καί ὁ οἶκτος ἀκόμη ἐξαφανίζονται. "Ολα ἐπισκιάζονται μπροστά σέ εἰκόνες φευγαλέες πού συντελοῦν στήν ἐμφάνιση, διαδοχικά, ἐνός τραυματικοῦ χλευασμοῦ κι ἐνός χιοῦμορ γεμάτου γκριμάτσες. [...]

(Γραμμ. & Τέχνες, τχ. 4, Απριλ. 1982, μετά-

φραση 'Αλέξη Ζήρα).

Θά περάσουν ἄλλα 13 χρόνια ἔως ὅτου ὁ Φραγκιάς παρουσιάσει ἔνα δίτομο μυθιστόρημα, κάπου 800 σελίδες συνολικά: «Τό πλῆθος» (1985), πού μᾶς πηγαίνει ἀκόμη πιό μακρυά. Σέ πεδία δολῆς κατά τοῦ σύγχρονου πολιτισμοῦ ὀργανωμένου ὡς συστήματος καταναγκαστικῆς συμπεριφορᾶς, ὅπου ἡ «συνέχεια» προϋποθέτει τήν ἐξάρτησή της ἀπό τήν παγιδευμένη «ἀφετηρία». Ὁ «κύκλος» ἡταν –ἐξ ὑποθέ-

σεως- «φαῦλος».

Έδῶ στό ἔργο ξαναβρίσκομε τούς ἀνθρώπους ἐπώνυμους μέ προσωπική ζωή, ἐλεύθερους στά πλαίσια πού εἶναι χαραγμένα καί ἀναγνωρισμένα, οἱ καταστάσεις συμδίωσης περιγράφονται μέ ἀκρίβεια «χρονομέτρη» καί «δημοσιογραφική ἀντικειμενικότητα», ἐνῶ διατρέχομε τή φάση τῆς κατεδάφισης τῶν συμδόλων, ὅπου ἡ «ἀποδοχή» καί ἡ «ἄρνηση» βρίσκονται μέσα στό παιχνίδι τῶν διαλόγων, ἀλλά δέν παύουν –κατά περίσταση— νά εἶναι ὕποπτες. Μολαταῦτα σέ αὐτή τήν ἐλεύθερη πολιτεία, ὅπου ἡ «ἐλευ-

θερία» ἔχει συναντηθεῖ μέ τή «συνείδησή» της, οί ήρωες τοῦ ἔργου δέν παύουν νά διεκδικοῦν μέ συγγνωστό πάθος, πολλά καθορισμένα καί ἀκαθόριστα. Τό πληθος είναι «ἄθροισμα», οι καθέκαστα μονάδες «διεκδικοῦν τόν χῶρο τους», τό «ρόλο τους», τήν «άτομικότητά τους», συντελεστές πού τελικά δροῦν άνατρεπτικά διότι μέσα στό συνωστιζόμενο πληθος, ή πορεία τῶν μονάδων διεξάγεται ἐπάνω σέ «προκαθορισμένες τροχιές». Τό ποῖος τίς καθόρισε έχει λησμονηθεῖ, ὅπως καί οἱ κανόνες πού θεσπίστηκαν ὡς -μετά τά φυσικά- νόμοι, τῶν ὁποίων οἱ δουλές: παραμένουν ανεξιχνίαστες καί απαραβίαστες. Αν στό Λοιμό έχομε συναντηθεῖ μέ τό παράλογο, στό Πλήθος ὁ παραλογισμός ἔρχεται ὡς (μετα)φυσική άναγκαιότητα πού ή πολιτεία τήν άσκεῖ καί διότι έτσι τήν βοῆκε καί διότι δέν πιστεύει ὅτι εἶναι «άλλαγίσιμος» -νά μοῦ συχωρεθεῖ ὁ νεολογισμός. Ό παραλογισμός είναι λογικό έξαγόμενο μιᾶς συγκροτημένης πολιτείας, μέ τό δίκαιο καταρτισμένο στή δάση τοῦ Δαρδίνου τῆς «κατ' ἐπιλογήν» ἐξέλιξης καί συντήρησης τῶν ὑφισταμένων. Καί μέσα σέ αὐτό τό «κοινωνικό σύμπαν» ή κίνηση προσώπων καί συνθηκῶν ἔρχεται μοιραία πρός τήν αὐτοεξαφάνιση. Ή κοινωνία τῆς κατανάλωσης, ἐπιζεῖ καταναλώνοντας τά υποκείμενά της.

Τό Πληθος είναι ἔνα δύσκολο διδλίο, καί ἀπαιτεῖ μεγάλη προσοχή στήν ἀνάγνωσή του, προκειμένου νά περάσομε στήν ἀποκρυπτογράφηση τοῦ ὁμαλοῦ μέν ἀλλά σοφά ἐπιλεγμένου καί σπειροειδῶς ἀναπτυγμένου ὑλικοῦ, ἔτσι πού τό «φαινόμενο» νά ἀναδεικνύει

τό «σημαῖνον».

"Οσο καταλαβαίνω, λίγα βιβλία έχομε πού ή γραφή τους νά περιέχει τόσα συμφραζόμενα, νά υπονοεῖ τέτοιο πλῆθος δεδομένων, μέ τά ὁποῖα νά ἐπαληθεύεται μιά κατάσταση, νά περιέχει τήν ἀπόδειξή της. Νά ἀποστασιοποιεῖται, μέ διακριτική εἰρωνεία.

Στήν «δραδιά τιμῆς στόν 'Αντρέα Φραγκιά» πού ὀργάνωσε τό Μορφωτικό Ίδρυμα τῆς Ε.Σ.Η.Ε.Α. καί πραγματοποιήθηκε στίς 22/1/2001, μίλησαν ὁ Τάκης Λαμπρίας καί ὁ Μιχ. Σταματελάτος γιά τόν δημοσιογράφο Φραγκιά –ὁ Λαμπρίας ἀναφέρθηκε καί στό πεξογραφικό του ἔργο- καί ὁ 'Αλέξανδρος 'Αργυρίου γιά τόν συγγραφέα Φραγκιά, ἐνῶ οἱ ἡθοποιοἱ 'Αντιγόνη Βαλάκου, Εὐα Κοταμανίδου, καί Στέφανος Ληναῖος, διάδασαν ἐνδιάμεσα ἀποσπάσματα ἀπό τό ἔργο του.



# ΦΙΛΕΤΑΙ(Ε)ΡΟΣ ΛΕΙΒΑΔΙΤΗΣ

τοῦ Γιάννη Κουβαρᾶ

Λειδαδίτης εἶναι ὁ Ύμνωδός τοῦ ἔρωτα. Μελώδησε τούς καημούς καί τά πάθια του, τό μαράζι, τόν οἶστρο του. Έψαλλε ἀναβαθμούς καί ἀποχρώσεις, σέ τόνους λυρικούς, ἐπικούς δραματικούς. Άποτύπωσε τή σκιά τῆς φευγαλέας παρουσίας του, τήν ἀνεπίδοτη κλήση, τήν ἔκλαμψη τῆς ποίησης τοῦ διασταυρούμενου βλέμματος, ἕως τήν κατευνασμένη του πληρότητα, ἐπιτονίζοντας ὅλες τίς ένδιάμεσες νότες τοῦ τόξου. Τόν είδε ὡς δύναμη συμπαντική πού ώς φιλότης έμφιλοχωρεῖ πανταχοῦ συνέχοντας τόν κόσμο σέ αρμονικό όλον. Διέσωσε από τόν ἱερό κατακλυσμό του ὡς καί τόν πιό ἀνεπαίσθητο ψίθυρο, πλαγιάζοντας «μέ κωφάλαλες γιά νά μή χάσει οὖτε ἔναν ἀναστεναγμό» ἀπό τήν αἰωνιότητα. Ανέδηκε τήν κλίμακα ἀνέλιξής του, χρονικογραφώντας σπειροειδῶς τή γένεση καί φθορά, τήν ἀκμή, τήν ἀφθονία καί τόν παροξυσμό τῆς ἔλλειψής του. Ίστόρησε τίς ποιχίλες του ἐκφάνσεις σέ «ἐκφράσεις». Από τήν πλατωνική καί συμπαντική, ἔως τή ρομαντική καί ρεαλιστική. Αρθρωσε σέ στροφές τόν μανικό του σπασμό καί ὑπαρξιακό πυρετό γιά ἐνότητα καί συνύπαρξη. Τήν ἐλευθεροποιό του δύναμη πού μᾶς βγάζει ἀπό τόν ἑαυτό μας. Ἐξάντλησε τό καλειδοσκόπιο ὑπομνηματίζοντας στοχαστικά ἐκδοχές, όπως ἐκείνη τῆς ὀξυμένης ἐπικοινωνιακῆς ἀνάγκης, διαστέλλοντας τήν ἔννοιά του στήν ἀπειροστήν. Τοῦ προσδίδει ἐν τέλει πανθεϊστικές διαστάσεις, ἐμπεριέχοντος Μέγα "Ολου. Ο ἔρωτας εἶναι ὁ μαγνητισμός τῶν ὄντων, ὁ ὁριζόντιος ἄξονας πού σέ συνάρτηση μέ τόν κάθετο, τόν νόμο τῆς ἔλξης καί τῆς βαρύτητας, συνέχει τήν κοσμική τάξη τοῦ σύμπαντος, ἀποδοσώντας τή σύγκρουση.

Ω, ανθρώπινο πλήθος-είμαι έρωτευμένος μαζί σου,/όλοι οι άντρες είναι σύντροφοί μου, θαυμάζω/τά πολύτριχα ἀχαμνά τους καί τά πολύτρομα ἐργαλεῖα τους/κι οἱ γυναῖκες ὅλες,/ἀγαπημένες μου/ἐσεῖς, πού ριχτήκατε τή νύχτα πάνω στά μαχαίρια τῆς γύμνιας μου/καί ξαναγεννηθήκατε πιό δροσερές τό πρωί/μέσα στήν άφθονία τοῦ κατευνασμένου ἔρωτα,/κι' οἱ ἄλλες/πού δέ σᾶς ἄγγιξα ποτέ/μά πού θά ζεῖτε αἰώνια φυλακισμένες/μέσα

στή δίψα μου.

Είκόνισε με χρώματα όλο τό φάσμα καί τό θαῦμα τῆς μαγείας, καθοσιώνοντας τό ἱερό μέ τόν ἔρωτα,



συμφιλιώνοντας τόν ἔρωτα μέ τόν θάνατο. Πολέμησε μέ τά βέλη του τόν χρόνο, σκαλίζοντας στά στερνά του τό πιό λιτό ἴσως ἐπιτύμδιο, πού συσπειρώνει τήν άξόδευτη τρυφερότητα, υποδηλώνοντας τήν πίστη του στήν παντοδυναμία τοῦ πανδαμάτορος ἔρωτος πού διευρύνει τά όρια τῆς ζωῆς, μεταθέτοντάς τα πέραν τοῦ ἐπέκεινα. Ἡ δικαιοδοσία τοῦ ἔρωτα ὑπερδαίνει τή νύχτα τοῦ θανάτου:

Κι ὅταν πεθάνουμε νά μᾶς θάψετε κοντά κοντά Πού νά τρέχουμε μές στή νύχτα νά συναντηθοῦμε

Ένα ἐπίγραμμα πού θά ἄξιζε νά ἐγχαραχθεῖ στά πάρκα τῆς ἄνοιξης. Νά τό διαβάζουν ἀνέμελοι οί έρωτευμένοι. Νά άνανεώνουν τούς ὄρκους τους.

τά φιλιά σου

Έρωτα, ἔρωτα, βουίζουν τά αὐτιά μου Θέ μου ἀπ'

Σάν νά χτυπᾶνε τίς καμπάνες σαρανταδυό τρελλοί

Ό ποιητής τῶν Βιολετῶν ἔρανε ἀφθόνως καί πρωτίστως τίς ἀπαρχές τοῦ Έρωτα. Συλλάδισε μοναδικά

τό άγουρο ξύπνημά του, τά πρῶτα ἐφηδικά σκιρτήματα μέ τίς δονήσεις στά φολόγια τῶν κροτάφων. Μετέφρασε τή σιωπή στό ποιητικό ίδίωμα, αποτυπώνοντας τήν έκκωφαντική του μήνιν από τα μηνίγγια τῆς νιότης. Ύπέγραψε τουφερούς ποολόγους τῶν αύριανῶν μεγάλων, δυσβάστακτων ἐρώτων. Άνήγαγε τόν ἔρωτα σέ μυθολογικό τόπο, σέ ὡραία Πύλη πού εἰσάγει στό ἀνεξιχνίαστο μυστήριο τῆς ζωῆς. Έρως πέραν τῆς ἐνοχῆς, ἀνίδεος ἀπό τό βάρος τοῦ προπατορικοῦ ἀμαρτήματος, ἀνατρεπτικός, ξαγρυπνώντας τίς αἰσθήσεις. Πρωινός, ἐωθινός μύστης, μέ τό ρίγος τῆς ἀρυτίδωτης ἐφηδείας:

– Παλιά βάλς στό γραμμόφωνο καί ἡ ἀστροφεγγιά πού στριφογύριζε/καθώς χορεύαμε στόν κῆπο μέ τήν ώραία έξαδέλφη/κι ύστερα ἀπ' τή μισάνοιχτη πόρτα είδαμε νά φοράει τό νυχτικό της/Σάν μιά τριανταφυλλιά πού ρίχνει μονομιάς ὅλα τά λουλούδια της.

- Κι' ἀργότερα ἔφηβος, χορεύαμε στίς αὐλές, φωνόγραφος μέ χερούλι, γρατζουνισμένα ταγκό, κι όπως σφίγγαμε πάνω μας τά κορίτσια, έκεῖνα κοίταζαν/Σά μαρμαρωμένα τό κενό, ή μᾶς ἔσπρω-

χναν κι ἔφευγαν πανικόβλητα.

- Καί ή νεαρή φίλη, συνομίληκοι. Στοῦ κήπου τή χλόη πλαγιασμένοι, ὅπως θά λεγε ἕνας παλιός ποιητής/Βοάδυ. Φιληθήκαμε. Κι άξαφνα από μιά μυστηριώδη κίνηση τῶν ἄστρων/βρέθηκα ἀνάμεσα στά πόδια της./Ό κόσμος μόλις είχε άρχίσει.

Φυσικά τήν περίοδο χάριτος, τήν παραδείσια καί ρομαντική, διαδέχεται μοιραΐα ή νατουραλιστική. Οί δοχιμασίες καί οἱ ἀναμετρήσεις του μέ τίς συμπληγάδες τοῦ καθημερινοῦ. Τό μάτωμα τῶν φτερῶν στ' άγκάθια τῆς πραγματικότητας. Ο καιρός τῆς άθωότητας γυρίζει σέ καιρό δολοφόνων. Ο καρπός τῆς γνώσης είναι πικρός, κοινωνικά μή ἀποδεκτός χωρίς τή βούλα τοῦ νόμου. Ἡ ήδονή γυρίζει σέ ὀδύνη, τά όνειρα σέ τυραννισμένο έφιάλτη. Τό τίμημα τῆς ένοχῆς εἶναι βαρύ. Ἡ δολοφονία τοῦ ὕπνου δέν ἐξαγοράζεται μέ όλες τίς μεταμέλειες.

Καί τ' ώραῖο κορίτσι τῆς ὁδοῦ Νηλέως πού πλάγιαζα μαζί της έφηδος, όταν έμεινε έγκυος τή χτύπησα, έκείνη ἀπελπισμένη πῆγε σ' ἕνα σκιτζή γιατρό καί πέθανε ἀπό αίμοραγία. 'Αλλά τώρα έρχεται κάθε νύχτα φέρνοντας μαζί της μιά όλόκληρη χορωδία άγγέλων - ἴσως γι' αὐτό δέν μπορῶ τίς νύχτες νά κοιμηθῶ.

Μᾶς προειδοποιεῖ λοιπόν γιά τήν ἐπώδυνη πορεία τῆς ἐνηλικίωσης, τήν αἰματηρή ἀπώλεια τῆς ἀθωότητας. Τή χαμένη τιμή της. Νά περιφρουρήσουμε τήν συνειδησιακή γαλήνη. Νά μήν πληγώσουμε τόν ἔρωτα άστόχαστα. Νά τόν προφυλάξουμε ώς κρύσταλλο πού εύκολα θαμπώνει ή ραγίζει, ως ζύμη ζωῆς. Μέ τήν

αὐτοκαταγγελία του ὁ ποιητής προσπαθεῖ νά προλάδει τό κακό. Σηματωρός τοῦ ἔρωτα, φρουρός τῶν ονείρων, σημαίνει τόν ὕφαλο. Γιά νά μήν ἀναγκαστεῖ νά λογοδοτήσει κανείς, νά καταβάλει συνειδητά ένα τόσο δαρύ τίμημα.

"Υποπτα ξενοδοχεία ὅπου καμαριέρες ἄκουγαν

έρωτιχούς ἀναστεναγμούς πού ξεχνοῦσαν

νά γεράσουν

Έδραία πεποίθηση τοῦ Λειδαδίτη ὅτι ὁ κόσμος υπάρχει μόνο στόν βαθμό πού τόν μοιράζεσαι, όταν τόν μοιράζεσαι. Μέρος, ἔρως, μοίρα, μόρος: ἐτυμολογικά καί ήχητικά σχεδόν ακραγγίζονται. Ή λατινική μάλιστα, σοφότερη στό μεταξύ, τά διαπλέχει σαφέστερα άναγραμματίζοντας τό ΑΜΟΡ καί ΜΟΡ. Ή απουσία τοῦ ένός ἄλλωστε συνεπάγεται τήν αὐτόματη παρουσία τοῦ ἄλλου. Ὁ ἔρως κατά τόν μύθο συνιστᾶ τήν πρώτη μορφή ἱεροπραξίας, ἀναδασμοῦ καί πολλαπλασιασμοῦ. Εἶναι ὁ δρόμος γιά τήν ἀρχέγονη ένότητα πού καταργεῖ τό κενό. Καί πού τόσο ποιητικά περιγράφεται στό πλατωνικό συμπόσιο. Σ' αὐτό τό θεῖο ἀναδασμό ὅμως δέν εἶναι λίγοι οἱ ἐναπομένοντες διά βίου ἀπόκληροι, στερημένοι τῆς θείας δωρεᾶς. Κατά πικρή εἰρωνεία, πιό στερημένες ἀπ' ὅλους είναι οι ίδιες οι υπηρέτριες του άγοραίου έρωτα. Φτάνουν ἐπί τῶν πηγῶν χωρίς νά μποροῦν νά ξεδιψάσουν. Θολώνει τό νερό τά δάκρυά τους. Ο ποιητής όμως τούς ἐπιδαψιλεύει ἕναν ἄλλο ρόλο, διαφορετικόν έκείνου τοῦ σκεύους ήδονῆς πού τούς έχει προορίσει ή ανδρική υπεροψία καί ανασφάλεια. Στό χορό τῶν στερημένων ἐμπλέκονται δευτερεύοντα τῆς τραγωδίας πρόσωπα, πού εντέλει αυτή ή καταρράκωση ταυτόχρονα τά έξαγνίζει:

- Κι ἄξαφνα ἕνα πρωί, ὅταν ξυπνήσαμε μέ μιά γυναίκα δίπλα μας στό κούο δωμάτιο ένός ξενοδοχείου, καταλάβαμε/πόσο λίγο είχαμε άγαπήσει τόν πλησίον

 Κι οἱ τρεῖς μεσόκοπες καμαριέρες/ἀπό αὐτές πού στρώνουν τά έρωτικά κρεβάτια/κι οἱ ίδιες

αὐτές δέν ἀγαπήθηκαν ποτέ

- Άργοπορῶ στά δωμάτια φτηνῶν ξενοδοχείων όπου στενάζει τό άνεκπλήρωτο των έραστων, άπομεινάρια μοναξιᾶς κάτω ἀπό ἔπιπλα, σκιές από φτωχές αμαρτίες

 Καί οἱ Μαρίες πού πλάγιαζαν εὖκολα, τόσο πού δέν πρόφταιναν ν' ἀμαρτήσουν, ὧ πόσο τίς άγάπησε πάνω στά βρώμικα κρεβάτια ένῶ τά μυτερά τους νύχια ἔσκιζαν τή νύχτα σάν τίς λάμψεις τῆς θείας χάριτος.

Ή σύνδεση μέ τή θεία χάρη συνειρμικά όδηγεῖ στήν άναγωγή τῆς وίζας τῆς ἱερόδουλου, γυναίκας καθοσιωμένης νά προσφέρει δωρεάν γιά ένα διάστημα ἐρωτική διακονία στόν ναό, γιά τήν αὐτοσυντήοησή του. Οι ἀνώνυμες Μαρίες, ἀνακαλοῦν τίς γνωστότερες, Αίγυπτία καί Μαγδαληνές πού ή νέα θρησκεία, γιά δικούς της λόγους, προσπάθησε τότε νά προσεταιριστεῖ. Ὁ ποιητής ἔχει ἀναφερθεῖ μέ πολύ εὐαισθησία κι ἐκτενῶς στό θέμα τῆς ἐκμετάλλευσης τοῦ ἀγοραίου ἔρωτα, περιθάλποντας στούς στίχους του τά θύματα τῆς πάνδημης 'Αφροδίτης, ἐκφράζοντας συγγνώμη γιά τό χρόνιο ποδοπάτημα τῆς γυναικείας άξιοπρέπειας (6λ. σχετικά έκτενές άρθρο μας στό περ. Διαβάζω, τ. 228). Μπρεχτικά διαλεκτικός, δέν νοεῖ τή σάρκα παρά ψυχωμένη – καί τήν ψυχή σαρχωμένη. Κάθε διάσπαση φαντάζει τερατώδης, καθώς ἀντιδαίνει στήν πεμπτουσία τοῦ ἔρωτα, τήν ενότητα, αὐτοαχυρώνει τήν παρήγορη ἰδιότητά του. Περιγράφει υπαινικτικά, υποβάλλει, δραματοποιώντας γνήσια τή συνακόλουθη παράκρουση από τήν ἐρωτική στέρηση. Διασώζει σμιλεύοντας σέ στίχους τήν επώδυνη κραυγή της διχοτομίας. Ή απογύμνωση τοῦ αἰσθήματος στερεῖ τή συναισθηματική μέθεξη, λεηλατώντας βάναυσα τήν οὐσία του. Τήν εὐτελίζει δραχμοποιώντας την, ένῶ ἡ φύση ἔταξε νά προσφέρεται άφειδῶς, χωρίς ἀνταλλάγματα, μέ μόνο τῆς ψυχῆς τό νόμισμα. Ὁ ἐρωτικός οἶστρος γίνεται πένθος πού ή ψυχή φορεῖ κατάσαρκα. Ο ἔρως ἐκπίπτει σέ ανίερη καρικατούρα. Αποδεικνύεται ατελέσφορο μέσον υπέρβασης της σαρχοβόρας μοναξιᾶς. Δωρεάν λάβατε, δωρεάν δότε. Τότε λειτουργεί ώς έλιξήριο νεότητας, ἀναστέλλοντας τή φθορά. Συναισθηματική ἀφυδάτωση ή ἔλλειμμα ἀκυρώνει τή λυτρωτική ταύτιση, άλλιῶς ἀπό τήν παραμικρότερη ρωγμή εἰσδάλλει ψύχος θανάτου. Απορρίπτει τήν μέ οίονδήποτε μανδύα σεξιστική έκδοχή. Ο ἔρωτας πλουτοφορεί καί θάλλει μόνον ἄν εἶναι σύντηξη ψυχή τε καί σώματι. Χωρίς τό όλοκληρωτικό ψυχικό δόσιμο καταντᾶ σπαραγμός -μέ τή διπλή ἔννοιαπού ἀφήνει τό πικρό κατακάθι τῆς ματαιότητας ὡς γεύση στά χείλη, καταντᾶ ἐπικοινωνιακή φενάκη:

«Όλη τή νύχτα πάλεψαν ἀπεγνωσμένα νά σωθοῦν ἀπό τόν ἐαυτό τους, δαγκώθηκαν, στά νύχια τους μεῖναν κομμάτια δέρμα, γδαρθήκανε σάν δυό ἀνυπεράσπιστοι ἐχθροί, σέ μιά στιγμή, ἀλλόφρονες, ματωμένοι, δγάλανε μιά κραυγή σά ναυαγοί πού, λίγο πρίν ξεψυχήσουν, θαροῦν πώς δλέπουν φῶτα κάπου μακριά. ξεδρασμένα στήν ὄχθη ἑνός καινούργιου μάταιου πρωινοῦ».

Κι' ὅταν ξημέρωσε, τά σώματά τους σά δυό μεγάλα ψαροκόκκαλα

 Τοῦ φαίνεται περίεργο ἔνας ἄντρας καταμόναχος νά μπαίνει ἐδῶ πού ἡ μοναξιά εἶναι τόσο ἀπέραντη/ὤστε ἔρχονται δυό δυό γιά νά τήν ὑπομείνουν... καί λέει ὅτι ἀγαπάει ὁ ἔνας τόν ἄλλον, καί θέλει νά μπεῖ ὁ ἔνας στόν ἄλλον/γιατί κρυώνουν-κρυώνουν ἀπό χαμένα ὄνειρα, χρόνια πού φύγανε, ἀναμνήσεις/πού Δέ Θέλουν νά πεθάνουν/συντηρώντας ἔτσι, ἀπό μοναξιά τό μεγάλο ἀνθρώπινο πλῆθος.

Ό ἔρωτας εἶναι τό συμπαντικό λαχάνιασμα. Τῶν ὅντων ἡ ἡφαίστεια ἔκρηξη. Ὁ πόθος πλήρωσης. Ἐμπειρία λυσίπονος συγχώνευσης. Τό μυθικό ἔτερον ἤμισυ δέν εἶναι παρά ἡ ὀθόνη προδολῆς τῶν δαθύτερων καταδολῶν μας πού ὑποτίθεται ὅτι ἀναζητοῦμε στόν ἄλλον. Εἶναι διαδικασία αὐτοσυνειδητοποίησης. Ὅλα ὑποκύπτουν στόν ρυθμό του. ᾿Από τή δυναστική του ἐμδέλεια δέν ξεφεύγουν οὐτε οἱ ταμένοι –ἐκόντες, ἄκοντες— στήν ἀποχή του. Συχνά ἡ συμπονετική διάθεση τοῦ ποιητῆ ἐναλλάσσεται μέ τή σαρκαστική. Στόχος του ὁ καιροσκοπισμός καί ἡ ἰδιοτέλεια:

Κι ἡ ἄσχημη ράφτρα ἡ παντελονού ἀλοιθώρισε ράβοντας τόσους ἀνδρικούς καβάλους
Κι ὁ νεαρός ἐφημέριος κάθε βράδυ κοιμᾶται μέ μιά γυμνή γυναίκα στό μυαλό του (ἀλλά ἄσχημη -νά χει τουλάχιστον κάτι νά τοῦ συγχωρεθεῖ).

Γ Ένῶ ἀπό κάποιο παράθυρο ἀκούγονται οἱ βαριές λέξεις ἐνός ζευγαριοῦ πού εἶχε κάποτε ἀγαπηθεῖ μέ πάθος

"Αν ὁ Λειδαδίτης ἀπόσταξε στίς σελίδες του τή χρωματική φαντασμαγορία τοῦ ἔρωτα καί τραγούδησε τή φωτεινή πλευρά του, τό αὐτεξούσιο κι ἀκατάλυτο τῆς δύναμής του, τήν ἀχμή καί τή λάμψη του, δουτώντας «τήν πένα του στό ουράνιο τόξο» τῶν χρωμάτων, δέν παρέλειψε καί νά μᾶς ὑποψιάσει γιά τή σπαρακτική πλευρά του. Ραψώδησε τό έλεγεῖο τῆς σκοτεινῆς πλευρᾶς, τή φθορά του, τή βαθμιαία άλλοτρίωση κι αποσυγκόλληση των έλκομένων. Ό γάμος λ.χ. συχνά στήνει άνθηρή παγίδα στούς άνυποψίαστους. Άνατρεπτικός ἀπό τή φύση του, κινδυνεύει από έγκλωδισμό στά ακαμπτα σχήματα των θεσμῶν. Παθαίνει ἀπό ἀνακοπή ή ὀξειδώνεται ἀπό τήν ύγρασία τοῦ καιροῦ, ἀπιθώνοντας στά ἔκπληκτα μάτια τῶν ἐραστῶν ἄδειο πουκάμισο ἀντί χρυσόμαλλο δέρας. Γλυκύδακουν τόν αποκαλεῖ ὁ Μελέαγρος, παραλλάσσοντας τό σαπφικό «γλυκύπικρον όρπετόν». Γνωρίζουμε ότι ὁ ἔρωτας εἶναι τό ἀντισταθμιστικό δέλεας τῶν δυσκολιῶν τῆς ζωῆς, αὐτή ἡ ἴδια ἡ ίδουτική της συνθήκη. Τό δόλωμα τῶν θεῶν γιά νά μήν τά παρατήσουμε. ἀπό δύναμη ἀποκαλυπτική, μέσον νά γνωρίσουμε τίς ἐσωτερικές μας διαστάσεις καί τά έξωτερικά όρια, από υποσχόμενος δρόμος αυτογνωσίας κι έτερογνωσίας γίνεται άδιέξοδος πού έγκλωβίζει στό ἄγνωστο, χωρίς ἐπιστροφή. Καί ἡ πτώση τῶν εἰδώλων βεβαία. ἀΑποκαλύπτεται ἡ πλεκτάνη τῶν θεῶν: Ἡ ἀνέμελη μουσική γυρίζει σέ πένθιμη

Οἱ ἐρωτευμένοι παντρεύτηκαν καί τώρα γερνᾶνε πλάι σέ ἀνθρώπους ξένους

 Δυό παλιοί ἐραστές συναντιοῦνται στή σκάλα, τί νά ποῦν; σύντομες ἐξηγήσεις πού κάνουν πιό βαθύ τό ἀνεξήγητο

 Ένῶ στή μισοσκότεινη κάμαρα οἱ ἐραστές ξαναβάζουν τή νεκρική μάσκα πού τούς ἔχει πέσει/καί κατεβαίνουν τή σκάλα ὀλομόναχοι – ἐδῶ καί χιλιάδες χρόγια

Κι ὁ ἔρωτας εἶναι ἡ τρέλα μας μπροστά στό ἀνέφικτο νά γνωρίσει ὁ ἔνας τόν ἄλλον

- Κι οἱ ἐρωτευμένοι τὰ βράδια παίρνουν καθένας ἔνα μονοπάτι ἔξω ἀπό τό χρόνο, μὰ ὤσπου νά γυρίσουν, ἔχει περάσει ὁ καιρός κι ἔχουν ξεχάσει ὁ ἔνας τόν ἄλλον

Δ

"Ολα μποροῦσαν νά γίνουν στόν κόσμο ἀγάπη μου τότε πού μοῦ χαμογελοῦσες

Άνατρέποντς τή φυσική τάξη (γένεσης-άκμῆς-παρακμῆς), ἀφήσαμε στό τέλος τήν ἀνθοφορία του καί θέωση, σύννομοι καί οἱ ίδιοι τρόπον τινά πρός τήν άνατρεπτική δύναμη πού πρωτίστως είναι ὁ έρωτας καί διήκουσα άρχή πού άκυρώνει τήν άσυνέχεια τοῦ όντος. Δύναμη μεταμορφωτική μέ τήν άναγωγή τοῦ οίκείου σέ ἀνοίκειο, τῆς καθημερινότητας σέ γιορτή. Διαδικασία μύησης καί προέκτασής μας, κατάσταση έκστασης. Γνώση κι ἐπίγνωση τῆς ἐσωτερικῆς μας άλήθειας. «Δέν συναντᾶς κάθε μέρα, γράφει ὁ Λακάν, αὐτό πού εἶναι φτιαγμένο γιά νά σοῦ προσφέ-ρει τήν εἰκόνα τοῦ πόθου σου». Ἡ κατάργηση τῶν ορίων της ατομικότητας στήν εν μέθη μέθεξη της πολλαπλότητας. Ώς μέγα μυστήριο προϋποθέτει τήν ύπέρβαση τῆς συμβατικῆς ὅρασης, γιατί είναι ἐνόραση. Βλέπει αὐτό πού ἐπιθυμεῖ. Προσφέρει τήν ἀψεγάδιαστη ἐκδοχή τῆς δημιουργίας. Εἶναι ὁ οὐ τόπος τῆς εὐδαιμονίας. Ἡ ἔνσαρκη ὀφθαλμαπάτη πού ὁδηγεῖ στή συναισθηματική ωριμότητα, πού ἐμβαθύνει στόν πόνο, ἀναγκαία συνθήκη γιά τήν κοινωνική ώρίμανση τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ πόνος καθαγιάζει. Ἡ άέναη άρχή, ή άνανεούμενη υπόσχεση αίωνιότητας. Έαρ, ἔρως, σχεδόν συνηχοῦν. Ἡ ἀνθοφορία τῆς ύπαρξης πρίν τήν αὐτοανάφλεξη καί τήν καρποφορία. Τῆς φύσεως ἡ πολλαπλασιαστική δύναμη. Καί βέβαια ἡ ἀναίρεση τοῦ γραμμικοῦ χρόνου καί ἡ εἰσδολή τῆς ἀπεραντοσύνης τοῦ ψυχολογικοῦ. Πάνω ἀπ' ὅλα οἱ φτεροῦγες πού γιά λίγο φυτρώνουν στούς ώμους. Καί βέβαια ή μετατροπή τῶν δαχτύλων σέ σωρείτες, σέ ἄπληστα μάτια τοῦ θαύματος:

Σάν τή γυναίκα πού ή ἐρωτική παραφορά,

άνασηκώνοντας πάνω ἀπό τά σεντόνια, σχεδόν στόν ἀέρα, τήν παίρνει ξάφνου ἀπ' τά χέρια σου Οἱ ἐραστές εἶναι ἀκριβά, ἔνδοξα κύπελλα, ὅπου ὁ ἔνας πίνει τόν ἄλλον

Τό πρωί πηγαίνουν σε όλοπόρφυρους, βασιλικούς δρόμους/καί τό βράδυ πλαγιάζουν σε κρεβάτια από θρύλους πιό βαθιά/Κι ἄν καμιά φορά τούς δεῖς νά περπατᾶνε/ἡ νά παίρνουν μονοπάτια ἄγνωστα καί μυθικά –μήν ξαφνιαστεῖς/Γιατί οἱ ἐραστές εἶναι τυφλοί, μέ τά ὡχρά τους βλέφαρα κλειστά/ὁ ἔνας ἀπό τή λάμψη του ἄλλου./Οἱ ἐραστές δε βλέπουν μόνο ἀγγίζονται/μά οἱ ρόγες τῶν δαχτύλων τους εἶναι τά ἴδια τά πελώρια, τά πάντοτε ἔκπληκτα μάτια τοῦ Θεοῦ

Γιά τόν Λειδαδίτη ὁ ἔρωτας συνιστᾶ αἰσθησιακό ἀλλά ἐν ταυτῶ καί ὑπαρξιακό γεγονός, καθώς εὐαγγελίζεται τή λύτρωση ἀπό τό δάρος τῆς ὕπαρξης καί τήν ἀπόσδεση τῶν ὁρίων τῆς ἀνασφαλοῦς ὑποκειμενικότητας στόν κύκλο τῆς δεδαιότητας τοῦ ἄλλου. Διάλειμμα ἐλευθερίας πού ἀνακουφίζει μέσα στόν ἴλιγγο τῆς παροδικῆς ἀπώλειας τοῦ καταδυναστευτικοῦ Ἐγώ. «Ἡ ἐρωτική ἄδυσσος», ὅπως λέει ὁ Μπάρτ, «πού μᾶς ἐπιδάλλει νά ἐξαφανιστοῦμε χωρίς νά σκοτωθοῦμε».

Ό ποιητής ἰσορροπεῖ συχνά στό μεταίχμιο τοῦ μυστηρίου καί στίς παρυφές τοῦ θείου, καθώς συνδέει τόν ἔρωτα μέ τόν θανατηφόρο σπασμό ἤ τήν ὁριακή κατάσταση τῆς θείας μέθης. Τήν ἱεροτελεστία τῆς θυσίας. Ὁ παραλληλισμός τῆς παρομοίωσής του εὕγλωττος:

 Κι ἐγώ προσεύχομαι προφέροντας τό ὄνομα τοῦ Θεοῦ σάν μιά γυναίκα ἐρωτευμένη πού δαγκώνει τό μαντήλι της

Πέραν ἀπό τήν ἡχητική συγγένεια τῶν λέξεων ἔρωτα-ἱερότητας (ὁμόρριζες καί ὁμοούσιες ἀρχικά), τή μουσική διαπλοκή τους καί παρήχηση, μέ τόν διπλό κυματισμό τοῦ ρω/ρο, ἐνυπάρχει μιά δαθύτερη έννοιολογική συγγένεια καί ταύτιση πού ο πολιτισμός πασχίζει νά διασπάσει. Ένοχοποίησε τόν έρωτα γιά νά μπορέσει νά έκμεταλλευθεῖ τή συνακόλουθη έμπορευματοποίησή του. Ο Λειδαδίτης, ὅπως ἐξάλλου όλοι οι ποιητές, φύλαχες των ιερών του άνθρώπου, έμμένει νά δείχνει ἀταλάντευτα αὐτή τήν ἄρρηκτη ένότητα, μιλώντας μέ ίερό πάθος γιά τόν έρωτα καί μέ ἔρωτα γιά τό θεῖο πάθος (κορύφωση ἀποτελεῖ λ.χ. ή λυρικότητα τῶν ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων). Στίς ἀρχαῖες θρησκεῖες τό έρωτικό στοιχεῖο εἶναι διάχυτα παρόν καί στό δόγμα καί στή λατρεία. Απόηχοι από αὐτή τήν ἀρχέγονη ἐνότητα ἔρωτα-ἰεροῦ ἀπαντοῦν στόν Λειδαδίτη συχνά, αὐτός ἀνοίγει τό δρόμο στή θέωση. Χοϊκός κι ἐπουράνιος. Αἰσθησιακός κι ἀσκητικός.

 Γι' αὐτό σέ θέλω όλόγυμνη μέσα στήν ἐκκλησιά νά 'οχονται νά μᾶς βλέπουν οἱ παράλυτοι, νά βγάζουνε φτερά, νά βλέπουν οι τυφλοί τό φῶς νά τρέχουνε μέ φωνές στήν πόλη θαῦμα θαύμα - Κι ὁ ἄντρας εἶπε Πεινῶ. Κι ἡ γυναίκα του '6αλε ψωμί στό τραπέζι/Κι ὁ ἄντρας ἀπόφαγε. Κι ἡ γυναίκα τόν κοίταζε πάντα/Κι ή γυναίκα εἶπε; είσαι δυνατός, μά δέ σέ τρομάζω/Κι ο ἄντρας είπε; είσαι όμορφη, κι όμως φοβᾶμαι/Κι ό ἄντρας έδειξε τό πρεβάτι τους/Κι ή γυναίκα ανέβηκε, σάν έτοιμη γιά θυσία; Κι ὁ ἄντρας εἶπε; διψῶ./Κι έκείνη σήκωσε, σάν πηγή, τό μαστό της/Κι ό άντρας τήν άγγιξε, κι ή γυναίκα έπληρώθη./Κι ή γυναίκα ακούμπησε ταπεινά τό κεφάλι της στά πλευρά του/Καί κεῖνος κοίταζε πέρα, πολύ μακριά. Κι ὁ ἄντρας εἶπε: θά θελα νά μαι θεός./Κι ή γυναίκα είπε; θά γεννήσω σέ λίγο/Κι ή γυναίκα άποκοιμήθηκε. Κι ό ἄντρας άποκοιμήθηκε./Καί μιά καινούργια μέρα ξημέρωνε

Τό ὕφος, ή κατά παράταξη σύνταξη τοῦ ποιήματος, ή ἐπανάληψη τοῦ χρονικοῦ ἐδῶ «καί», παραπέμπουν ἄμεσα στήν ἀφηγηματική τεχνική τῆς «Γενέσεως». Τό διδλικό ὕφος διαποτίζει καί ἄλλες περιοχές τοῦ ἔργου του. Πάντως δέν πρέπει ν' ἀποκλείσουμε φωλιές μνήμης κι ἀπό τήν ἐρωτική οὐτοπία τοῦ Φουριέ. Ό ποιητής ἀπενοχοποίησε τόν ἔρωτα, τόν ὀριοθέτησε ὡς μέσον ἐξαγνισμοῦ καί ἐξιλέωσης, κυρίως ὡς νόημα ζωῆς. ᾿Απέδωσε μέ ἐξαιρετική διεισδυτικότητα καί τρυφερότητα τήν ἐρωτική ἔκσταση τῆς γυναίκας, τήν ψυχολογία της σέ ὅλες τίς μεταπτώσεις ἀπό διαψεύσεις, ἐντάσεις, ἐξάρσεις:

- Άπελπισμένες γυναῖχες πού δόθηκαν μονάχα γιά νά ξεφύγουν τή μοναξιά, κι ἄλλες γιά νά ξεχάσουν ἐκεῖνον, ἤ ἀπό ἐκδίκηση ἤ γιά νά μποροῦν ὕστερα μέσα στή συντριβή καί τή μετάνοια νά βρίσκουν ἐπιτέλους κάποιον προορισμό

Φύσει καί θέσει ἐνοχικό ἄτομο ὁ Λειβαδίτης (λόγω πνευματικῶν καταβολῶν, λ.χ. Βίβλος, Ντοστογιέφσκι κ.ά.) εἶδε τόν ἔρωτα καί ὡς μέσον αὐτοταπείνωσης καί αὐτοσυντριδῆς. Ὠς μέσον ἀπόσβεσης τοῦ ἐγωισμοῦ. Τόνισε τήν κτητική καί κατακτητική του φύση, ὑπέβαλε ὅμως συχνά καί τήν ὑποτακτική του, τήν παραίτησή του ἀπό τόν ἐξουσιαστικό του οἶστρο, γιά νά ὑψωθεῖ μέσα ἀπό τήν ἄκρα ταπείνωση καί τή μετάνοια. Εἶναι ἡ κατάρρευση τοῦ ἀμυντικοῦ ναρκισσισμοῦ καί ἡ δυνατότητα ἀνάδυσης τοῦ ζωογόνου πυρήνα τῆς προσωπικότητας. Ἔρως λυσιμελής, ἡδυμελής, πλάνης καί ἐδραῖος, λυτρωτικός καί τραγικός. Ὅταν βρίσκει ἀνταπόκριση, μᾶς καθιστᾶ ἄτρωτους στά πλήγματα τῆς ζωῆς. Ἔρως ὁ αἴρων τίς προσβολές τῶν ἄλλων. Τό βάρος τῆς ὕπαρῦς... τῆς θλίψης:

Φτύστε με/χτυπῆστε με/ποδοπατῆστε με/ἐγώ/κάθε δράδυ/σᾶς ἐκδικοῦμαι/καθώς/γυρίζο-

ντας ἀργά/σπίτι μου πιωμένος/ταπεινωμένος/πλαγιάζω ἀγκαλιά/μ' ἕνα ἀηδόνι

- 'Ασε μέ τώρα νά κοιτάζω τά παράθυρά σου/ξέροντας πώς μέσα ἕνας ἄλλος δυθίζεται μες στή μεγάλη σου ἄνοιξη-/ἐγώ καί ποδοπατημένη ἀπό χιλιάδες ἄντρες/σ' ἀγαπῶ./' Ασε με στή γωνιά, δέν πειράζει, ἄς χιονίζει/αὐτό τό μικρό τετράγωνο φῶς πού ρίχνει τό παράθυρό σου/πάνω στό χιό-

νι/έμένα είναι ο κόσμος μου

Ό Έρως, DESIDERATUM τῆς ἐποχῆς μας –στερημένης καί στειρωμένης ἀπό τήν οὐσία του, κορεσμένης από τήν καρικατούρα του, τόν σεξισμό πού αποτελεῖ τήν ἀναίρεσή του εἶναι τό μέγα κινοῦν λογοτεχνίας καί ζωῆς. Έρωτας-Θάνατος, ή συνωρίδα πού οἰστοηλατεῖ τήν καλλιτεχνική ἔφεση, ἀπόγνωση καί δημιουργία. Ο Λειδαδίτης πέρασε μέσα ἀπό τίς συμπληγάδες τους. Πορεύτηκε στήν τέχνη αταλάντευτα μέ τό φανό θυέλλης τοῦ πάθους, πάντα μέ τήν πυξίδα τοῦ Έρωτα. Εἶναι ἕνας μεγάλος φομαντικός τοῦ αἰώνα μας. Άνανέωσε κι έξευγένισε τή φομαντική μυθολογία πού ύμνησε τούς θανάσιμους ἔρωτες. Δόξασε στή διαπασῶν τόν ἔρωτα, ἄνευ ὁρίων ἄνευ όρων, πού ἀρνεῖται τόν θάνατο ὡς σύνορο. Τραγούδησε τήν ατιθάσευτη δύναμη πού θουμματίζει τόν χωροχρόνο ἀνασυνθέτοντας τόν κόσμο έξαρχῆς, ἀναπλάθοντας ἐσαεί τή ζωή σέ νέα σχήματα. Άγρύπνησε γιά νά αίχμαλωτίσει μέ τήν απόχη τῆς ἔμπνευσης τίς κουμμένες θαυμαστές όψεις της ζωης πού αποκαλύπτει τό έρωτευμένο βλέμμα. Τόν ἔστεψε νικητή τροπαιούχο μέ τό φωτοστέφανο τῶν λέξεων, μέ τῶν στίχων τήν άθανασία:

 - "Αν βροῦν ἕναν ἀνθρωπο νεκρό ἔξω ἀπό τήν πόρτα σου ἐσύ θά ξέρεις/πώς πέθανε σφαγμένος ἀπ' τά μαχαίρια τῶν φιλιῶν πού ὀνειρευότανε γιά σένα

- "Ολα μποροῦσαν νά γίνουν στόν κόσμο ἀγάπη μου τότε πού μοῦ χαμογελοῦσες

- συχώραμε πού ζοῦσα πρίν σέ γνωρίσω

Ο ἔφωτας δέν ἔχει τέλος. Κι ἄς εἶναι ταυτόσημος μέ τή ζωή. Συνεχίζεται στό ἄπειρον. Πρίν καί μετά άπό αὐτήν. Μᾶς τό βεβαιώνει ὁ Ἡσίοδος. Διαμορφώνει τό χάος ώς μήτρα τῆς ζωῆς καί τοῦ θαύματος. Ατελής ὑπῆρξε καί ἡ δική μας χαρτογράφηση τῆς έρωτικής γεωγραφίας του ποιητή (έν μέρει ἀπό άδυναμία, εν μέρει συνειδητή). Αφήσαμε λ.χ. έξω από τό πεδίο άναφορᾶς μας τίς δύο έρωτικότερες συλλογές του, «Αὐτό τό ἀστέρι είναι γιά ὅλους μας» καί τίς «Γυναῖκες μέ τ' άλογίσια μάτια»· λυρική του κορύφωση ή πρώτη, σπονδή έλεγειακή ή δεύτερη, κατάδυση στόν μυστηριώδη κόσμο τῆς γυναικείας ψυχολογίας. Άλλά καί τίς μείζονες περιοχές τοῦ ἔργου του, ίδιαίτερα της πρώτης περιόδου διαπερνά άλλοτε θριαμδικά, ἄλλοτε διαδρωτικά ὁ ἐαρινός ἔρωτας. Κι Αὐτός τό αἰέν καί τό νῦν... ἐκδρομή πού δέν τελειώνει...

### Ο ΚΑΝΤ ΚΑΙ Η ΥΠΑΓΩΓΗ ΤΗΣ ΘΕΩΡΙΑΣ ΣΤΗΝ ΠΡΑΞΗ

Ζίλ Ντελέζ, Ή κριτική φιλοσοφία τοῦ Κάντ, μτφ. Έ. Περδικούρη, Έστία 2000

τοῦ Γιώργου Φαράκλα

έ τί χρησιμεύει ἡ φιλοσοφία; Νομίζω στό νά γινόμαστε καλύτεροι ἄνθρωποι, ὰτομικά καί συλλογικά, ἡθικά καί κοινωνικοπολιτικά. Δέν χρησιμεύει γιά τεχνικούς οὖτε ἐπιστημονικούς ἀλλά μόνο γιά πρακτικούς σκοπούς. Τεχνικοί στόχοι καί ἐπιστημονικά σχέδια τήν ἔχουν ἀνάγκη μόνον ἐφ' ὅσον ἄπτονται πρακτικῶν σκοπῶν. Οἱ τελευταῖοι δέν δρίσκονται στό κέντρο τῶν τεχνικοεπιστημονικῶν στόχων καί σχεδίων ἀλλά στήν περιφέρειά τους, ἄν τοποθετηθοῦμε ἀπό τήν σκοπιά τῆς τεχνικῆς ἡ τῆς ἐπιστήμης, τῶν εἰδικῶν εἰτε τῆς φυσικῆς εἰτε τῆς κοινωνικοπολιτικῆς τεχνικῆς καί ἐπιστήμης. Όμως αὐτό δέν ἰσχύει ἀπό τήν σκοπιά τοῦ μή εἰδικοῦ.

Ή προοπτική τοῦ «χρήστη», ὅπως λέγεται, μοιάζει μέ τοῦ φιλοσόφου, γιατί μπορεῖ νά θεωρεῖ κεντρική τήν πρακτική σκοπιμότητα. Βέβαια δέν τή θεωρεῖ πάντα κεντρική. Ἡ φιλοσοφία τόν ώθεῖ πρός τά κεῖ.

Ἡ ὤθηση λέγεται διαφωτισμός.

Ή τεχνική παραδείγματος χάριν, ἐπιτρέπει νά διατηρεῖτε στή ζωή ἕνας ἄνθρωπος-φυτό. Ὁ διαφωτισμός θά πεῖ ὅτι δέν εἶναι σκόπιμο. Ὁ διαφωτισμός εἶναι λοιπόν σήμερα ἀντικεφαλαιοκρατισμός, ἀφοῦ ὁ καπιταλισμός ώθεῖ τόν ἄνθρωπο νά μή θεωρεῖ τήν πρακτική σκοπιμότητα κεντρική, ἀφοῦ παρουσιάζει ὡς διοτικά καίρια τά ζητήματα ἐπιστημονικοτεχνικῆς ὑφῆς, ἀντί νά τά ὑπαγάγει σέ πρακτικά, ὡς μέσα πού πρέπει νά ἐκτιμηθεῖ ἄν προωθοῦν τό ἡθικό ἡ κοινωνικοπολιτικό ἀγαθό.

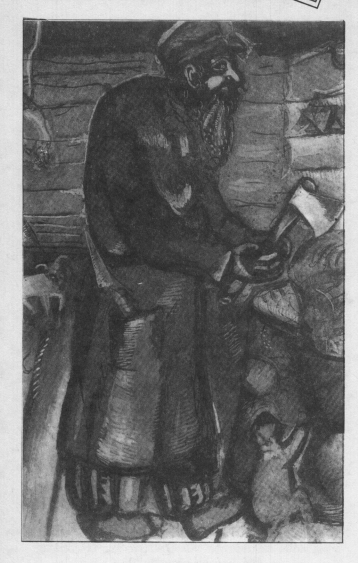
Σέ τί χρησιμεύει λοιπόν ἡ φιλοσοφία; Στό νά συνειδητοποιοῦμε ποιά εἶναι τά ζωτικά ἐνδιαφέροντά μας. Ἡ προσήλωση στήν ἐπιστήμη καί τήν τεχνική ὑπακούει κι αὐτή πάντα σέ κάποια ἐνδιαφέροντα. Πρόκειται ὅμως γιά τά σωστά, ἡ ὑπηρετεῖ ἰδιοτελῆ

καταστροφικά ἐνδιαφέροντα; Γιά νά τό ἐκτιμήσουμε αὐτό, χρειαζόμαστε κριτική ἀπόσταση νά μή θεωροῦμε αὐταπόδεκτη τή σημασία τῆς ἐπιστήμης καί τῆς τεχνικῆς. Αὐτή ἡ ἀποστασιοποίηση λέγεται κριτι-

κή σκέψη.

Ή συνειδητοποίηση τῶν ζωτικῶν ἐνδιαφερόντων μας τά ἱεραρχεῖ. Σημαντικό στήν ἱεράρχηση εἶναι ὁ τρόπος μέ τόν ὁποῖο τήν ἀντιλαμβανόμαστε. Τό ἀνώτερο δέν πρέπει νά ἐξοντώνει τό κατώτερο, ἄστε νά διασφαλισθεῖ ἡ ἀνωτερότητά του. Ἐδῶ, κατά τόν Ντελέζ, ἔγκειται ἡ πρωτοτυπία τῆς σκέψης τοῦ Κάντ, κατασταλάγματος τοῦ διαφωτισμοῦ καί τῆς κριτικῆς σκέψης. Τό πρακτικό ἐνδιαφέρον, γιά νά εἶναι ἀνώτερο, πρέπει νά μήν ἐξοντώνει τό γνωστικό, ἀλλά νά τό ἐλευθερώνει. Αὐτό εἶναι πού πρέπει νά συλλά-δει κανείς.

Εἶναι αὐτονόητο πώς ἡ γνώση πρέπει νά καλλιεργεῖται αὐτόνομα. Ύπάρχει ἕνας τομέας τῆς ζωῆς, αὐτοτελής, πού τόν λέμε γνώση, καί ἀνώτερη μορφή του εἶναι ἡ ἐπιστήμη. "Ομως ὑπάρχει ἕνας ἄλλος ἀνώτερος, ἡ «ὀρθοπραξία»: ἡθική, δικαιοσύνη. Τά δεινά τοῦ ἀκτιδισμοῦ δέν ὀφείλονται σ' αὐτή τήν προφανῶς σωστή ἱεράρχηση, ἀλλά στήν λάθος κατανόησή της. Δέν ἀφήνει τήν ὑποδεέστερη σφαίρα τῆς γνώσης ν' ἀναπτυχθεῖ αὐτοτελῶς. "Ετσι νοθεύεται κι ἡ καθ' αὐτό ἀνώτερη σφαίρα τῆς πρακτικῆς. 'Εμφανίζεται αὐτή ὡς τεχνική καί ἐπιστήμη. Καλή τεχνική (ἀπό τεχνικῆς ἄποψης), ἀλλά κακή ἐπιστήμη. Γιατί δέδαια ἡ ἐπιστήμη εἶναι καλή, ἄν δέν ὑπάγεται σέ μή γνωσιακούς σκοπούς ἐκ προοιμίου (ὅπως στόν Λυσσένκο), ἀλλά μόνο σέ ἐπίπεδο συμπερασμάτων: σχετικά μέ τίς ἐφαρμογές καί μέ τούς κοινωνικούς



όρους ἄσκησης τῆς δραστηριότητας τοῦ ἐπιστήμονα. Συνεπῶς, ἡ πρακτική σφαίρα δέν μπορεῖ νά διατηρήσει τήν ἀνώτερη θέση της, ὑπεράνω γνώσης, παρά μόνο ἄν, γιά πρακτικούς λόγους, αὐτονομεῖ τή γνώση ἀπό τήν πρακτική. Δηλαδή ἄν διακρίνει σαφῶς τήν ἀναζήτηση τοῦ ἀγαθοῦ ἀπό τήν ἔρευνα ἐπί τοῦ πραγματικοῦ. Μπορεῖ ἡ δεύτερη ν' ἀναζητήσει τούς ὅρους δυνατότητας τῆς πρώτης μόνο σέ ἐπίπεδο συμπερασμάτων, δηλαδή ἀφοῦ συγκροτηθεῖ ἡ γνώση ὡς αὐτοτελής σφαίρα δραστηριότητας καί ἀποσαφηνισθεῖ τί εἶναι ἡ καθαρά πρακτική διάσταση τῆς πράξης.

Μιά τέτοια ἀναζήτηση θά ἐπικεντρωθεῖ μάλιστα στό ίδιο τό γεγονός ὅτι τά κοινωνικά ὅντα ἀφήνουν ἐλεύθερη τή γνώση, ὥστε νά μπορέσει νά ἐφαρμοσθεῖ. Γιατί ἡ ἀναζήτηση τῶν κοινωνικῶν-πρακτικῶν ὄρων δυνατότητας τῆς ἐλεύθερης ἔρευνας (λ.χ. ἡ μή παρεμβολή θεολογικῶν κελευσμάτων σ' αὐτήν) πρέπει νά ἐπιτρέπει καί τή σύνδεση τῆς κοινωνικο-πρακτικῆς σκέψης μέ τήν πραγματικότητα, ἔστω τήν θέση τοῦ

έρωτήματος, ἄν καί πῶς μπορεῖ αὐτή ἡ σκέψη νά

είναι αποτελεσματική.

Στόν Κάντ, ἡ Κριτική τοῦ καθαροῦ λόγου συγκροτεῖ αὐτοτελῶς τή γνώση στή βάση τοῦ γνωσιακοῦ ἐνδιαφέροντος μέ ὅρο δυνατότητας τήν ἰκανότητά μας νά γνωρίζουμε, καί ὑπάγοντας τίς ἄλλες ἰκανότητες στόν γνωσιακό σκοπό. Ἡ Κριτική τοῦ πρακτικοῦ λόγου συγκροτεῖ αὐτοτελῶς τήν πράξη στή βάση τοῦ πρακτικοῦ ἐνδιαφέροντος καί μέ ὅρο δυνατότητας τόν ὀρθό λόγο πού διαθέτουμε καί μπορεῖ νά ἐπιβάλλεται –στήν πράξη καί κατά τό δέον– ἀπόλυτα σε κάθε ἄλλο. Ὅμως αὐτή ἡ ὑπαγωγή μεσολαβεῖται ἀπό τήν ἔννοια τοῦ ἐνδιαφέροντος, δηλαδή τοῦ σκοποῦ. Ὁ σκοπός δε εἶναι μιά πρακτική ἔννοια πού παρεισφρέει στή γνώση ὡς ἐνδιαφέρον γιά τή γνώση: ἡ γνώση αὐτονομεῖται στήν βάση ἐνός δικοῦ της ἐνδιαφέροντος, ἀλλά τοῦτο, ὡς ἐνδιαφέρον, σκοπός, ἀνήκει στή δικαιοδοσία τῆς πρακτικῆς.

Ή γνώση αὐτονομεῖται ἀπό τήν πράξη γιά πρακτικούς λόγους. Αὐτός εἶναι ὁ σωστός τρόπος νά ὑπαγάγουμε τή γνώση στήν πρακτική, τή θεωρία στήν

πράξη.

`Αλλά γιά νά ἐφαρμόζουμε τήν πρακτική σκέψη στήν πραγματικότητα, ἀφοῦ ἡ δεύτερη συγκροτεῖται μέ δάση τήν αὐτοτελή γνωσιακή προοπτική, πρέπει νά ἐξετάσουμε πῶς ὑπάγεται ἡ γνώση στήν πράξη διατηρώντας τήν αὐτοτέλειά της, πῶς ἡ αὐτοτέλειά της ἀποτελεῖ μάλιστα ἀπαίτηση τῆς ἔγκυρης ὑπαγωγῆς της, ὥστε νά μποροῦμε νά μιλᾶμε γιά τήν πραγματικότητα μέ ὅρους πρακτικούς. Λ.χ. νά λέμε ὅτι μιά πράξη εἶναι καλή (κι ἄς ἀγνοοῦμε τίς προθέσεις της), ὅτι μιά ἐπανάσταση συνιστᾶ πρόοδο τῆς ἀνθρωπότητας. Αὐτό εἶναι τό ἔργο τῆς Κριτικῆς τῆς κριτικῆς δύναμης, κλειδιοῦ γιά τήν κατανόηση τῆς

καντιανής συνολικής πρόθεσης.

"Ως έδῶ ἡ πραγματικότητα ὀφείλει νά μπορεῖ ν' άναλυθεῖ μόνο μέ ὄρους άμιγῶς γνωσιακούς, ὅχι πρακτικούς περιγραφικούς, όχι κανονιστικούς. "Ως έδῶ ἡ ἐπιστήμη εἶναι ὅ,τι λέει ὁ Βέμπερ: ἀξιολογικά ούδέτερη. Ο Κάντ, έξετάζοντας περιπτώσεις όπου λέμε, λ.χ., ὅτι ἔνα τοπίο εἶναι ώραῖο ἡ ὅτι τό μάτι είναι γιά νά βλέπουμε, διαπιστώνει πώς μιλᾶμε έδῶ γιά πράγματα σάν νά τά εἶχε φτιάξει κάποιος γιά κάποιο σκοπό, ἐνῶ ξέρουμε ὅτι δέν τά ἔχει φτιάξει κανείς, ὅτι διαβάζουμε στό ἀντικείμενο μιά σκοπιμότητα, μιά πρακτική άξία, παρ' ότι τό άναλύουμε ώς κάτι πού προκύπτει μηχανικά, από μόνο του. Αρα ό διαχωρισμός τῆς γνώσης καί τοῦ δέοντος ἐπιτρέπει μιά συνεργασία τῶν δύο, ἀφοῦ χωρισθοῦν, καί ἄρα ἡ συνεργασία είναι νόμιμη άφοῦ ή γνώση προϋποθέτει ἕνα γνωστικό *ἐνδιαφέρον*, ἤτοι ἕναν *σκοπό*.

Ή ίστορική σκέψη τοῦ Κάντ κατανοεῖται ἔτσι μέ δάση τή σύνδεση, στήν τρίτη Κριτική, τῆς τελεολογικῆς-πρακτικῆς καί τῆς μηχανιστικῆς-γνωσιακῆς ἐξή-

γησης.

#### ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΝΑΓΝΩΣΤΑΚΗ Περιοδικό Νέο ἐπίπεδο τχ. 32, Νοέμβριος 2000

Ένα ἀφιέρωμα στόν ἀναγνωστάκη δείχνει πολύ εὔκολο στήν ὀργάνωσή του, γιατί ὅλοι κάτι ἔχουν νά ποῦν γιά τόν ποιητή. Μά ἄν ὅλοι κάτι ἔχουν νά ποῦν, σημαίνει πώς σέ ὅλους κάτι λέει. Εἶναι οἰκεῖος. Ἐπιτυχημένη λοιπόν καί ἡ ἐπιλογή τῆς ὀπτικῆς γωνίας πού ἐπέλεξε ὁ Γιάννης Κουβαράς: «ἀναγνωστάκης: Φίλιος καί φιλέταιρος». Εἶναι ἕνας ἀπό τούς βασικούς δρόμους πού πρέπει νά περάσει κανείς γιά νά μιλήσει γιά τόν ποιητή, ἕνας ἀπό τούς δρόμους

όπου σέ όδηγεῖ ή ποίησή του.

Δέν ἔχουν γραφεῖ λίγα γιά τόν 'Αναγνωστάκη, δέν είναι όλίγα τά όσα έχουν επισημανθεί, μέ όσα ή ποίησή του έχει συνδεθεῖ ἀνεξίτηλα. Βέβαια, σέ κάθε έποχή καί γιά κάθε σημαντικό ποιητή, τά έρωτήματα τίθενται πάλι καί σχεδόν έξ ὰρχῆς. Ἡ κάθε ἐποχή, μέ τά δικά της αἰσθητικά καί ἄλλα δεδομένα, μέ τά ποιήματά της πού προστίθενται στόν ποιητικό χάρτη, άναδιατάσσει τίς ἰσορροπίες του, τίς ἀποστάσεις καί τά σύνορα, ἐπαναξιολογεῖ τά μεγέθη. Εἶναι μιά τέτοια στιγμή καί γιά τήν ποίηση τοῦ 'Αναγνωστάκη, στιγμή πού τήν ὁρίζει χαρακτηριστικά τό κείμενο τοῦ Βασίλη Λαλιώτη, τό ὁποῖο ἐπιγράφεται «Δελτίο καιροῦ»: Έχω τήν αἴσθηση ὅτι τό ἔργο τοῦ Μανόλη Αναγνωστάκη βρίσκεται σέ ένα μεταιχμιακό σημείο ὄσον άφορᾶ τήν πρόσληψή του. Καθώς έχει άλλάξει ό ίστορικός όρίζοντας, τά ποιήματά του, πού ἀπό τήν ἄποψη τῆς ἐφαρμογῆς μιᾶς ὁρισμένης κριτικῆς έρωτηματοθεσίας έδιναν τήν αἴσθηση τοῦ κεκορεσμένου, είναι πάλι, θά έλεγα, έλεύθερα. Έλεύθερα γιά καινούργια έρωτήματα, μέ κεντρικά έκεῖνα τῆς άνθεκτικότητας καί τῆς διάρκειας.

Τό ἀφιέρωμα περιλαμβάνει ἐπίσης κείμενα τῶν Βενετίας 'Αποστολίδου, Γιάννη Δάλλα, 'Αλέξη Ζήρα, Ήλία Λάγιου, Μάνου Λουκάκη, Δώρας Μέντη, Παντελη Μπουκάλα, Γιάννη Πλαχούρη, Γιάννη Πιπίνη, Θανάση Νιάρχου, Μίμη Σουλιώτη, Μάνου Στεφανίδη καί Αντειας Φραντζη. Ανάμεσά τους καί κείμενα καθόλου «εὖκολα», ὅπως γιά παράδειγμα αὐτό τῆς Φραντζῆ, πού ἀναζητᾶ τά «ἀνένταχτα» τοῦ 'Αναγνωστάκη, αὐτά πού δέν περιελήφθησαν στίς συλλογές, καί τά ὁποῖα προσπαθεῖ νά τά συνδέσει μέ τόν κορμό τοῦ ἔργου του, φωτίζοντας δρόμους παράλληλους καί παρακαμπτήριους. Η έργασία τῆς Φραντζῆ έπικεντρώνεται στήν περίοδο 1944-1949, αποθησαυρίζοντας ἕνα ἀφηγηματικό κείμενο, δυό λυρικές πρόζες καί πέντε ποιήματα, δημιουργώντας τήν αἴοθηση πώς ὑπάρχει ἀρκετό ἐνδιαφέρον, πού δέν περιορίζεται στίς συνήθεις γραμματολογικές ἐπισυνάψεις. Άναμένουμε λοιπόν τήν όλοκλήρωση τοῦ ἐγχειρήματος, πού ὁ ὁρίζοντάς του φθάνει μέχρι καί τούς στίχους τῶν τραγουδιῶν πού περιλαμβάνονται στό δίσκο τοῦ Μίκη Θεοδωράκη Μπαλλάντες, ὅπου καί ἡ ἐξαιρετική «Ἐπιστροφή»: "Όταν κάποια "Ανοιξη χαμογελάσει/ θά ντυθεῖς μιά καινούρια φορεσιά...

#### ΖΕΦΗ ΔΑΡΑΚΗ

Τό σῶμα δίχως ἀντικλείδι Ἐκδόσεις Νεφέλη ᾿Αθήνα 2000, σ. 72

Δέν ὑπάρχουν πιά λόγια τό παιγνιῶδες μαρμαρωμένο

μ' ἕνα φωνῆεν ἔκπληκτο στό στόμα Οἱ ποιητικοί τρόποι τῆς Δημουλᾶ, τοῦ Λεοντάρη, τοῦ Μέσκου καί κάποιων ἀκόμα τῆς ἐνδιάμεσης δεύτερης μεταπολεμικῆς γενιᾶς συνθέτουν ἔνα εὐδιάκοιτο φάσμα λόγου. Ἐδῶ ἡ ποίηση ποιητικῆς συνεχῶς εἰσδάλλει καί ἀποσύρεται, καταλείποντας εἰκόνες λεκτικές, οἱ ὁποῖες ὀρίζουν καί ἐπαναδεδαιώνουν τά ὅρια τοῦ ποιητικοῦ λόγου.

Άπευθυνόμουν πάντα σέ ποιητές

σ' αὐτό τό ἄνεργο ἐμπύρετο μυστήριο

'Από πολλές πλευρές καί ἀπόψεις πολιορκεῖται καί ἐκδιάζεται ἡ συγκίνηση, μέ τό διανοητικό στοιχεῖο πάντα νά προηγεῖται, νά διηθεῖ τό αἰσθηματικό φορτίο ἡ ἀπλῶς νά ὀνομάζει τούς τόπους του, καταργώντας κάθε πιθανότητα γιά ἐξελίξεις λυσιτελέστερες.

Μή μοῦ μιλήσεις ξανά γι' αὐτά τά γνεψίματα τῶν λέξεων σέ κωφάλαλες μέρες

Ή ποίηση περιορίζεται, φθίνει, ἀκολουθεῖ τροχιά κατιούσα; Πιθανόν. Παραιτεῖται καί ἡσυχάζει; Μᾶλλον ἀδύνατον, γιατί τά πράγματα δέν τήν ἀφήνουν.

παιδιά ξυλάομενα ζητιανεύουν στόν άέρα χαζεύοντας δυστυχία Φτύνουν τίς λέξεις τό αἷμα πού τά γέννησε

Μέ τόν τρόπο τῆς Δημουλᾶ τά λεκτικά παίγνια καθίστανται ἐμφανή, γειώνονται ἀποφορτιζόμενα, ὁρίζουν ἕνα σταθερό ἐπίπεδο. Ἀπό τήν εἰκονοποιία τοῦ Λεοντάρη προσλαμβάνεται ἡ δραματοποιημένη ἀκινησία, ἀλλά ἀπωθεῖται ἡ ὁμίχλη τῶν τοπίων. Οἱ πυγολαμπίδες τοῦ Μέσκου, διαρκεῖς ἐστίες ποίησης καί αἰσθημάτων, οἰκειοποιοῦνται δημιουργώντας λυρικούς διαύλους, χωρίς μάλιστα νά ἐγγράφονται σέ κάποια γυναικεία θεματική.

'Αέρας μέ τραβάει δέ μιλιέται

Ή παρούσα συλλογή τῆς Ζέφης Δαράκη κινεῖται σταθερά στίς παρυφές τοῦ φάσματος, συνοψίζοντας ἐν προόδω. Νομίζω ἡ πιό ὥριμη στιγμή της, γιατί προϋποθέτει ὅλη τή διαδρομή.

#### ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΜΠΑΚΟΝΙΚΑ

Παρακαταθήκη ήδυπάθειας Έκδόσεις Έντευκτηρίου 'Αθήνα 2000, σ. 48

Στέριωσα μέσα στήν ήδυπάθεια καί δέν τήν ἀπαρνιέμαι

Μιά ἄλλη πλευρά τῆς δεύτερης μεταπολεμικῆς γενιᾶς ἐκκινεῖ ἀπ' τόν Καβάφη, προτάσσει τήν ἀποστασιοποίηση τῆς ἀφήγησης ἀπό τά ἐντός τοῦ ποιήματος δρώμενα, έπιμένει στήν έρωτική θεματολογία, καί στήν περίπτωση τοῦ Χριστιανόπουλου μᾶς ἔδωσε μιχρά κοσμήματα (ἔστω καί διάσπαρτα μέσα σέ πολλές κοινοτοπίες). Μά ἡ κ. Μπακονίκα ἀπό τόν Χριστιανόπουλο κράτησε πρωτίστως τήν άτμόσφαιρα, τήν οποία καί προσάρμοσε ἐπί τό μικροαστικότερον, καθώς καί τήν τραχύτητα τοῦ ὕφους, πού τήν μετέπλασε σέ κυνισμό. Η απόσταση είναι χαώδης, γιατί πρόκειται περί μετάλλαξης: ἀπό τήν έλεγεία τῆς έρωτικής στέρησης φθάσαμε στήν νευρωτική έρωτικολογία. Η λιτότητα τοῦ στίχου τοῦ Χριστιανόπουλου άναδίδει τήν έρημιά τοῦ ἄδειου δωμάτιου, τήν ἔχπτωση τῶν αἰσθημάτων καί τόν μαρασμό τοῦ κορμιοῦ, ἐνῶ οἱ φευγαλέες λυρικές ἀναλαμπές φωτίζουν τούς ύπαρκτούς ποιητικούς άρμούς. Στή συλλογή τῆς κ. Μπακονίκα ἡ οἰκονομία τοῦ στίχου καταστρέφεται από τή φλυαρία, ή ὅποια προσπάθεια ἐπιγραμματικότητας δουλιάζει στήν άρουθμία, στή ρηχότητα σκέψεων καί αἰσθημάτων, στήν προφάνεια των ἐπιδιώξεων.

Μιά ποίηση πού ἐπιλέγει νά ἑδρασθεῖ σέ στιγμές τῆς καθημερινότητας δέν εἶναι κατ' ἀνάγκην ἐπίπεδη, οὕτε προγραμματικά «μικρή». Ἄν εἶναι ὄντως ποίηση μπορεῖ καί διαλέγεται μέ τό τραγικό, ὅπως καταφέρνει κάποιες φορές ὁ Χριστιανόπουλος, ἡ νά συμπυκνώνει ἰστορικές στιγμές, ὅπως συμβαίνει σέ ποιήματα τοῦ Καβάφη. Ἄν ὅμως ἐπικαλεῖται καί περιφέρει τἡν καθημερινότητα, ἀνώδυνα καί ὀλίγον φανταιζί, ἀπλῶς καταντᾶ ὑποκατάστατο τῆς μικροαστικῆς βόλτας στίς βιτρίνες:

Φτωχικό τό σπίτι τοῦ ποιητῆ ἀλλά καί μέ ἕνα ἰδιαίτερο, δικό του χρῶμα

Κώστας Βούλγαρης

#### ΓΙΩΡΓΟΣ ΜΑΡΓΑΡΙΤΗΣ

### ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΙΚΟΥ ΕΜΦΥΛΙΟΥ ΠΟΛΕΜΟΥ



### Η πρώτη συνθετιχή αποτίμηση του εμφυλίου

Εθνικός στρατός: συνολικές απώλειες 44.000 αξιωματικοί και οπλίτες (14.000 νεκροί). Δημοκρατικός Στρατός: 25.000 νεκροί. Πραγματικές εκατόμβες στους παραστρατιωτικούς μηχανισμούς και στους αμάχους.

Είναι προφανές ότι βρισκόμαστε μπροστά σε μια σκληρότατη πολεμική αναμέτρηση. Έναν πόλεμο ολοκληρωτικού, μάλιστα, χαρακτήρα, δηλαδή από εκείνους που δεν αφορούν μόνο τους στρατούς και τους ενόπλους αλλά την κοινωνία ολόκληρη. Περισσότερα από ένα εκατομμύριο άτομα, άμαχοι, εκτοπίστηκαν και προσφυγοποιήθηκαν στη διάρκεια του πολέμου αυτού. Τι παραπάνω δηλαδή να συμβεί σε έναν πόλεμο;

ΚΥΚΛΟΦΟΡΕΙ Ο ΠΡΩΤΟΣ ΤΟΜΟΣ

### εκδόσεις βιβλιόραμα

ΣΤΟΥΡΝΑΡΗ 51 - 104 32 ΑΘΗΝΑ - ΤΗΛ. 52 21 112 - FAX 52 21 466 http://www.bibliorama.gr - e-mail: bibliorama@Acropolis.gr