# οΠΟΔΥΤΗΣ

Μηνιαία Έπιθεώρηση • Δεκέμβριος 2000 • τεῦχος 83 • δρχ. 1000

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ Μηνιαία Ἐπιθεώφηση Δεκέμβριος 2000 τεῦχος 83 • δρχ. 1000

#### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

#### Έλλάδα

Έτήσια (12 τεύχη): 10.000 δοχ. Έξαμηνιαία (6 τεύχη): 5.000 δοχ. Φοιτητική (12 τεύχη): 7.500 δοχ. Όργανισμοί, τράπεζες κλπ.: 15.000 δοχ.

Εὐρώπη Ἐτήσια (12 τεύχη): 12.000 δρχ.

<sup>\*</sup>Αλλες χῶρες Ἐτήσια (12 τεύχη): 15.000 δρχ.

Τραπεζικός Λογαριασμός: Άγγελος Έλεφάντης Έθνική Τράπεζα τῆς Έλλάδος ὑποκ. 132 ἀριθ. λογαριασμοῦ 401740-48 ἤ

μέ ταχυδρομική ἐπιταγή στή διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ <sup>\*</sup>Αγγελος Έλεφάντης Ζωναρᾶ 10, 'Αθήνα 11472 τηλ. & fax: 6470079 e-mail: poliths@x-treme.gr Έκτύπωση: 'Αφοί Χρυσοχοῦ Στυμφαλίας 8, Περιστέρι, τηλ. 5719937

## ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

#### ΔΙΑ ΓΥΜΝΟΥ ΟΦΘΑΛΜΟΥ

| Ολγα Σελλα, Στήν «ἐπικράτεια τοῦ πολιτισμοῦ» | 5 |
|----------------------------------------------|---|
| Βασίλης Ζουναλής, ΗΠΑ: Ζήτω ὁ διορισμένος    |   |
| πρόεδρος!                                    | 6 |
| Αγγελος Έλεφάντης, Γιά τή νέα Αὐγή           | 9 |

| 'Αλέξης 'Ηρακλείδης, Κυπριακό:            |    |
|-------------------------------------------|----|
| Άπό τό ἀδιέξοδο σέ κάποια διέξοδα         | 10 |
| Γιώργος Μαργαρίτης, Γερμανικές σελίδες    | 14 |
| Ζάν Μπωντριγιάρ, «Ή σύγχρονη ἀγορά        |    |
| τῆς τέχνης πέραν τοῦ καλοῦ καί τοῦ κακοῦ» | 19 |
| Κώστας Σταμάτης, Δικαιώματα, Δικαιοσύνη   |    |
| καί Δημοκρατία                            | 22 |
| Γιώργος Φουρτούνης, Σοστακόβιτς καί       |    |
| Κομμουνισμός: Στόν ἀντίποδα τοῦ μύθου     |    |
| περί όλοκληρωτισμοῦ                       | 32 |
| Αγγελος Έλεφάντης, 1951-1967: ΕΔΑ-ΚΚΕ,    |    |
| Τά δύο όργανωτικά πρόσωπα τῆς 'Αριστερᾶς  | 42 |

#### ΚΑΙ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΓΝΩΡΙΖΩ

Έξώφυλλο: Ίβάν Κλιούν, Χωρίς τίτλο (περίπου 1920-21). Ρώσικη Πρωτοπορία. Άπό τή συλλογή Γ. Κωστάκη, νῦν στή Θεσσαλονίκη.



## Στήν «ἐπιχράτεια τοῦ πολιτισμοῦ»

Ι ί δεδομένα ἔχουμε μέχρι στιγμῆς ἀπό τή μεγαλόπνοη ἔμπνευση τῆς Πολιτιστικής Όλυμπιάδας, τήν «πιό σημαντική ἴσως διάσταση των Όλυμπιαχῶν ἀΑγώνων τοῦ 2004, μετά ἀπό αὐτό καθ' ἑαυτό τό ἀθλητικό γεγονός» σύμφωνα μέ πρόσφατη δήλωση τοῦ ὑπουργοῦ Πολιτισμοῦ Εὐ. Βενιζέλου; Οσα εἴχαμε καί ὅταν πρωτοαναγγέλθηκε ή ἰδέα, λίγο μετά τήν ἀνάληψη. τῶν ἘΛυμπιαχῶν ἘΑγώνων 2004 ἀπό τήν ἘΑθήνα. Τίποτα. Μά τίποτα; Άπολύτως τίποτα. Η μαλλον, γιά νά ειμαστε είλικρινεις, έχουμε στή διάθεσή μας πληθώρα «στοχασμῶν» πού συνοδεύουν τό ὄραμα:

«Ή βασική σύλληψη τῆς Πολιτιστικῆς Ὀλυμπιάδας οἰκοδομεῖται πάνω σέ τέσσερις ἄξονες: ὁ πρῶτος εἶναι ὁ Πολιτισμός τῆς Εἰρήνης, ὁ όποῖος καί μᾶς ἐνδιαφέρει. Ὁ δεύτερος εἶναι ὁ Πολιτισμός τῆς Κοινωνικής Συνοχής. Ούσιαστικά μᾶς ἀπασχολεῖ ἡ σχέση ἀνάμεσα στόν έλεύθερο χρόνο καί τόν χρόνο έργασίας, μᾶς ἀπασχολεῖ ἡ διάχυση τοῦ πολιτισμοῦ σέ ὅλο τό σῶμα τῆς κοινωνίας. Δέν μᾶς ἐνδιαφέρει ἕνας πολιτισμός πού παραμένει ώς δραστηριότητα πολυτελής. Ό τρίτος εἶναι ό ἄξονας τῆς Παράδοσης καί τῆς Νεωτερικότητας. Ὁ πολιτισμός, δηλαδή, ώς ένα πεδίο πάνω στό όποιο άναπτύσσεται μιά διαρχής σύγκρουση άνάμεσα στήν παράδοση καί τή νεωτερικότητα, τή νεωτερικότητα καί τή μετανεωτερικότητα. Καί ο τέταρτος άξονας, πού είναι ταυτόχρονα καί πλαίσιο άναφορᾶς καί τεχνική, εἶναι ὁ Πολιτισμός τῆς Κοινωνίας τῆς Πληροφορίας».

Αὐτά διά στόματος τοῦ νέου – καί παλαιότερου– ὑπουργοῦ Πολιτισμοῦ, ὁ όποῖος εἶχε καί τήν ἰδέα τῆς Πολιτιστικῆς Ὀλυμπιάδας, ἐξαγγελία πού συνοδεύτηκε, τότε, από ένα τετράπτυχο, τό όποῖο περίπου συνοψίζεται στά: "Ανθρωπος καί χρόνος - "Ανθρωπος καί γη - "Ανθρωπος καί πνεῦμα -Ανθρωπος καί άνθρωπος. Τίς... σημαντικές καί σαφεῖς ἀνακοινώσεις ἀκολούθησε σιωπή, σχεδόν γιά τρία χρόνια. Η Πολιτιστική Όλυμπιάδα δέν εἶχε ούτε περιεχόμενο, ούτε νομική υπόσταση, ούτε άνθρώπους νά τήν έκπροσωποῦν. Πολύ ἀργότερα ἀπέκτησε πρόεδρο: τόν Μιχάλη Κακογιάννη, πού ὅμως προήδρευε ένός 'Οργανισμοῦ χωρίς νομικό πλαίσιο καί διακριτές άρμοδιότητες. Η πρώτη προεδρική παραίτηση ήρθε γρήγορα καί νέος πρόεδρος διορίζεται τό Τίτος Πατρίκιος.

Τά πράγματα άρχίζουν νά ξεκαθαρίζουν, ὄχι γιατί πάρθηκαν κάποιες άποφάσεις, οὕτε γιατί σχεδιάστηκε κάποιο ὀργανόγραμμα, παρ' ὅτι γνωρίζουμε ήδη τήν πρώτη ἐκδήλωση: τόν «Προμηθέα» σέ σκηνοθεσία Μπόμπ Γουίλ-



σον καί μουσική Ίάνη Ξενάκη στό Μέγαρο Μουσικῆς στά τέλη Ίανουαρίου. Άπλῶς οἱ πρῶτες ἐκδηλώσεις πού ἀνακοινώθηκαν ἀποσαφήνισαν ὅτι ὁ ϐασιλιάς εἶναι γυμνός ἤ μᾶλλον ντυμένος μέ συγκεκριμένο ἔνδυμα. Αὐτό δηλαδή μέ τό ὁποῖο συνοδεύεται ἡ ἄποψη περί πολιτισμοῦ: μεγάλη δόση ἀπό Μέγαρο, ἀρκετό θέατρο μέ ἡχηρά ὀνόματα, κινηματογράφος (πού περιορίζεται στήν τριλογία Θόδωρου ἀγγελόπουλου), καί λίγο ϐιβλίο, ἐπειδή συμβαίνει τό 2001 νά εἴμαστε ἡ τιμώμενη χώρα στή Φρανκφούρτη. Α! καί ἕνα σύνολο ἐκδηλώσεων ὑπό τόν τίτλο «Ἑλληνική διατροφή, ὑγεία καί πολιτισμός», ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ ὑπουργείου Γεωργίας καί ἀγροτικῶν Συνεταιρισμῶν.

Ή τελευταία πρόσκληση τοῦ Εὐ. Βενιζέλου πρός ὁλόκληρη τήν «Ἐπικράτεια Πολιτισμοῦ, ὅλους τούς πολιτιστικούς θεσμούς, ὅλους τούς δημιουργούς» δέν πείθει γιά τήν ἀποτελεσματικότητα τῆς ἔμπνευσης. «Ισως γιατί εἶναι γνωστό ποιοί ἀποτελοῦν τήν «Ἐπικράτεια τοῦ Πολιτισμοῦ» τά τελευταῖα χρόνια καί ποιούς ἀφοροῦν οἱ παχυλοί προϋπολογισμοί (40 δισ. γιά τό 2001) καί οἱ ἀναθέσεις ἔργων –τῶν πολιτιστικῶν περιλαμβανομένων. «Ισως γιατί εἶμαι πεισμένη ὅτι τά βήματα «πρός τήν ἐνσωμάτωση καί τή δημιουργία πολιτισμοῦ» –ὅπως δήλωσε ὁ Τίτος Πατρίκιος– χρειάζονται ἄλλου εἴδους βατῆρες. Λιγότερο φωτισμένους πιθανόν. Πού θά ἀφοροῦν ὅμως περισσότερους ἀκόμα, ἀφοῦ θά τούς διαμορφώνουν, θά τούς πλουτίζουν, θά τούς προβληματίζουν. ᾿Από τά μέχρι στιγμῆς δεδομένα ἡ Πολιτιστική Ἐλυμπιάδα μόνο αὐτό δέν ἔχει στούς στόχους της.

"Ολγα Σελλά

## ΗΠΑ: Ζήτω ὁ διορισμένος πρόεδρος!

Ι ιατί συγχάρηκαν τόν Μπούς (νεότερο) οἱ ἡγέτες μας; Ἐπειδή ὁ ἀδελφός του Τζέμπ (Κυδερνήτης τῆς Φλόριντα) καί ἡ παρέα του ἔσπευσε νά τοῦ δωρίσει τούς 25 ἐκλέκτορες τῆς πολιτείας μέ hi-tech νοθεία καί λοιπά τερτίπια; Ἐπειδή τό Ἀνώτατο Δικαστήριο δέν ὀλιγώρησε νά παρέμδει, ὄχι γιά τή διασφάλιση τῆς καταμέτρησης τῶν ψήφων στή Φλόριντα, ἀλλά γιά νά ἐπικυρώσει τήν αὐθαιρεσία τῆς μή καταμέτρησης; Ἐπειδή τρεῖς ἀκροδεξιοί καί δύο δεξιοί δικαστές, διορισμένοι ἀπό τόν πατέρα του καί ἄλλους ρεμπουμπλικανούς προέδρους, διόρισαν τόν υἰό Μπούς στή θέση τοῦ Προέδρου, παρά τήν ἀντίθετη γνώμη τῶν ἄλλων τεσσάρων δικαστῶν τοῦ Ἀνωτάτου Δικαστηρίου;



<sup>\*</sup>Αν ἔπρεπε νά συγχαροῦν κάποιον, ὄφειλαν νά συγχαροῦν τόν <sup>\*</sup>Αλ Γκόρ. <sup>6</sup>Ο Γκόρ πῆρε 330.000 ψήφους περισσότερους ἀπό τόν Μπούς στό σύνολο τῶν ΗΠΑ, ἐξαπατήθηκε διπλά στή Φλόριντα, κι ἐπιπλέον ἔδειξε τό πόσο γνήσιο ἀμερικανάκι εἶναι: ἀναγνώρισε ἀμέσως καί χωρίς περιστροφές τόν διορισμό τοῦ Μπούς στή θέση τοῦ προέδρου. ['Αμέσως μετά τήν ἀνακοίνωση τῆς ἀπόφασης τοῦ 'Ανωτάτου Δικαστηρίου τήν 12η Δεκεμβρίου ὁ Γκόρ –σέ τηλεοπτικό του διάγγελμα– δήλωσε μεταξύ ἄλλων τήν πλήρη συμφωνία του μέ ὅ,τι εἶπε ὁ Στέφεν Ντάγκλας μετά τήν ἤττα του ἀπό τόν 'Αβραάμ Λίνκολν: Partisan feeling must yield to patriotism. I'm with you, Mr. President, and God bless you» –«Οἱ κομματικές ἀντιδράσεις πρέπει νά ἐνδώσουν στό πατριωτισμό. Εἶμαι μαζί σας, κ. πρόεδρε, κι ὁ Θεός νά σᾶς εὐλογεῖ»].

Οἱ ἡγέτες μας συγχάρηκαν τόν Μπούς, θά πεῖτε, ἀκολουθώντας τό πρωτόκολλο κι ὄχι τίς ἐξαιρέσεις του. Ἐδῶ δέν πρόκειται γιά τήν περίπτωση ἑνός Κάστρο, ἑνός Μιλόσε6ιτς, ἑνός Καντάφι ἤ Σαντάμ Χουσεΐν, γιά νά διστάσουν ἤ καί νά καταγγείλουν. Πρόκειται γιά τόν 43ο πρόεδρο τῶν ΗΠΑ, γιά τόν πρόεδρο τῆς χώρας πρόπλασμα —γιά πολλούς— τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν τοῦ Κόσμου, πρόκειται κοντολογίς γιά τό ἀφεντικό μας. Οἱ ἡγέτες μας συγχάρηκαν τόν Μπούς, ὄχι μόνον ἐπειδή ἔτσι ἐπιβάλλει τό πρωτόκολλο, ἀλλά ἐπειδή θέλουν νά εἶναι μέ τόν ἑκάστοτε πρόεδρο τῶν ΗΠΑ, προσπερνώντας τό ποιός εἶναι καί τό πῶς κατέκτησε αὐτόν τόν θῶκο. Ἄλλωστε, μετά τήν τριακονταπενθήμερη ἀγωνία τους, τό «Ζήτω ὁ νέος Πλανητάρχης!» ἦταν μιά κάποια ἀνακούφιση.

"Αν, πάντως, αὐτός ὁ πραγματισμός τῶν ἡγετῶν μας εἶναι ἀποδεκτός ὡς ἕνα σημεῖο, εἶναι καθόλα ἀπαράδεκτοι οἱ ἔπαινοι πολλῶν ἡμεδαπῶν κι ἀλλοδαπῶν ἐπωνύμων γιά τόν «θαυμαστό θεσμικό κόσμο» τῶν ΗΠΑ, γιά τήν παντοδυναμία τῆς ἀμερικανικῆς Δικαιοσύνης. Ἐξίσου ἀπαράδεκτο εἶναι τό γεγονός τῆς ὑποδάθμισης τοῦ θέματος ἀπό τά εὐρωπαϊκά ΜΜΕ καί τοῦ ἡμερήσιου Τύπου (μεταξύ τῶν ἐξαιρέσεων Μόντ καί Αὐγή).

Στά βήματα τῶν ἀμερικανικῶν ΜΜΕ, ἐλάχιστος τηλεοπτικός χρόνος ἀφιερώθηκε καί στήν ΕΕ γιά τή λύση τῆς ἀμερικανικῆς ἐκλογικῆς παρωδίας. [Ἔχω πρόχειρη τή συνέντευξη τοῦ Λοΐκ Βακάν στήν Αὐγή (17 Δεκεμβρίου) ὁ ὁποῖος τονίζει ὅτι τό βράδυ τῆς ἀνακοίνωσης τῆς ἀπόφασης τοῦ ᾿Ανωτάτου Δικαστηρίου ἀντί ἐκτάκτων ἐκπομπῶν, ὅπως θά περίμενε κανείς, «τό θέμα παρουσιάστηκε σέ ἑπτά λεπτά καί μετά ἀκολούθησαν τά νέα γιά τόν καιρό καί τά προβλήματα μέ τά χριστουγεννιάτικα ψώνια!»]. Γιατί τόση ἀπάθεια στή λύση πού ἔδωσε ὡς «ἀπό μηχανῆς Θεός», τό ᾿Ανώτατο Δικαστήριο τῶν ΗΠΑ; Γιά τίς ΗΠΑ πρόκειται κι ὅχι γιά τή Μάλτα, τό





ζήτημα ἀφορᾶ τήν «Ἐθνική ὑπερηφάνεια καί τόν αὐτοσεβασμό» τῆς ὑπερδύναμης καί ἡμῶν.

Στό προαναφερθέν τηλεοπτικό του διάγγελμα ὁ Γκόρ τόνισε ἐπίσης ὅτι ἡ κανονιστική ἀρχή τῆς ἀμερικανικῆς ἐλευθερίας, ἡ πηγή τῶν δημοκρατικῶν της ἐλευθεριῶν εἶναι: «Not under man but under God and Law» («"Οχι κάτω ἀπό ἄνθρωπο ἀλλά ὑπό τόν Θεό καί τόν Νόμο» –αὐτό εἶναι γραμμένο σέ περίοπτη θέση τῆς διδλιοθήκης μιᾶς ἀπό τίς μεγάλες νομικές σχολές τῶν ΗΠΑ). Ἡ χειραφέτηση τῶν ἀνθρώπων, ἡ ἀπελευθέρωσή τους, τά «ἀνθρώπινα δικαιώματα» ἐν ὀνόματι τῶν ὁποίων βομβαροιο, «ὑπό τόν ὀρθολογισμό του», ἀλλά «ὑπό τόν Θεόν καί τόν Νόμον»! Αὐτές οἱ ὑπερβατικές ὀντότητες ρυθμίζουν τά ἀνθρώπινα.

Μετά ἀπό δύο αἰῶνες Διαφωτισμοῦ οἱ ἐλπίδες μας ἐναποτίθενται πέρα ἀπό ἐμᾶς. Πραγματικός ἐφιάλτης, ἄν πράγματι ἔχουμε γυρίσει τόσους αἰῶνες πίσω. Εὐνουχισμός, αὐτοκτονία, ἄν δέν ἀντιδράσουμε κι ἐμεῖς οἱ Εὐρωπαῖοι, ὅπως ὁ Γκόρ καί οἱ ὀπαδοί του «ἐλέῳ Θεῷ καί Νόμου». Ἐδῶ δέν πρόκειται γιά τήν ἡρεμία ἤ τήν ἀπαραίτητη ψυχραιμία ἀντιμετώπισης μιᾶς ἀκόμη ἀμερικανικῆς ἡθικοπολιτικῆς στραβοτιμονιᾶς. Πρόκειται γιά ἀπάθεια. Κι ἱ χλευασμός της, ὅσο ἀπαραίτητος κι ἀνακουφιστικός κι ἄν εἶναι, δέν ἀρκεῖ, εἶναι παντελῶς ἀναποτελεσματικός. Δέν εἶναι παρά τό ἄλλοθι τῆς ἀπολιτικοποίησης.

Δέν άναφέρομαι στήν άπάθεια τῶν Στωϊκῶν φιλοσόφων (τό νά εἶναι κανείς ἐλεύθερος ἀπό πάθη), ἀλλά στό ψυχοσύνδρομο ἀπάθειας: ἀπουσία πάθους, βραδύτητα σχέψης, στερεότυπες στάσεις, μιμητισμός, έξουδετέρωση ὄχι μόνον τῆς κοινωνικῆς συγκρότησης ἀλλά καί τῆς ἀτομικῆς συγκρότησης (ήθική, συνείδηση). Δέν πρόκειται γιά άδράνεια, γιά ἕλλειψη ἀντιδράσεως σέ έρεθίσματα χάθε μορφής (ὑπάρχει πληθώρα ἀντιδράσεων ἀνάλογα μέ τήν μόδα κι ὄχι τήν ήθική, τή συνείδηση, τήν πολιτική καί τήν ίδεολογία μας). Πρόκειται γιά άπάθεια: γιά ἕλλειψη ἀντιδράσεως σέ καθαρῶς συγκινησιακά έρεθίσματα, ὅπως εἶναι καί τά πολιτικά ἐρεθίσματα. Οὕτε πρόκειται γιά άδιαφορία, γιά άμεριμνησία, όπου άντιλαμβανόμαστε μέν τά πολιτικά έρεθίσματα, ἀλλά ἀφήνουμε σέ ἄλλους τήν μέριμνα γι' αὐτά ἀπό βαρεμάρα. Έπειδή άχριδῶς δέν ἀντιλαμβανόμαστε τό πόσο σημαντιχά εἶναι τά πολιτικά ἐρεθίσματα (γιά νά περιοριστῶ σ' αὐτά) γι' αὐτό παραμένουμε ἀπαθεῖς. Άλίμονο! "Ας αντισταθοῦμε, τουλάχιστον στόν πειρασμό νά μιμηθοῦμε τό πρότυπο των ήγετων μας, ας επιμείνουμε στή διαφωνία μας για τόν διορισμό τοῦ Μπούς στή θέση τοῦ προέδρου τῶν ΗΠΑ.

Βασίλης Ζουναλής



## Γιά τή νέα Αύγή

**ΙΙ** ολλοί θά τό ἔχετε μάθει: ἀπ' τό καλοκαίρι εἶμαι ἀντιπρόεδρος τοῦ ΔΣ τῆς Αὐγῆς πρόεδρος ὁ Φίλιππος Ἡλιού. Ἀπ' τό καλοκαίρι εἶμαι ὑπεύθυνος τῶν «Ἐνθεμάτων» τῆς Αὐγῆς καί γράφω κάθε 15 μέρες σ' αὐτά. Εἶμαι καί μέλος τῆς Συντακτικῆς Ἐπιτροπῆς, ἐνῶ στίς 18-12-2000 ἐκλέχτηκα σύμβουλος ἔκδοσης, μέ διευθυντή τόν Κώστα Κάρη καί ἀρχισυντάκτη τόν Νίκο Φίλη.

Γιατί ὅλα αὐτά; Γιατί τέτοια συσσώρευση ἀξιωμάτων καί ἀνάληψη ἐκ μέρους μου τόσων καί τέτοιων εὐθυνῶν; Πολλά λέγονται νά πῶ καί ἐγώ τά δικά μου, πού ἄλλωστε τά ὀφείλω στούς ἀναγνῶστες καί τούς συνεργάτες τοῦ Πολίτη, μέ πολλούς ἀπ' τούς ὁποίους πορευόμαστε μαζί ἀπό χρόνια.

'Η Αύγή βρίσκεται στήν κόψη τοῦ ξυραφιοῦ, μπορεῖ νά κλείσει. 'Η ἔνδοξη καί κραταιά Unita ἔκλεισε, ἡ Humanité κινδυνεύει. Ἔτσι εἶναι ἡ 'Αριστερά, γενικῶς καί παντοῦ, δέν πάει καλά. Ἄν κλείσει ἡ Αὐγή θά ἦταν πολύ μίζερος ὁ ρόλος μας ὡς θρηνωδῶν. Ὅλοι μας ὅμως θά μπορούσαμε νά δράσουμε κάπως γιά νά ἀποτραπεῖ τό μοιραῖο, γιά νά βελτιωθεῖ ἡ ἐφημερίδα, γιά νά παίξει τό ρόλο πού τῆς πρέπει. Γι' αὐτό ὅταν μᾶς ἔγινε πρόταση ν' ἀναλάβουμε στήν ἐφημερίδα εὐθύνες καί βάρη τό δεχτήκαμε. 'Αλλά θελήσαμε νά ἐξασφαλιστοῦν ἐκεῖνοι οἱ ὅροι πού ἀποτελοῦν τήν ἀναγκαία (ἀλλ' ὅχι ἐπαρκή) συνθήκη τῆς ἐπιτυχίας. Καί ἐξασφαλίστηκαν.

"Ετσι, τό πολυφωνικό ἀπό πλευρᾶς πολιτικῶν προελεύσεων τῶν μελῶν του, Διοικητικό Συμδούλιο εἶναι τό ἀπολύτως κυρίαρχο ὄργανο διεύθυνσης τῆς ἐφημερίδας. Ὅπως ὄφειλε, μέ τίς πιό δημοκρατικές διαδικασίες, ἐξέλεξε τή νέα διευθυντική ὁμάδα, στήν ὁποία μετέχω κι ἐγώ.

'Από τήν ἄλλη μεριά, ὅπως ἤδη δημοσίως ἀναχοινώθηχε, προχωρεῖ στήν αὔξηση τοῦ μετοχικοῦ κεφαλαίου τῆς ἐφημερίδας (358 ἐκ. δραχμές περίπου). 'Από τίς ἀρχές 'Ιανουαρίου 2001 ὅποιος θέλει μπορεῖ νά ἀγοράσει μετοχές τῆς «ΑΕ Αὐγή» (4000 δρχ. ἐκάστη), μέχρι τοῦ ποσοστοῦ τοῦ 0,5% (ἤ 2.500.000 δρχ.) τοῦ συνολιχοῦ μετοχικοῦ κεφαλαίου. 'Ο ΣΥΝ θά κατέχει τό 25% καί οἱ ἐργαζόμενοι τό 12,5%. Ἔτσι τό 63% τῆς ἰδιοκτησίας τῆς ἐφημερίδας θά περάσει στά χέρια τῶν ἀναγνωστῶν-μετόχων. Αὐτά τά δυό, δηλαδή ἡ ἀνεξάρτητη διοίχηση καί ξεκάθαρες ἰδιοκτησιακές σχέσεις, εἶναι μιά καλή βάση γιά τή νέα Αὐγή, γιά μιά νέα πορεία πού ὅλοι τήν θέλουμε ἀνοδική. 'Ωστόσο ἡ βάση αὐτή δέν ἀρκεῖ. 'Από δῶ καί πέρα ἀρχίζει ἡ μάχη τῆς ἔκδοσης, τῆς δημοσιογραφικῆς ποιότητας, ἡ δουλειά τῶν συντακτῶν, ἡ συνδρομή τῶν ἀναγνωστῶν.

Δέν είμαι δημοσιογράφος οὔτε θά μείνω στό ἐπάγγελμα αὐτό. Όμως στήν παροῦσα φάση ἐπιστρατεύτηκα. Δέν είμαι ψώνιο οὔτε Κιγκινάτος. Ἀριστερός είμαι. Δέν μπορεῖ νά ὑπάρχει Ἀριστερά χωρίς ἀριστερές ἐφημερίδες, χωρίς ἀριστερά περιοδικά, χωρίς ἀριστερό λόγο. Αὐτό είναι ὅλο.

Καί ὁ Πολίτης, μαζί μ' αὐτά, μέ ὅλα αὐτά, τί θά γίνει ὁ Πολίτης; Δέν μπορῶ νά βάλω τήν ὑπογραφή μου στή ληξιαρχική πράξη θανάτου τοῦ περιοδικοῦ, μετά ἀπό 25 ὁλόκληρα χρόνια. Ἡ ἔκδοσή του θά συνεχιστεῖ, ὅπως ὥς τώρα μέ νύχια καί μέ δόντια στό δικό του ρόλο. Ἄγγελος Ἐλεφάντης

# ΚΥΠΡΙΑΚΟ: ΑΠΟ ΤΟ ΑΔΙΕΞΟΔΟ ΣΕ ΚΑΠΟΙΑ ΔΙΕΞΟΔΑ\*

#### τοῦ ἀΑλέξη Ἡρακλείδη

τό Κυπριακό οἱ εἰρηνικές λύσεις χωρίς τήν ἐπιδολή τῆς ἀποψης τοῦ ἐνός ἐπί τοῦ ἀλλου, δηλαδή οἱ λογικές συμδιδαστικές λύσεις, εἶναι προφανεῖς τουλάχιστον γιά ἕνα τέταρτο τοῦ αἰώνα. Πρόκειται γιά κάποια μορφή χαλαρῆς ἀμφιεθνικῆς ὁμοσπονδίας. Γιατί, λοιπόν, ὑπάρχει τέτοια δυσπραγία καί ἀδιέξοδο καί μάλιστα ὅταν μέ μιά τέτοια συμδιδαστική ἐπίλυση θά ἔδγαιναν ὅλοι κερδισμένοι, τόσο οἱ Ἐλληνοκύπριοι καί οἱ Τουρκοκύπριοι, ἀλλά καί ἡ Ἐλλάδα καί ἡ Τουρκία;

Κατ' ἀρχήν γιατί ἐπικρατεῖ στήν Έλλάδα καί στούς Έλληνοκύπριους ἡ θέση ὅτι γιά ὅλα φταίει ἡ ᾿Αγκυρα καί ὁ Ντενκτάς. Γιατί; Λόγω τῆς «εἰσβολῆς καί κατοχῆς». Μέ ἄλλα λόγια, τό Κυπριακό θά ἐπιλυθεῖ ὡς διά μαγείας ἄν ἀποχωρήσουν τά τουρκικά στρατεύματα. Ἐτσι ἀκόμη καί ἐπί προεδρίας Γιώργου Βασιλείου ὁ πραγματικός συνομιλητής θεωρεῖται ἀποκλειστικά ἡ ᾿Αγκυρα καί ὅχι οἱ Τουρκοκύπριοι, οὕτε κάν ἡ τουρκοκυπριακή ἀντιπολίτευση πού ὑπῆρξε –ἀπό τό 1974– σαφῶς πιό συμφιλιωτική καί ἤπια ἀπό τήν ἀντίστοιχη ἑλληνοκυπριακή ἀντιπολίτευση (συμπεριλαμβανομένου τοῦ πάντοτε διστακτικοῦ ΑΚΕΛ). Ἱδού μία βασική αἰτία γιά τό ἀδιέξοδο ἑλληνοκυπριακῆς καί ἑλληνικῆς κατασκευῆς.

Αλλες πειστικές έρμηνεῖες γιά τό ἀδιέξοδο εἶναι οἱ ἀκόλουθες:

1. Ότι οι έπιδιώξεις τῶν δύο πρωταγωνιστῶν παρα-

μένουν μέχρι σήμερα έντελῶς ἀσυμβίβαστες, ὅπως συνέβαινε σέ προηγούμενες φάσεις τοῦ Κυπριακοῦ, πρίν τό μοιραῖο 1974.

2. Ἡ ἐσφαλμένη ἀντίληψη ὅτι ὁ χρόνος εἶναι «μέ τό μέρος μας» καί ὅτι στό ἀπώτερο μέλλον θά μποροῦν νά ἐπιτύχουν λύση μέ εὐνοϊκότερους ὅρους.

3. Ἡ ὑπάρχουσα κατάσταση, παρά τήν ἐγγενή της ἕνταση καί ἀνασφάλεια, εἶναι προτιμότερη ἀπό ὁποιαδήποτε δυνατή συμδιδαστική λύση. Ὅπως συχνά λέγεται, ψιθυριστά, ἀπό τούς Ἐλληνοκύπριους «ἡ μή λύση εἶναι λύση». Μέ ἄλλα λόγια, ἡ λύση ἔχει ἐπέλθει, ἀλλά ἡ κάθε πλευρά, γιά διαφορετικούς λόγους, ἀποφεύγει νά τό παραδεχθεῖ ἐξαιτίας τοῦ πολιτικοῦ κόστους (αὐτό μᾶλλον ἰσχύει γιά τήν ἐλληνοκυπριακή πλευρά) καί τοῦ φόδου μήπως μείνει χωρίς ρόλο καί ἀπορροφηθεῖ ἀπό τή «μητέρα-πατρίδα» (αὐτό ἰσχύει εἰδικά γιά τήν τουρκοκυπριακή πλευρά).

4. Ἡ ἐθνικιστική ἰδεολογία καί ὀπτική κυριάρχησε στή δεκαετία τοῦ 1990 σέ τέτοιο σημεῖο ὥστε ἡ θέση τῆς «ἐπαναπροσέγγισης» (ἀκριδέστερα «προσέγγισης», μιά καί οὐσιαστικά δέν ὑπῆρχε πραγματική προσέγγιση τό 1959-1963) νά κρίνεται ἀπαξιωτικά μεταξύ Ἑλληνοκυπρίων ἤ στήν καλύτερη περίπτωση οὐτοπική καί ἀφελής. Πράγματι, κατά τά τελευταῖα χρόνια, τουλάχιστον τό 50% τῶν Ἑλληνοκυπρίων ὑποστηρίζει θέσεις πού θά τίς χαρακτηρίζαμε ὡς ἐθνικιστικές καί ἑλληνοκεντρικές, μέ ἔμφαση στήν ἑλληνικότητα ἀντί στήν κοινή κυπριακή ταυτότητα. Ὅπως εὕστοχα λέγεται ἀπό Ἑλληνοκυπρίους σχολιαστές, οἱ θέσεις αὐτές «κουβαλοῦν νερό στόν μύλο τοῦ Ντενκτᾶς» καί τῆς Τουρκίας.

5. Τό μεγάλο βάρος τῆς ὑποκειμενικῆς διάστασης: στήν ἀντιπαράθεση Ἐλληνοκυπρίων-Τουρκοκυπρίων (καί Ἐλλήνων καί Τούρκων) ὑπάρχει ἔντονη ἀμοιδαία δαιμονοποίηση, φόβος, θυματοποίηση (victimization), συγκρουόμενες ἐθνικές ἱστορικές ἀφηγήσεις καί παντελής ἔλλειψη ἐμπιστοσύνης πρός τόν ἀντίπαλο. Αὐτοί οἰ

<sup>\*</sup> Τό κείμενο αὐτό ἀποτελεῖ τήν παρέμβαση τοῦ ᾿Αλέξη Ἡρακλείδη στήν ἐκδήλωση τῆς ᾿Ανανεωτικῆς Ἐκσυγχρονιστικῆς Κίνησης τῆς ᾿Αριστερᾶς «Κυπριακό: ὥρα τολμηρῶν ἀποφάσεων» (Ζάππειο, ᾿Αθήνα, 12 Δεκεμβρίου 2000) στήν ὁποῖα συμμετεῖχαν, ἐπίσης, ὁ Γιῶργος Βασιλείου, ἡ Καίτη Κληρίδη, ὁ Νιαζί Κιζιλγιουρέκ, ὁ ᾿Αντρέας ᾿Ανδριανόπουλος, ὁ Παρασκευᾶς Αὐγερινός, ἡ Χριστίνα Πουλίδου, ὁ Θόδωρος Τσίκας καί ὁ Νίκος Μπίστης (ὡς πρόεδρος).

λόγοι καί ὄχι οἱ γνωστές ἀντικειμενικές δυσκολίες εἶναι πού δημιουργοῦν καί τρέφουν τό ἀδιέξοδο. Καίριο ρόλο παίζει ἡ ἄρνηση τῆς ταυτότητας τοῦ Ἄλλου, εἰδικά ἀπό τήν πλευρά τῶν Ἐλληνοκυπρίων πρός τούς Τουρκοκύπριους.¹ Εἰδικότερα, ἡ ἕμφαση στήν ἑλληνικότητα τῶν Ἐλληνοκυπρίων ἀντί τῆς κυπριακῆς τους ταυτότητας, πού συμβολικά ἐμφανίζεται μέ τή συνεχή ἀναπέταξη τῆς ἑλληνικῆς ἀντί τῆς κυπριακῆς σημαίας καί μέ ἐθνικό ὕμνο τόν ἑλληνικό, δέν συμβάλει στό νά μειώσει τούς τουρκοκυπριακούς φόβους καί τήν αἴσθηση μειονεξίας πού τούς διακατέχει ἕναντι τῶν Ἐλληνοκυπρίων.

Όλα αὐτά μᾶς ὁδηγοῦν σέ ἕνα ἀκόμη συμπέρασμα: ότι μέχρι σήμερα ούτε ή μία ούτε ή άλλη πλευρά -καί κυρίως, νομίζω, οι Έλληνοκύπριοι - δέν μποροῦν νά διανοηθοῦν τόν ᾿Αλλο ὡς φίλο καί συνέταιρο, ὡς ἰσότιμο σέ μία κοινή Κύπρο. Κατά τόν εὕστοχο τίτλο ένός συλλογικοῦ τόμου γιά τό Κυπριακό (ἐπιμ. Καλότυχου, 1997), πρόκειται γιά «unimagined community» (σέ ἀντίθεση μέ τό imagined community, κατά Benedict Anderson). Πάντως, ὅπως καί νά ἔχουν τά πράγματα, ή παράταση τῆς ἐκκρεμότητας, ὄσο καί νά ἐμφανίζεται βολική γιά τούς ἀνένδοτους (τούς «ἀπορριπτικούς») στίς δύο κοινότητες, δέν εἶναι καί γιά τά δύο μέρη ή ίδανικότερη λύση. Έπιπλέον δημιουργεί μεγάλη ένταση καί κίνδυνο ἀνάφλεξης πού ἀπασχολεῖ τή διεθνή κοινωνία. Η Κύπρος έχει γίνει ἀπό τίς πλέον στρατικοποιημένες περιοχές τῆς γῆς.

<sup>\*</sup>Ας ἔρθουμε ὅμως στό ζητούμενο, στήν ὁριστική, εἰρηνική, ἀπό κοινοῦ ἐπίλυση τοῦ Κυπριακοῦ προδλήματος. Οἱ προφανεῖς λύσεις εἰναι δύο: (α) κάποια μορφή συμδίωσης τῶν δύο κοινοτήτων πού θά κινεῖται στό πλαίσιο μίας διζωνικῆς, διακοινοτικῆς χαλαρῆς ὁμοσπονδίας καί (δ) κάποια μορφή ὁριστικοῦ «ϐελούδινου» χωρισμοῦ μέ συγκεκριμένους ὅμως ὅρους καί ἐχέγγυα, προκειμένου τά διεθνή αὐτά σύνορα νά μήν προδοῦν τά πλέον εὕφλεκτα τῆς Μεσογείου.

Η ὅποια συμφωνία θά πρέπει ἀπαραιτήτως νά ἀποτελεῖ προϊόν διαπραγματεύσεων μεταξύ Ἑλληνοκυπρίων καί Τουρκοκυπρίων, νά γίνει γνησίως ἀποδεκτή ἀπό τά δύο μέρη, νά ὑποστηρίζεται ἀπό τήν μεγάλη πλειοψηφία τῶν Ἑλληνοκυπρίων καί Τουρκοκυπρίων, νά καλύπτει ἐπαρκῶς τήν ἀσφάλεια καί τήν αἰσθηση ταυτότητας τῶν δύο κοινοτήτων καί νά συμβάλει στήν διεθνή εἰρήνη καί ἀσφάλεια στήν εὐαίσθητη αὐτή περιοχή. Πρόκειται, βέβαια, γιά αὐτονόητα πράγματα, πού ὅμως στήν κυπριακή περίπτωση φαίνονται βουνό ἤ σάν ὑπέρμετρες ἀπαιτήσεις τῆς διεθνοῦς κοινωνίας!

Άπαραίτητη είναι ή έλεύθερη δούληση τῶν δύο κοινοτήτων πού θά κατέληγε σέ συμφωνία. Ἐξυπακούεται, δέδαια, ὅτι ἡ λύση πού θά πρόκριναν οἱ δύο κυπριακές κοινότητες θά πρέπει νά ὑποστηρίζεται εἰλικρινά καί νά μήν ὑποσκάπτεται ἀπό τήν Ἐλλάδα ἤ ἀπό τήν Τουρκία. Ὅσον ἀφορᾶ λύσεις στό πλαίσιο ἑνός κράτους, θά πρέπει καί πάλι (ὅπως μέ τίς Συνθῆκες Ζυρίχης-Λονδίνου) νά μήν ἐπιτρέπεται ἡ ἕνωση ἤ ἡ διχοτόμηση. Σέ παρεμφερεῖς ἐθνοτικές συγκρούσεις οἱ λύσεις πού δρέθηκαν ήταν κατόπιν κοινής συμφωνίας καί κινοῦνται ἀπό τήν αὐτονομία ὥς τή χαλαρή ὁμοσπονδία. Στό πλαίσιο αὐτό πλέον ρεαλιστική γιά τό Κυπριακό είναι ή λύση τῆς χαλαρῆς ὁμοσπονδίας καί συγκεκριμένα τῆς ἀμφιεθνικῆς ἀσυμμετρικῆς ὑμοσπονδίας τύπου Καναδᾶ. Αὐτό τό εἶδος ὁμοσπονδίας, κινεῖται μέ ὄρους «ἐθνοτικά συναινετικῆς δημοκρατίας (consociational democracy), στήν όποία ή ἀσθενέστερη ἀριθμητική μειονότητα ὄχι μόνο προστατεύεται άποτελεσματικά άλλά διαθέτει καί αύξημένη πολιτική άποτελεσματικότητα καί συμμετοχή, σαφῶς περισσότεοη ἀπ' ὅ,τι θά ἀντιστοιχοῦσε στήν ἀριθμητική της δύναμη, προκειμένου νά μήν αἰσθάνεται ξένο σῶμα, ὑπό άπειλή καί έτσι νά γίνεται κεντρόφυγη. Μέ τέτοιους όρους καί μέ άξιόπιστες διεθνεῖς έγγυήσεις θά μποροῦσε, ἐνδεχομένως, νά ἐξευρεθεῖ λύση ἡ ὁποία θά ἦταν δυνατόν νά ύποστηριχθει από τήν πλειοψηφία τῶν Τουρκοκυπρίων, μέ ἀποτέλεσμα νά πιεσθεῖ ὁ Ντενκτάς καθώς καί ή Τουρκία.

Είναι όμως ρεαλιστική σήμερα ή ἐπανένωση ἤ μήπως ή συνεχής ἐπίκλησή της ἀπό τή Λευκωσία καί τήν 'Αθήνα ἀποτελεῖ ἕνα τελετουργικό γιά ἐσωτερική καί διεθνή κατανάλωση; Χωρίς ἄλλο ή ἐπανένωση εἶναι ἐξαιρετικά δύσκολο νά πραγματοποιηθεῖ μετά ἀπό τόσα χρόνια ξεχωριστῆς διαβίωσης, ἀντιπαράθεσης καί ἀμοιβαίας δαιμονοποίησης καθώς καί τῆς ἀνόδου τῶν ἐθνικιστικῶν «ἀπορριπτικῶν» καί ἀπό τίς δύο πλευρές. Ἐπίσης, ὅπως φαίνεται, ἡ πλειοψηφία τῶν Ἑλληνοκυ-

1. Ἡ ἑλληνοκυπριακή μή ἀναγνώριση ἔχει διάφορες ἐκφάνσεις. Μία προσπάθεια καταγραφης θά συμπεριλάμβανε: (1) τή μονοπώληση («σφετερισμό» ή «κατάληψη» κατά τούς Τουρκοκύπριους) τοῦ κυπριακοῦ κράτους ἀπό τούς Ἐλληνοκύπριους (ἀπό τό 1963 καί ἔπειτα) καί τόν χαρακτηρισμό τῆς τουρκοκυπριακῆς διοίκησης ὡς «παράνομης» καί ώς «ψευδοκράτους», (2) τή μή ἀναγνώριση τῶν Τουρκοκυπρίων ώς ξεχωριστοῦ λαοῦ ἀλλά, μόλις καί μετά δυσχολίας, ώς «χοινότητας», (3) τή θέση ὅτι πρόχειται γιά «μειονότητα» καί τίποτε περισσότερο καί ότι τά περί «κοινότητας» έχουν ἐπιβληθεῖ ἕξωθεν καί ἀποτελοῦν μία ἀπό τίς κύριες πηγές τοῦ ἀδιεξόδου, (4) ὅτι στήν ούσία είναι πολιτικά άνύπαρκτοι, φερέφωνο τῆς Τουρκίας (ή ὅτι ὁ ἡγέτης τους είναι ἀνδρείκελο τῆς Τουρκίας) καί (5) ὅτι δέν πρόκειται κάν γιά Τουρκοκύπριους ἀλλά γιά Τούρκους (σέ αὐτό ἔχει συμβάλει καί ὁ Ντενκτάς μέ τήν ἕμφασή του στήν τουρχική ταυτότητα τῶν Τουρκοκυ-πρίων). Χαρακτηριστικό, ἐπίσης, εἶναι ὅτι «Κύπριοι» λο-γίζονται μόνο οι Ελληνοκύπριοι. Μέ τό «Κύπριος», «Κύπρος», «κυπριακά δίκαια» ἐκλαμβάνονται ἀποκλειστικά οἰ Έλληνοκύπριοι, σάν οἱ Τουρκοκύπριοι νά μήν ὑπάρχουν πιά ή νά μήν υπηρξαν ποτέ. Τό τελικό αποτέλεσμα είναι μία έντονη αισθηση άνασφάλειας γιά τούς Τουρχοχύπριους ώς πρός τή συλλογική ταυτότητά τους πού δέν τούς καθιστᾶ ἀνένδοτους καί εὐερέθιστους στήν παραμικρή νύξη ὄτι «δέν ὑπάρχουν» ὡς ξεχωριστός λαός ἤ κοινότητα.

#### Αλέξης Ήρακλείδης

πρίων μαλλον δέν φαίνεται ἰδιαίτερα ἐνθουσιώδης στήν προοπτική νά πληρώσει τό κόστος τῆς οἰκονομικῆς καί κοινωνικῆς ἀνόδου τῶν Τουρκοκυπρίων, πράγμα πού ἀποτελεῖ sine qua non γιά ὁποιασδήποτε ϐιώσιμη λύση στό πλαίσιο μιᾶς ὁμοσπονδίας. Ἄλλωστε, ἐφόσον ἔχουν τήν πεποίθηση ὅτι μποροῦν νά εἰσέλθουν καί μόνοι τους στήν Ε.Ε., γιατί νά ὑποχωρήσουν καί νά δεχθοῦν τοὑς Τουρκοκύπριους μέ ὅλη τους τήν ὑπανάπτυξη καί τήν πολιτισμική διαφορετικότητα πού ἔχει γίνει ἀκόμη πιό ἔντονη μέ τόν ἐποικισμό ἀγροτῶν ἀπό τήν Ἀνατολία καί τή μετανάστευση μεγάλου ἀριθμοῦ Τουρκοκυπρίων στήν Βρετανία;

Αν ή ἀπαισιόδοξη αὐτή ἐπτίμηση δρίσκεται ἐγγύτερα στήν πραγματικότητα καί ἄν θεωρηθεῖ δεδομένο ὅτι «ἡ μή λύση ὡς λύση» δέν μπορεῖ νά συνεχισθεῖ, τότε ρεαλιστικότερη εἶναι ἡ ὁριστική διάσπαση, τό «συναινετικό διαζύγιο», τό ὁποῖο μπορεῖ νά ἑδραιώσει ἀσφαλέστερα σύνορα καί μελλοντική δυνατότητα γιά αὐξημένη διασυνοριακή συνεργασία, ἐμπόριο, ἀνθρώπινες ἐπαφές καί ἴσως στό μέλλον προσέγγιση καί ἀκόμη καί ἐπανένωση μέ κάποια μορφή. Χωρίς χαλαφή ὁμοσπονδία ἡ Ἐστω συναινετικό διαζύγιο μπορεῖ νά ἐπέλθει ἡ χειρότερη δυνατή λύση γιά τούς Ἐλληνοκυπρίους: δηλαδή ἑλληνοκυπριακό κράτος ἀπό τή μία καί τουρκική ἐπαρχία ἀπό τήν ἄλλη, πρότυπη πυριτιδαποθήκη.

Πέρα ὄμως ἀπό τίς δυσκολίες πού ὑπάρχουν, διώσιμη θά ήταν ή λύση, όποιαδήποτε λύση, από τή συγκατοίχηση ώς τόν μερικό ή τελικό χωρισμό, ἐφόσον θά κάλυπτε αποτελεσματικά τίς θεμελιώδεις ανάγκες τῶν δύο πλευρῶν. Αὐτές εἶναι ἡ ἀσφάλεια καί τῶν δύο κοινοτήτων πού συνεχίζουν νά ζοῦν μέ Angst καί κλειστοφοβία ἐπί δεκαετίες, ή φυσική καί πολιτισμική τους έπιβίωση καί συλλογική ταυτότητα, ή οἰκονομική ἀνάπτυξη καί εύημερία καί ή αποτελεσματική πολιτική συμμετοχή. Κλειδί είναι ή αποδοχή τῆς τουρκοκυπριακῆς ταυτότητας καί τῶν Τουρκοκυπρίων ὡς πράγματι ισότιμων συνομιλητῶν γιά μία διακοινοτική Κύπρο. Όσο οί Τουρκοκύπριοι θεωροῦνται μόνο μειονότητα (ὅπως δηλαδή οἱ Μουσουλμάνοι τῆς Θράκης) ἤ ἀπλῶς «πιόνι» τῆς Τουρχίας, πολύ φοβοῦμαι ὅτι ὁδηγούμεθα νομοτελειακά σέ μία αὐτοεκπληρούμενη προφητεία ἑλληνοκυπριακής καί έλληνικής κατασκευής.

Μποροῦν ἄραγε οἱ δύο κοινότητες νά φανταστοῦν τόν ᾿Αλλο ὄχι ὡς «ἐχθρό» ἀλλά ὡς συνέταιρο μέ τόν ὁποῖο ἔχουν πολλά νά μοιραστοῦν πρός ὄφελος καί τῶν δύο; ᾿Αν ναί, θά ὑπάρξει λύση. Ἡ μή λύση ὁδηγεῖ ἀναγκαστικά στή διχοτόμηση. Ὅπως ἔχει πεῖ ἐπιγραμματικά ὁ ἀνθρωπολόγος Peter Loizos, «τό νησί ἀνήκει σέ ὅλους τούς Κύπριους ἡ σέ κανέναν Κύπριο». Καί θά προσέθετα, ἐφόσον οἱ δύο κοινότητες στήν πλειοψηφία τους ἐπιμένουν ὅτι εἶναι μόνο ἡ κυρίως Ἐλληνες καί Τοῦρκοι, ἀντιστοίχως, καί ὅχι ταυτόχρονα Κύπριοι δέν θά εἶναι τελικά Κύπριοι ἀλλά τμήματα, ἐπαρχίες –οὐσιαστικά ἡ καί τυπικά– τῶν μητέρων πατρίδων. Αὐτό ἐπιζητοῦν ἄραγε;

#### Εκλοσεις Ποιοτητάς

#### JACQUELINE DE ROMILLY της Γαλλικής Ακαδημίας

## Ο ΘΟΥΚΥΔΙΔΗΣ ΚΑΙ Ο ΑΘΗΝΑΪΚΟΣ ΙΜΠΕΡΙΑΛΙΣΜΟΣ

Το πρώτο έργο της συγγραφέως



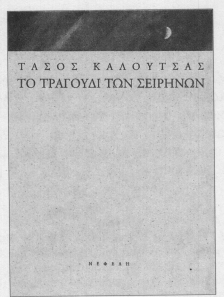
Μετάφραση Λύντια Στεφάνου

«Η ζωή και η ιστορία δεν κάνουν τίποτε άλλο παρά να επιβεβαιώνουν καθημερινά τον Θουκυδίδη»

> Ανδρέας Παναγόπουλος Καθημερινή 1/8/2000

#### Ε Κ Δ Ο Σ Ε Ι Σ Π Α Π Α Δ Η Μ Α Προσφορά στον Πολιτισμό Ιπποκράτους 8 Αθήνα Τηλ.: 36.27.318

## Τάσος Καλούτσας ΤΟ ΤΡΑΓΟΥΔΙ ΤΩΝ ΣΕΙΡΗΝΩΝ [ ΔΙΗΓΗΜΑΤΑ 1995-2000 ]



Το τραγούδι των Σειρήνων είναι -εκ παραδόσεωςτραγούδι που προαναγγέλει το θάνατο. Μπορεί επίσης να 'ναι το σαγηνευτικό κάλεσμα για μια διαφορετική ζωή, ίσως μια νέα αρχή, και τότε δύσκολα μπορείς να του αντισταθείς. Ορισμένοι ήρωες αυτών των διηγημάτων συμπληρώνουν το θλιβερό κύκλο της ζωής τους αντιμετωπίζοντας καταστάσεις και συμπεριφορές που βαθμιαία τους φθείρουν (σωματικά και ψυχικά) και τους επιφυλάσσουν ένα τραγικό ή άδικο τέλος. Άλλοι συνεχίζουν να ονειρεύονται διατηρώντας την πίστη τους στις ομορφιές της ζωής είτε αναζητώντας το μπάλσαμο του έρωτα, παρ' όλα τα αδιέξοδα και την απόγνωση της σκληρής καθημερινότητας. Σ' ένα τέτοιο τοπίο απώλειας και ελπίδας, όπου το τραγούδι των Σειρήνων διαπερνά τα πάντα, ίσως μπορούσε να υπάρξει μια αισιόδοξη προοπτική που, αν παρεμβαλλόταν, ν' άλλαζε ακόμα και τη στάση μας απέναντι στο θάνατο, να μας συμφιλίωνε μαζί του ή έστω να τον έκανε αποδεκτό.

ΕΠΙΣΗΣ ΚΥΚΛΟΦΟΡΟΥΝ

- Το καινούριο αμάξι
  - Το χελεπούρι

69

#### ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΝΕΦΕΛΗ

AΣΚΛΗΠΙΟΥ 6 • AΘΗΝΑ 10680 • TΗΛ. 3607.744 • FAX 3623.093 E-mail: nefeli-p@otenet.gr • www.nefeli-books.gr

# Ευγένιος Αρανίτσης ΣΕ ΠΟΙΟΝ ΑΝΗΚΕΙ Η ΚΕΡΚΥΡΑ;



Το πρώτο απ' τα έξι κείμενα αυτής της συλλογής «αναφέρεται» στην Κέρχυρα, την πόλη του μεταίχμιου, την μεταφυσική πόλη των ορίων της παιδικότητας, των ορίων ανάμεσα στους χήπους χαι τους παλιούς θερινούς κινηματογράφους. Το δεύτερο «διαπραγματεύεται» το ζήτημα της νεκρώσιμης ευωδίας του έαρος, τις μεταφορές της Ταφής στις σχηνές της εσωτεριχής ζωής. Το τρίτο «μιλάει» για την εποποιία της Ερωτικής Αφιέρωσης, την οποία οδηγώ σ' ένα παράδοξο τέλος, σ' ένα χύχνειο άσμα που θα βυθιστεί, όπου νά 'ναι στην παρωδία. Το τέταρτο «θίγει» την ιστορική υλικότητα της γραφής, τη «μαγική» της συνάρτηση προς την Ιστορία του ανθρώπινου σώματος. Το πέμπτο «εξετάζει» τη λειτουργία της θεραπευτικής ενθύμησης στη Φωτογραφία, αυτή τη βασίλισσα των artes moriendi, που μοιάζει ξαφνιχά να δικαιώνεται σε σχέση με τις άλλες, τυφλές, μοντέρνες εικόνες. Ενώ το τελευταίο «φωτίζει» τον εναγκαλισμό ομορφιάς και θανάτου, αισθητικής και μακάβριου, μόδας και βαμπιρισμού. Και τα έξι κείμενα μπορούν να διαβαστούν σαν αναπτύξεις του ίδιου θέματος, που είναι ο Ανέφικτος Αποχωρισμός. Και τα έξι εκκινούν απ' το δοχίμιο χαι απολήγουν σε ισάριθμες φαντασίες (με την έννοια που δίνουν στη λέξη οι συνθέτες). Και τα έξι κυριολεκτούν εξοφλώντας συνάμα την οφειλή στο πνεύμα της σάτιρας.

ΚΡΑΤΙΚΟ ΒΡΑΒΕΙΟ ΔΟΚΙΜΙΟΥ 2000

#### EKAODEID NEOEAH AXKAHTIOY 6' • AOHNA 10680 • THA. 3607.744 • FAX 3623.093 E-mail: nefeli-p@otenet.gr • www: nefeli-books.gr

# ΓΕΡΜΑΝΙΚΕΣ ΣΕΛΙΔΕΣ

#### τοῦ Γιώργου Μαργαρίτη

Ή Γερμανία τοῦ σήμερα ἔχει κοινωνικά τριχοτομηθεῖ. Μία κοσμοπολιτική ἄρχουσα τάξη στίς προδιαγραφές τῆς παγκοσμιοποίησης καί τοῦ κοσμοπολιτισμοῦ. Μία ἐργατική τάξη ἐγκλωβισμένη σέ ὑγειονομικά στεγανά, χωρίς πολιτικά δικαιώματα καί μέ ἀφόρητα συρρικνωμένο τό κοινωνικό της βάρος. Τά μεσοστρώματα τέλος, χωρίς ἐπικοινωνία μέ τά ὑπόλοιπα τμήματα τῆς κοινωνίας, σέ πορεία ὑποβάθμισης μοναχική, ἕρμαια τῶν οἰκονομικῶν ἐξελίξεων τίς ὁποῖες ἐλάχιστα ἐλέγχουν καί παγιδευμένες σέ μονόδρομους καί στίς συνεπακόλουθες φοβίες.

ά δημόσια μέσα μεταφορᾶς στίς γερμανικές πόλεις χαρακτηρίζονται από δύο στοιχεῖα: α) Τό πρῶτο, ή ἄψογη λειτουργία τους φροντισμένα όχήματα, συχνά δρομολόγια, λεωφορειόδρομοι, άψογος συνδυασμός τῶν λεωφορείων μέ τό σιδηροδρομικό δίκτυο, ἀστικό ἤ προαστειακό. 6) Τό δεύτερο ἀφορᾶ τόν έλεγχο τῶν εἰσιτηρίων. Τά τελευταῖα δέν εἶναι ίδιαιτέρως ἀχριδά. Ποινολογεῖται, φυσικά, ἀνελέητα ὅποιος έπιδιδαστεῖ χωρίς εἰσιτήριο καί τό ἐκδόσει μέσα στό όχημα, στόν όδηγό. Υπάρχουν όμως άπεριόριστοι συνδυασμοί φθηνότερων χομίστρων, ένῶ οἱ μηνιαῖες χάρτες πολλαπλῶν διαδρομῶν είναι φθηνότερες γενικά, ἀπό τίς ἀντίστοιχες στήν Αθήνα. Ο ἔλεγχος γίνεται συχνά, μέ διαφορετικούς μάλιστα τρόπους: ἄλλοτε ἀπό ένστολους ύπαλλήλους, άλλοτε από «κρυφούς», πού δείχνουν τήν ίδιότητα καί τήν ταυτότητά τους' τήν τελευταία στιγμή. Η συμπεριφορά εἶναι ή κλασική γερ-μανική: τυπικά εὐγενική καί ἀπόλυτη. Τό προσωπικό πού κάνει αὐτή τή δουλειά ἀποτελεῖται συχνά ἀπό ξένους, πολλές φορές δέ ἀπό ἔγχρωμους.

Σέ αὐτό τό καλοκουρδισμένο περιδάλλον συμβαίνουν μερικά παράξενα. Στή διάρκεια τῶν ἐλέγχων εἰσιτηρίων, στό λεωφορεῖο ἤ τόν σιδηρόδρομο, ἕνα σημαντικό ποσοστό τῶν ἐπιβατῶν, νέοι, ἄν μπορῶ νά ἐντάξω τίς παρατηρήσεις μου σέ στατιστικό σχῆμα, κοπέλες τίς περισσότερες φορές, σχεδόν πάντα Γερμανίδες, ἀντί εἰσιτηρίου, ξεδιπλώνουν καί ἐπιδεικνύουν στόν ἐλεγκτή κάτι χαρτιά, ὡς ἐπιστολές ἤ βεβαιώσεις ἤ ἀκόμα καί κάποια εἶδη λογαριασμῶν. Ὁ τελευταῖος, μέ τόν γερμανικό τρόπο, κάθεται καί μελετᾶ ἐπισταμένως τά ἔγγραφα πού τοῦ παρουσιάζονται. Ἀφοῦ ὀλοκληρώσει τήν ἀνάγνωση, χαιρετᾶ, ζητᾶ μερικές φορές, σχεδόν μέ σεβασμό, συγγνώμη καί συνεχίζει μέ τόν ἕλεγχο ἄλλων

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ 14

έπιβατῶν. Όμολογῶ ὅτι ἔσκασα ἀπό τήν περιέργεια μέχρι νά μάθω γιά τί ἀκριδῶς πρόκειται. Σκεπτόμενος μεσογειακά, ἐκτίμησα ὅτι εἶναι ἀδύνατο τέτοιο ποσοστό ἀνθρώπων νά ἔχει προσωπικό σημείωμα ἀπό τόν ὅποιο διευθυντή τοῦ συστήματος. Πραγματικά, τά χαρτιά καμία σχέση δέν ἔχουν μέ διευθυντικό ἤ ὑπουργικό σημείωμα. Πρόκειται γιά διάφορα ἔγγραφα ἰκανά νά ἀποδείξουν ὅτι ὁ φορέας τους εἶναι ἀνεργος.

#### Οί τάξεις καί τά στρώματα

Η είκόνα τοῦ ξένου έλεγκτῆ καί τοῦ ἄνεργου Γερμανοῦ μπορεῖ, συμβολικά καί χαρακτηριστικά νά ἀποδόσει τή σημερινή κοινωνική δυσπραγία τῆς Γερμανίας. Η κοινωνική διαστρωμάτωση έχει ὀφθαλμοφανῶς πλέον πάρει ἀποκλίνουσες διαδρομές. Στήν κορυφή, οί μεγαλοαστικοί κοινωνικοί χῶροι βλέπουν τήν εὐμάρειά τους καί τό διαθέσιμο εἰσόδημα νά πολλαπλασιάζεται μέ ρυθμούς ἄγνωστους ἀκόμα καί στό σχετικά πρόσφατο παρελθόν τῶν «γερμανικῶν θαυμάτων». Ἡ ἐλεύθερη άγορά, ό άνταγωνισμός, βοηθα τούς ίσχυρούς καί συγκεντρώνει στά χέρια τους προοδευτικά τίς περιουσίες, τά κεφάλαια καί τίς θέσεις έξουσίας τῶν νικημένων. Η γερμανική ἄρχουσα τάξη φαίνεται νά έχει τίς προδιαγραφές τοῦ νιχητῆ σέ αὐτόν τόν τόμεα χαί οἱ ἐπιθετικές κινήσεις της, μέσα καί ἕξω ἀπό τά σύνορα τῆς χώρας ή της Εύρωπαϊκης Ένωσης, βρίσκονται στήν πρώτη γραμμή τῆς ἐπικαιρότητας. Καθώς, μάλιστα, αύξάνει τήν οίκονομική καί γεωγραφική της έπιφάνεια, ή τάξη αὐτή μεταπλάθεται, γίνεται πιό κοσμοπολιτική καί αἰσθάνεται περισσότερο συγγενής στά πάθη τῶν μεγάλων οἰκονομικῶν κέντρων τοῦ κόσμου-τῶν

ύπερατλαντικῶν δηλαδή, στίς Ήνωμένες Πολιτεῖες, παρά στά συμβαίνοντα στίς Βρυξέλλες η ἔστω στό Παρίσι η τό Λονδίνο.

Στό άλλο άκρο, τά έργατικά κοινωνικά στρώματα έχουν αποκτήσει όλα τά χαρακτηριστικά πού οι κοινωνικοί έφιάλτες τοῦ παρελθόντος ἔτειναν νά τούς προσδώσουν. Γιά νά εἴμαστε πιό ἀκριβεῖς, ὅπως στόν φανταστικό κόσμο τοῦ Οὐέλς, ἀπαραίτητη γιά τήν ζωή τῆς Γερμανίας, ή έργατική δύναμη βρίσκεται είτε στίς παρυφές τῆς κοινωνίας, εἴτε ὁλότελα ἔξω ἀπό αὐτή. Ένας ὑπόγειος κόσμος στήν κυριολεξία. Ό όγκος αὐτοῦ πού θά μπορούσαμε νά ὀνομάσουμε ἐργατική τάξη στή χώρα, αποτελεῖται από πολλά έκατομμύρια ξένων έργατῶν, Τούρκων κυρίως, πού βρίσκονται σέ όριαχά, ώς πρός τό οίκονομικό σκέλος, ἐπίπεδα ζωῆς καί σέ μηδαμινά σημεῖα ὡς πρός τό σκέλος τῆς κοινωνικής ὀργάνωσης καί τῶν πολιτικῶν δικαιωμάτων. Τό μικρό ποσοστό τῶν ἐργατῶν, αὐτῶν πού καταφέρνουν νά ξεφύγουν από αυτόν τόν φαῦλο κύκλο τῆς σκληρῆς ἐργασίας καί τῆς ἀνυποληψίας, συνήθως έπιστρέφοντας στή χώρα τους γιά ν' άξιοποιήσουν τό πενιχρό γιά τά γερμανικά στάνταρντ, σημαντικό όμως γιά τήν Άνατολία, κομπόδεμά τους, άντικαθίσταται άμέσως μέ τήν άτελείωτη στρατιά τῶν οἰκονομικῶν καί πολιτικῶν προσφύγων πού πολιορκοῦν τίς πόρτες τῆς Εὐρώπης γενικά, καί τῆς Γερμανίας εἰδικότερα. Ή τάση άντικατάστασης τῶν ἐργαζομένων μέ μετανάστες από όλοένα καί πιό φτωχές χῶρες εἶναι ἐμφανής. Στά λεωφορεία πού έρχονται από τίς διομηχανικές ζῶνες άργά τό μεσημέρι (όμολογῶ ὅτι μοῦ ἡταν ἀδύνατο νά παρακολουθήσω τήν κίνηση τό πρωί, στίς ἕξι καί στίς έφτά, στό μαῦρο σκοτάδι τῆς ἀτελείωτης γερμανικῆς νύχτας), ή παρουσία έγχρώμων ἀπό τήν Ἀφρική είναι πλέον έντονη. Άντίθετα, δίνεται ίδιαίτερη προσοχή στή μετανάστευση σχετικά «δυναμικῶν» -μέ πολιτικές καί κοινωνικές προοπτικές έννοῶ- ἐργαζόμενων ἀπό τίς ανατολικές χῶρες. Δέν νομίζω ὅτι θά ἡμουν ἰδιαίτερα άνακριδής, ἄν ύποστήριζα, ὅτι ὅλη ἡ λογική τῆς «ἀριστερῆς» πολιτικῆς ἀσύλου τῆς Γερμανίας, γιά τήν όποία τόσος λόγος γίνεται, αποσκοπεί στή συντήρηση καί τήν ἀναπαραγωγή μιᾶς, ἐκτός κοινωνίας ἐργατικῆς τάξης.

Ύπάρχουν, ὅμως, καί ἄλλοι τρόποι γιά νά ὀρθώσει κανείς ἕνα «ὑγειονομικό φράγμα» ἀνάμεσα στούς ἐργάτες καί στήν καθώς πρέπει εὐρωπαϊκή κοινωνία. Μία περιδιάδαση στά μεγάλα καταστήματα τῆς Γερμανίας προσδιορίζει αὐτή τή λειτουργία: ἡ περιπλάνηση στά ἀχανή καταστήματα τῆς –σουηδικῆς ἰδιοκτησίας– ΙΚΕΑ, πρωταγωνίστριας στά οἰκιακά εἰδη, ἰσοδυναμεῖ μέ μάθημα γεωγραφίας γιά πολύ προχωρημένους. Τά προϊόντα πού ἐκτίθενται ἐκεῖ προέρχονται ἀπό πολλές δεκάδες διαφορετικές χῶρες, τῶν ὑποίων τά ὑνόματα, στήν πλειοψηφία τους, εἶναι σίγουρα ἄγνωστα στούς καταναλωτές πού ἀγοράζουν τόν μόχθο τῶν κατοίκων τους. Μετά τήν πρόσφατη φασαρία, οἱ ἐτικέτες τῶν προϊόντων ἀναφέρουν ρητά ὅτι δέν χρησιμοποιήθηκε

παιδική έργασία στήν κατασκευή τοῦ εἴδους αὐτοῦ. Όπωσδήποτε, όμως, δέν προχωροῦν στήν ἀποτίμηση τῆς έργασίας πού χρειάστηκε γιά νά γίνει τό είδος αυτό, είτε σέ τοπικό νόμισμα, είτε, θά ήταν πολύ ένδιαφέρον, σέ γερμανικά μάρκα η εύρώ. Τεράστια ποσοστά τῆς ἐργατικῆς τάξης τῆς Γερμανίας –τῆς Εὐρώπης καί τῶν ΗΠΑ- ζοῦν στήν ἀθλιότητα τῶν παραγκουπόλεων τῆς Τζακάρτα, στίς τρῶγλες τῶν ἀφρικανικῶν πόλεων καί στούς σκουπιδότοπους τῆς Λατινικῆς 'Αμερικῆς. 'Ο δέ μέσος Εύρωπαῖος γνωρίζει αὐτούς τούς ἄμεσους συνεργάτες του (!) στό κτίσιμο τοῦ κόσμου τῆς ἐλευθερίας καί τῆς εὐημερίας μόνο μέσα ἀπό ἀνθρωπιστικές έκπομπές, ὅπου δημοσιογράφοι, κληρικοί, ἀνθρωπιστές, οίκολόγοι καί διανοούμενοι καταγγέλουν τή βαναυσότητα ένός κόσμου τοῦ ὁποίου ὅμως τά νήματα μέ τήν τρέχουσα φωτεινή ζωή μας, χρατοῦνται στήν άφάνεια.



Στό ένδιάμεσο αὐτῆς τῆς κοινωνικῆς διαστρωμάτωσης κινοῦνται τά μεσοστρώματα, ή πολυπληθέστατη μικροαστική καί μεσοαστική τάξη τῶν γερμανικῶν πόλεων. Σέ έναν κόσμο πού, μέ ραγδαίους ρυθμούς γίνεται πλουσιότερος, στήν κορυφή καί φτωχότερος στήν παραγωγική βάση, τά μεσοστρώματα αὐτά ἀδυνατοῦν, όλοένα καί περισσότερο νά μετριάσουν τίς κοινωνικές άντιθέσεις, νά άποτελέσουν ἕνα χῶρο συνάντησης καί συνάρθρωσης τῆς κοινωνικῆς λειτουργίας. Ὁ πρῶτος λόγος εἶναι ή κοινωνική τους ἀπομόνωση. Δέν ἐπικοινωνοῦν μέ τούς γύρω κοινωνικούς χώρους. Εἶναι μαλλον άδιανόητο καί γενικά πολύ σπάνιο νά ένταχθεῖ ένας Τοῦρχος ἐργάτης στά στρώματα αὐτά, ὄση ἐπιτυχία καί αν γνωρίσει στό ἐπάγγελμά του. Ό δέ κοσμοπολιτισμός, τῶν ἰσχυρῶν οἰκονομικά καί κοινωνικά όμάδων, είναι όλοένα καί πιό απόμακρος από τή μεσαία τάξη καί τίς δικές της προδιαγραφές.

#### Γιῶργος Μαργαρίτης

Έκτός ἀπό τήν ἀπομόνωση, οἱ κοινωνικοί αὐτοί χῶgoi, διώνουν τήν κρίση. Κοινωνικά μιλώντας, ἀπό τά στρώματα αὐτά παράγεται ἡ ἀνεργία, τά μεγαλύτερα ποσοστά της ὑπωσδήποτε. Ἡ ἀνεργία τῶν διπλωματούχων τῶν νέων ἐπαγγελματιῶν, τῶν «ὑπηρεσιῶν», κατέχουν τίς πρῶτες θέσεις, ποιοτικά σέ ἀνατολή καί δύση, σέ διαφορετικά, φυσικά ποσοστά. Γιά τήν ἀντιμετώπιση τοῦ φαινομένου ἔχουν ἐπιστρατευθεῖ ὅλα τά γνωστά καί ἀπό τή χώρα μας «μαντζούνια». Τά φροντιστήρια, γιά τή συμμετοχή κυρίως σέ διαγωνισμούς πρόσληψης στό δημόσιο, ἔχουν πολλαπλασιαστεῖ τά τελευταῖα χρόνια στήν Γερμανία καταργώντας τό ἑλληνικό –ἤ πορτογαλικό– σχετικό μονοπώλιο. Στά πανεπιστήμια, στίς θεωρητικές τουλάχιστον σχολές, κυτελευταία ἀντιμετωπίζεται ἕτσι ἀπό τό κράτος καί τίς ὑπηρεσίες του, ὅπως οἱ διανομές σταριοῦ καί δηναρίων στήν πλέμπα τῆς ἀρχαίας Ρώμης, ἀπό τούς ἔχοντες ἀνάγκη λαϊκῆς ὑποστήριξης αὐτοκράτορες καί στρατηγούς. Μέ ἄλλα λόγια, τό δικαίωμα στήν ψῆφο ἀποτελεῖ πλέον τόν μόνο συνδετικό κρίκο τῆς πολυπληθοῦς τούτης ἡλικίας μέ τό καθεστώς τῆς κοινωνικῆς ἀσφάλισης. Ἡ μετάλλαξη τῆς βάσης πάνω στήν ὁποία στηgίζεται ἡ κοινωνική ἀσφάλιση, ἀπό τήν ἀντικαταδολή γιά τήν προσφερθείσα ἑργασία σἑ ἑμπόριο ψήφου, ὅχι μόνο ὑπονομεύει καίρια τή δημοκρατική λειτουργία καί τήν πολιτική «ἠθική», ἀλλά καί τοποθετεῖ σἑ ὑποδεἑστερη κοινωνικά καί πολιτικά θέση ἕναν τεράστιο ἀριθμό ἀνθρώπων πού θά μποροῦσαν νά εἶναι πολίτες



ριαρχει ή αισθηση της ἀπαξίωσης καί της ἀναστολης της ἀνεργίας. Γι' αὐτό καί κανείς δέν ἐνοχλειται ἀπό τήν οὐσιαστική ἀπερήμωση τῶν χώρων διδασκαλίας καί την ἀτέλειωτη διαδοχή «διακοπῶν» κάτω ἀπό ὁποιοδήποτε πρόσχημα.

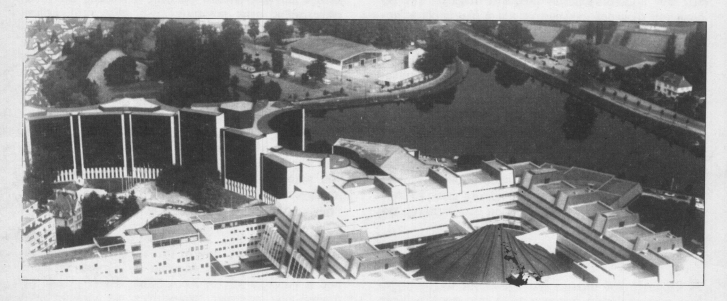
Από τίς μεσαῖες κοινωνικές ὁμάδες τρέφονται καί άλλες διαδρομές κοινωνικής ἀπαξίωσης. Η ἀπαξίωση τῆς ἐργασίας καί ἡ προοδευτική ἀποξένωση τῶν κοινωνικῶν αὐτῶν στρωμάτων ἀπό αὐτή, ὑπονομεύει καίρια τήν ίδέα τῶν κοινωνικῶν παροχῶν καί τῆς πρόνοιας. Η περίθαλψη καί ή συνταξιοδότηση έχουν πάψει νά είναι διχαίωμα, βασισμένο στήν έργασία, στό έργο πού ό συνταξιοδοτούμενος πρόσφερε στό κοινωνικό σύνολο τήν ἐποχή τῆς παραγωγικῆς ἀκμῆς του. Η ανταποδοτικότητα τούς έδινε πολιτική καί κοινωνική διάσταση καί άξία. Προοδευτικά έχουν μετεξελιχθεῖ σέ ἀπροσδιόριστου λόγου κοινωνική παροχή, καί ώς ἐπίσημη ἐλεημοσύνη, τῆς ὁποίας τά κοινωνικά συμφραζόμενα είναι σαφῶς μιχρότερου βάρους ἀπ' ὅ,τι τά άντίστοιχα άλλων καιρῶν. Οι ήλικιωμένοι καί οι ἀπόστρατοι αντιμετωπίζουν πλέον τή σύνταξή τους -καί ή καί ὄχι ἀπλῶς «πλέμπα». Ύπάρχει μιά σαφής ὑποβάθμιση τήν ὁποία ϐιώνουν οἱ γέροντες καί ἡ ὁποία τούς ὁδηγεῖ, μέσα ἀπό τήν πικρία, στήν υἰοθέτηση κάθε εἰδους ἰρρασιοναλιστικῶν θέσεων καί ἀντιδράσεων. Καθώς δέ ἡ ψῆφος εἶναι τό μοναδικό πλέον ὅπλο τους, αὐτές οἱ ἐντάσεις προκαλοῦν πλῆθος παρενεργειῶν καί μεταφράζουν σέ ἄμεσο πολιτικό ἀποτέλεσμα τή δυσπραγία τῶν μεσοστρωμάτων.

#### Ο τρόμος τοῦ παρελθόντος

Οἱ Γερμανοί πολιτικοί εἶναι ὁπωσδήποτε πολύ πιό σύνθετοι στίς ἀναλύσεις καί στίς σκέψεις τους ἀπ' ὅ,τι εἶναι οἱ δικοί μας ἀντίστοιχα. Χωρίς καμία προσβλητική διάθεση θά παρατηροῦσα ὅτι, ἐκ τῶν πραγμάτων, ἡ διαφορά εἶναι ἀντίστοιχη μέ τή διαφορά πού ἔχει στίς περί διαχείρισης ἀντιλήψεις ὁ κλητήρας μίας Τράπεξας σέ σχέση μέ τόν διευθυντή της. Ἡ ἔχρηξη πού βρίσκεται σέ ἐξέλιξη μέσα στή γερμανική κοινωνία δέν τούς διαφεύγει καί πολλές φορές δείχνουν ἀρκετή ἐφευρετικότητα στήν ἀντιμετώπιση, ἄν ὅχι τῶν κοινωνικῶν τάσεων, τουλάχιστον στήν ἄμβλυνση τῶν ἐπιπτώσεών τους. 'Ο βασικός παρονομαστής τῶν κινήσεών τους εἶναι μία ἰδεολογία, μία αἴσθηση ἀποστροφῆς πρός τό παρελθόν. 'Ο φόβος γιά ὅσα ἄλλοτε συνέβησαν, ὁ φόβος γιά ἐπανάληψή τους, ἀποτελεῖ μιά ἰδιαίτερα ἰσχυρή σταθερά γιά τή σημερινή Γερμανία. Δέν θά ἑβαζα στοίχημα ὅτι οἱ κάποιας ἡλικίας Γερμανοί ἔχουν πλήρη συνείδηση γιά τά δεινά πού ἡ ναζιστική Γερμανία προκάλεσε στόν κόσμο. Σίγουρο, ὅμως, εἶναι ὅτι ὑπάρχει πλήρως ἡ αἴσθηση γιά τό τίμημα πού πλήρωσε ἡ χώρα καί ὁ λαός της συμπαρασυρόμενος στήν ἄβυσσο τοῦ χιτλερισμοῦ. Κρυφακούοντας τίς συζητήσεις τῶν ἡλικιωμένων στά τεράστια νεκροταφεῖα τῶν θυμάτων τῶν συμμαχικῶν βομβαρδισμῶν στίς

της τό στίγμα τῆς βαρβαρότητας, τῶν πολέμων καί τοῦ ναζισμοῦ.

Ό τρόμος γιά τό παρελθόν μπορεῖ νά πάρει ἀνυπολόγιστες προεκτάσεις. Ἡ ὑπόθεση τοῦ Σέμπνιτζ ἦρθε πρόσφατα νά ἀποδείξει αὐτό τό ἀξίωμα. Πρίν ἀπό πολὑ καιρό, τό 1997, στή μικρή αὐτή συνοριακή πόλη τῆς ἀνατολικῆς Γερμανίας, πνίγηκε σέ πισίνα ἕνα μικρό παιδί, γόνος Γερμανίδας φαρμακοποιοῦ καί Ἱρακινοῦ μετανάστη. Τά πορίσματα τῶν τότε ἐρευνῶν ἔδειχναν πρός τήν κατεύθυνση τοῦ ἀτυχήματος, ἐκδοχή τήν ὁποία ὅμως δέν δέχθηκε ἡ μητέρα. Ἡ τελευταία προκάλεσε ἔρευνες, μάζεψε καταθέσεις, ἀμφισβήτησε τά ἰατροδικαστικά πορίσματα καί παρουσίασε μία φρικιαστική ἐκδοχή τῶν γεγονότων: ὁ μικρός Ἰωσήφ Ἀμ-



γερμανικές πόλεις στόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, διακρίνει κανείς τή διάθεση ἀνθρώπων πού ἔζησαν τήν Ἀποκάλυψη καί πού σταθερά ἐπιθυμοῦν νά μήν δοῦν ποτέ τίποτε παρόμοιο. Δέν εἶναι μόνο αἴσθηση τῶν γερόντων αὐτή.

Μία πρόχειρη δημοσκόπηση στά τρέχοντα διδλία Ιστορίας - έχεινα πού άγοράζονται στά διβλιοπωλείαδιαπιστώνει δύο πράγματα: ότι, πρῶτον, τά-περισσότερα ἀπό τά μισά ἀναφέρονται στόν χιτλερισμό καί στόν πόλεμο, συμπεριλαμβανομένου τοῦ Όλοκαυτώματος τῶν Ἐβραίων. Τό βιβλίο τοῦ Κέρσαου γιά τόν Χίτλερ χαλάει κόσμο. Άπό τά ἄλλα, ἴσως αὐτό πού εἶναι πιό ένδεικτικό, ξεχωρίζουν οι άνατυπώσεις διδλίων πού μιλοῦν γιά τήν πρίν τό 1914 Γερμανία. Πολλά, μάλιστα, -φωτομηχανικές άνατυπώσεις- είναι στήν παλαιά γοτθική γραφή καί νομιμοποιοῦν τίς ἀπορίες γιά τίς διαθέσεις τοῦ ἀναγνωστικοῦ κοινοῦ πού μαζικά τό άγοράζει. Δέν ἔχω σαφή ἑρμηνεία γιά τό φαινόμενο, νομίζω ὄμως ὅτι διακρίνω μία νοσταλγία: νοσταλγία γιά τούς παλαιούς καιρούς, όπου ή Γερμανία ήταν μεγάλη, παγκόσμια δύναμη, χωρίς ὄμως νά σέρνει πίσω ντουλάχ, όδηγήθηκε στόν πνιγμό ἀπό νεαρούς νεοναζί στόν δημόσιο χῶρο τῆς πισίνας, μπροστά σέ διακόσια πενήντα ἄτομα πού ἀπαθῶς παρακολουθοῦσαν. Ἡ ἐκδοχή αὐτή υἰοθετήθηκε ἀμέσως ἀπό τόν «λαϊκό» Τύπο τῆς Γερμανίας μέ ἀποτέλεσμα νά ξεσπάσει τεραστίων διαστάσεων καταιγίδα σέ ὁλόκληρη τή χώρα. Οἰ πάντες ἑξέφρασαν τόν ἀποτροπιασμό τους καί οἱ δέκα χιλιάδες κάτοικοι τοῦ Σέμπνιτζ χαρακτηρίστηκαν ὁμοθυμαδόν τέρατα, παρά τίς ἀπό ὅλους περιφρονούμενες διαμαρτυρίες τους.

Όμολογῶ ὅτι δέν μποوῶ νά κατηγορῶ κανέναν γιά τήν εὐπιστία του, γιατί καί ἐγώ, προσωπικά, πίστεψα ἀμέσως τή φρικιαστική ἐκδοχή σχετικά μέ τή δολοφονία καί φρικίασα ὅπως ὅλοι οἱ ὑπόλοιποι. Τό καλοκαίρι, μετά τή φονική ἐπίθεση σκύλου ἐνάντια σέ μικρό τουρκάκι εἶχα ἐπίσης ἀποδεχθεῖ, ὅπως πολλοί Γερμανοί ἄλλωστε, τή θέση ὅτι πολλοί Γερμανοί ἐκδηλώνουν τά ρατοιστικά τους αἰσθήματα διαμέσου τῶν σκύλων τους, τούς ὁποίους καί σχετικά ἐκπαιδεύουν.<sup>2</sup> Τό φάνταυμα τῆς δαθύτατης γερμανικῆς παθολογίας ὁμολογῶ ὅτι μέ κατακυρίευσε, ἐμένα τόν πρόσκαιρο ἑ-

#### Γιῶργος Μαργαρίτης

πισκέπτη, μέ ἰσχυρό ἄλλοθι. Όμως τό ίδιο φάντασμα φαίνεται νά τρομοκράτησε ἐξίσου τόν Καγγελλάριο τῆς χώρας, τόν Σρέντερ. Ό τελευταῖος υἰοθέτησε πλήρως τήν κοινή πεποίθηση, συνάντησε τή μητέρα τοῦ ᾿Αμντουλάχ καί ὀργίστηκε ἀπό τή συνωμοσία σιωπῆς καί συνενοχῆς τῶν κατοίκων τοῦ Σέμπνιτζ.

Λίγες έδδομάδες μετά τή θύελλα, ή υπόθεση ἦρθε στίς πραγματικές της διαστάσεις. Οι τρεῖς κατηγορούμενοι γιά τό εγκλημα δέν αποδείχθηκαν νεοναζί, αποδείχθηκε ὄμως, ὅτι ἀπουσίαζαν ἀπό τή σκηνή τοῦ ὑποτιθέμενου έγκλήματος, (ή μία ἀπό τούς κατηγορούμενους ήταν ή κόρη τοῦ φαρμακοποιοῦ, ίδιοκτήτη τοῦ άνταγωνιστικοῦ, ὡς πρός ἐκεῖνο τῆς μητέρας τοῦ ᾿Αμντουλάχ, φαρμακείου τῆς πόλης). Οἱ μαζικές ἀνακρίσεις τῶν παρευρισχομένων ἐλάχιστα στήριξαν τήν έχδοχή τοῦ τρομεροῦ ἐγκλήματος καί ἡ ὅλη ὑπόθεση καλύφθηκε με πέπλο λήθης. Τό καταπληκτικό, όμως, γεγονός παρέμεινε: σύσσωμη ή Γερμανία, από τήν πολιτική της ήγεσία ώς τόν τελευταῖο ἀναγνώστη τῶν «λαϊκῶν» φυλλάδων, ἀποδείχθηκε ἕτοιμη νά πιστέψει καί νά ἀποδεχθεῖ ὅτι ἡ χώρα εἶναι ἕτοιμη νά διαπράξει τά πλέον ἀνήκουστα ἐγκλήματα, σήμερα, ὅπως καί στό παρελθόν. Η τρομερή ανατριχίλα, πού από τό Σέμπνιτζ διέτρεξε όλη τή χώρα, θά παραμείνει σίγουρα, γιά πολύ καιρό χαραγμένη στήν πολιτική καί κοινωνική μνήμη, ώς ἕνδειξη μιᾶς λανθάνουσας δυσπραγίας, μιᾶς καλπάζουσας ἀμηχανίας μπροστά σέ κοινωνικές διεργασίες πού φαίνονται τόσο ατίθασες ώστε να προκαλοῦν ἀνησυχίες γιά παλινδρόμηση στό σκοτεινό παρελθόν.

200

Η Γερμανία τοῦ σήμερα ἔχει κοινωνικά τριχοτομηθεῖ. Μία κοσμοπολιτική ἄρχουσα τάξη στίς προδιαγραφές τῆς παγκοσμιοποίησης καί τοῦ κοσμοπολιτισμοῦ. Μία έργατική τάξη έγκλωδισμένη σέ ύγειονομικά στεγανά, χωρίς πολιτικά δικαιώματα καί μέ ἀφόρητα συρρικνωμένο τό κοινωνικό της βάρος. Τά μεσοστρώματα τέλος, χωρίς ἐπικοινωνία μέ τά ὑπόλοιπα τμήματα τῆς κοινωνίας, σέ πορεία υποβάθμισης μοναχική, ἕρμαια τῶν οἰκονομικῶν ἐξελίξεων τίς ὁποῖες ἐλάχιστα ἐλέγχουν καί παγιδευμένες σέ μονόδρομους καί στίς συνεπακόλουθες φοδίες. Μέσα σέ ἕνα τέτοιο σκηνικό οί πολιτικές ἐπιλογές δείχνουν συχνά ἀντιφατικές, ὑποχρεωμένες νά συνυπολογίζουν τήν κοινωνική πραγματικότητα. Ό κοσμοπολιτισμός τής γερμανικής πολιτικῆς συνιστᾶ τούς περί γερμανικότητας διαλόγους: στόν έξωτερικό παρατηρητή ο περί «έλάχιστης -γερμανικῆς- κουλτούρας» διάλογος, πού ἄνοιξαν οι Χριστιανοδημοκράτες, μπορεί να άντιμετωπιστεί ώς καί διαδεδαίωση πρός τά ασθμαίνοντα μεσοστρώματα τῆς Γερμανίας ὅτι, ὅποιες καί ἀν εἶναι οι ἐξελίξεις, θά παραμείνουν κάποια έγγυημένα σύνορα πού θά διασφαλίζουν τήν ανωτερότητα τους σέ σχέση μέ τό χωρίς δικαιώματα έργατικό δυναμικό της χώρας. Ότι δηλαδή, μέ άλλα λόγια, δέν θά γίνει δυνατή ή προλεταριοποίησή τους.

Ή 'Αριστερά σέ ὅλα αὐτά; Σέ χώρα πού τήν κυδερνοῦν «ἀριστερές δυνάμεις» ὁμολογῶ ὅτι ἀδυνατῶ νά καταλάδω ποῦ δρίσκεται ἡ ἀριστερή πολιτική πρόταση καί παρέμδαση. Δέν φθάνει ἡ ἀπόδοση κάποιων ἐπιπρόσθετων δικαιωμάτων στούς Τούρκους ἐργάτες (πού ἀντικαθίστανται ἐξάλλου ἀπό φθηνότερους), μέ τήν ἔννοια τῶν παροχῶν-δωρεῶν, ρωμαϊκοῦ αὐτοκρατορικοῦ τύπου. Ἡ κατάργηση τῶν κοινωνικῶν στεγανῶν καί ἡ διάνοιξη ὁδῶν ἐπικοινωνίας καί διαπλοκῆς μεταξύ τῶν κοινωνικῶν ὁμάδων, ἡ εἴσοδος τῆς ἐργατικῆς τάξης στήν πολιτική, εἶναι πολύ πιό σύνθετη ὑπόθεση. Ἐτσι, λοιπόν, ἡ μόνη περί 'Αριστερᾶς αἴσθηση –ψευδαίσθηση ἀποδείχθηκε– πού ἀποκόμισα στήν πολύμηνη γερμανική μου περιπλάνηση ἦρθε ἀπό ἀπρόσμενο χῶρο.

Σέ σχετική συζήτηση, ή ἐξάχρονη κόρη μου φάνηκε νά ἀναγνωρίζει τό ὄνομα Ἐνγκελς καί ἐσπευσε, μάλιστα, νά προσθέσει ὅτι τόν γνωρίζει ἀπό τόν παιδικό σταθμό. Ώς παλαιόθεν ἀριστερός ἐνθουσιάστηκα καί ἕσπευσα νά δώσω τήν πιό πειστική σέ ἐμένα ἑρμηνεία στίς παράδοξες γνώσεις τῆς κόρης μου. Οἱ νηπιαγωγοἱ τοῦ παιδικοῦ σταθμοῦ, πλήν τοῦ διευθυντοῦ ϐέδαια, προέρχονται ἀπό τήν πρώην ᾿Ανατολική Γερμανία, πράγμα πού καθιστοῦσε πιθανή τήν κοινοποίηση στά παιδιά τῶν γνώσεων καί τῶν ἀξιῶν πού γνώρισαν στά νεανικά τους χρόνια. Σκεπτόμενος ὅτι ὁ μαρξισμός-λενινισμός μπορεῖ καί νά μήν ἔχει πεθάνει στό πολύ καπιταλιστικό ᾿Αμβοῦργο, ἐσπευσα νά ρωτήσω τήν κόρη μου τί γνωρίζει γιά τόν Κάρλ Μάρξ. Ἐκείνη, ἀφοῦ γιά ἀρκετή ὥρα σκέφτηκε, περιορίστηκε νά δηλώσει: «Wir haben keinen Karl Marx im Kindergarden».<sup>3</sup>

Όπως διαπίστωσα τήν ἑπομένη κοιτάζοντας τόν κατάλογο τῶν παιδιῶν τοῦ σταθμοῦ, ὁ ἐπονομαζόμενος Ἐνγκελς ἦταν, ἀπλά, ἕνας μικρός συμμαθητής τῆς κόοης μου…

2. Οἱ σκύλοι ποινολογήθηκαν σχεδόν ἀμέσως μέ τήν ἄμεση ἕκδοση νέας νομοθεσίας πού ἐπέβαλε αὐστηρότατους περιορισμούς στήν κίνησή τους καί τούς διακόσμησε ὑμοθυμαδόν μέ φίμωτρο.

3. «Δέν ἔχουμε κανένα Κάρλ Μάρξ στόν παιδικό σταθμό».

<sup>1.</sup> Στήν Έσπερία, παντοῦ, ὅσο γνωρίζω, εἶναι ἀδιανόητο νά σοῦ ζητήσει ὁ,τιδήποτε κάποιο ἐπιφορτισμένο μέ τήν τήρηση τῆς τάξης ἤ τῶν κανονισμῶν πρόσωπο χωρίς νά σοῦ ἐπιδείξει (ἀποδείξει) πρῶτα τήν ταυτότητά του καί τήν ἐξουσιοδότηση πού ἔχει γιά νά σέ ἐλέγξει. Ὁ κανόνας τείνει νά ξεχαστεῖ ἀπό τίς ἰδιωτικές ἀστυνομίες πού φυλάσσουν κτίρια ἤ πολυκαταστήματα, φαίνεται ὅμως πώς οἰ τυχόν γκάφες τοῦ προσωπικοῦ αὐτῆς τῆς κατηγορίας κοστίζουν ἀκριδά στούς ἴδιους καί τόν ἐργοδότη τους.

# «Η ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΑΓΟΡΑ ΤΗΣ ΤΕΧΝΗΣ ΕΙΝΑΙ ΠΕΡΑΝ ΤΟΥ ΚΑΛΟΥ ΚΑΙ ΤΟΥ ΚΑΚΟΥ»

τοῦ Ζάν Μπωντριγιάρ

Τούτη τή χρονιά ὁ φιλόσοφος Ζάν Μπωντριγιάρ (Jean Baudrillard), συγγραφέας τοῦ Simulacra and Simulation (1981), τοῦ America (1986) καί πολλῶν ἄλλων ἔργων, δημοσίευσε ἕνα νέο διδλίο μέ τόν τίτλο La Transparence du Mal (Ἡ διαφάνεια τοῦ Κακοῦ).' Δημοσιεύουμε τήν πρώτη ἀγγλική μετάφραση τῶν «Transaesthetics», ἐνός κεφαλαίου ἀπό αὐτό τό διδλίο, πού πραγματεύεται τήν τέχνη καί τή σύγχρονη ἀξία.

τέχνη έξαπλώνεται παντοῦ, καί ὁ λόγος περί τέχνης έξαπλώνεται ἀκόμη περισσότερο καί μέ μεγαλύτερη ταχύτητα. Ώστόσο, μέ πολλούς τρόπους, ἡ τέχνη ἔχει ἐξαφανισθεῖ. Ἐχει χάσει τό πνεῦμα της, τήν τολμηρότητά της, τή δύναμη τῆς ψευδαίσθησης καί τῆς ὑπέρβασης. Δέν μποροῦμε πλέον νά προβούμε σέ μιά συμβολική συμφωνία μέ τήν τέχνη ώς κάτι τό έντελῶς διαφορετικό και ἀνώτερο ἀπό τό ἀνακάτωμα τῶν αἰσθητικῶν ἀξιῶν –τόν ἀτελείωτο πολλαπλασιασμό τῶν σημείων, τήν ἀνακύκλωση τῶν ξεπερασμένων ή νεωτερικῶν μορφῶν- πού ἀποκαλοῦμε «κουλτούρα». Δέν υπάρχουν πιά βασικοί κανόνες ή κριτήρια γιά κρίση καί απόλαυση. Δέν υπάρχει σήμερα Θεός τῆς αἰσθητικῆς πού νά διεκδικεῖ τοὖς ἐκλεκτούς του. Ἡ, γιά νά χρησιμοποιήσω μιά ἄλλη μεταφορά, ή αἰσθητική κρίση και ἀπόλαυση ἔχουν ἐγκαταλείψει τόν χουσό κανόνα: περιφέρονται άσκοπα στό χρηματιστήριο τῆς τέχνης καί δέν μποροῦν νά μετατραποῦν σέ κάτι πού νά έχει πραγματική άξία. Η άγορά είναι φρενήρης άλλά δέν υπάρχει αντιστοιχία τιμῶν είτε άνάμεσα στά ίδια τά έργα είτε στήν όνομαστική τους άξία. Δέν παρέχουν πιά ἐκείνη τήν αισθηση τῆς μυστικῆς συνενοχῆς πού δίνει δύναμη στήν κουλτούρα. Δέν

τά παρατηροῦμε πιά, ἀπλῶς τά ἀποκρυπτογραφοῦμε ούμφωνα μέ ὅλο καί πιό ἀντιφατικά κριτήρια.

Μέσα στήν ίδια τήν τέχνη, ἐν τούτοις, δέν ὑπάρχουν ἔκδηλες ἀντιφάσεις. Νέο-Γεωμετρικοί, Νέο-Ἐξπρεσιονιστές, Νέο-᾿Αφαιρετικοί, Νέο-Παραστατικοί –ὅλοι τά ὅολεύουν θαυμάσια σέ μιά ἀτμόσφαιρα πλήρους ἀδιαφορίας. Ἐπειδή ἀπό κάθε τέτοια τάση λείπει τό ἀτομικό πνεῦμα, μποροῦν νά συνεχίζουν νά καταλαμβάνουν τόν ίδιο πολιτισμικό χῶρο, καί ἐπειδή τό μόνο πράγμα πού μᾶς ἐμπνέουν εἶναι μιά βαθιά ἀδιαφορία, μποροῦμε νά τίς δεχόμαστε ταυτόχρονα ὅλες.

Ό κόσμος τῆς τέχνης μοιάζει παράδοξος. Εἶναι σάν ή τέχνη καί ἡ ἔμπνευση νά ἔχουν παγώσει, νά ἔχουν πετρώσει, ἔπειτα ἀπό αἰῶνες ἔξοχης ἀνάπτυξης, ἀπό τίς δίδυμες Μέδουσες τῆς δικῆς τους ἐμφάνισης καί κληρονομιᾶς. Ύπάρχει ἕνα εἶδος ἀδράνειας πίσω ἀπό τή σπασμωδική κίνηση τῆς σύγχρονης τέχνης, ἕνας ἀτέλείωτος στροδιλισμός γύρω ἀπό τόν ἴδιο ἄξονα στή θέση τῆς πραγματικῆς προόδου. ᾿Αν τό κυρίως σῶμα τῆς τέχνης τό διακρίνει μιά ἀκινησία, ἡ ἐξάπλωση, ἡ ὑπερβολή καί οἱ πολλαπλές παραλλαγές παραμένουν ἐνεργές στά δευτερεύοντα μέλη του (ὅπως οἱ ζωντανοί ὀργανισμοί πού δροῦν πάνω σ' ἕνα πτῶμα). Ὅλα αὐτά εἶναι λογικά: ὅπου ὑπάρχει στάση, ὑπάρχει καί μετάσταση. Ὅταν μιά ἑμβια μορφή χάσει τόν αὐτοἑλεγχό της ἡ ὅταν οἱ νόμοι τῆς γενετικῆς πάψουν νά λειτουρ-

<sup>1.</sup> Η διαφάνεια τοῦ Κακοῦ δημοσιεύτηκε, αὐτό τό χρόνο, ἀπό τίς ἐκδόσεις Galili, Παρίσι.

#### Ζάν Μπωντριγιάρ

γοῦν (στόν καρκίνο, γιά παράδειγμα), ἀνώμαλα κύτταρα ἀρχίζουν νά πολλαπλασιάζονται μέσα της. Πίσω ἀπό τό χάος πού ἐπικρατεῖ σήμερα στήν τέχνη, ὑπάρχει μιά ἀνωμαλία στόν μυστικό κώδικα τῆς αἰσθητικῆς, ὅπως ἀκριδῶς ὀρισμένες βιολογικές διαταραχές προκαλοῦνται ἀπό μιά ἀνωμαλία στόν γενετικό κώδικα.

Μέσω τῆς ἀπελευθέρωσης τῆς φόρμας, τῆς γραμμῆς, τοῦ χρώματος καί τῶν αἰσθητικῶν ἰδεῶν, καθώς καί τῆς ἀνάμειξης κάθε νοητῆς κουλτούρας καί τεχνοτροπίας, ἡ κοινωνία μας ἔχει παραγάγει μιά γενική αἰσθητικοποίηση πού ἀγκαλιάζει καί προωθεῖ ὅλες τίς μορφές κουλτούρας καί ἀντι-κουλτούρας καί κάθε παράδειγμα ἀναπαράστασης καί μή-ἀναπαράστασης. ᾿Αν ἡ τέχνη ἦταν κάποτε μιά οὐτοπική ἕννοια, δηλαδή κάτι πού δέν θά μποροῦσε ποτέ νά πραγματοποιηθεῖ, σήμερα ἡ Οὐτοπία ἐκείνη ἔχει ἐξ ὁλοκλήρου ἐπιτευχθεῖ: μέσω τῶν μαζικῶν μέσων ἐπικοινωνίας, τῆς τεχνολογίας τῶν ὑπολογιστῶν καί τοῦ ϐίντεο, ὁ καθένας τώρα εἶναι δυνάμει δημιουργός. ᾿Ακόμα καί ἡ ἀντι-τέχνη, ἡ πλέον ρίζοσπαστική ἀπό ὅλες αὐτές τίς καλλιτεχνι-

γίς οὐτοπίες, ἀναγνωρισθεῖ, ἀπό τότε πού ὁ Ντυσάμπ παρουσίασε τήν ἰματιοθή×η του καί ὁ Ἄντυ Γουόρχωλ ἐξέφρασε τήν ἐπιθυμία του νά γίνει μηχανή. Ὁ παγκόσμιος ϐιομηχανικός μηχανισμός ἔχει αἰσθητικοποιηθεῖ. Ἡ ἀπόλυτη ἀσημαντότητα τοῦ κόσμου ἔχει μεταμορφωθεῖ ἀπό τήν αἰσθητική.

Ο μοναδικός μεγάλος σκοπός τῆς Δύσης ὑποτίθε-

ται πώς είναι ή έμπορευματοποίηση, όπου τό κάθε τί νά ἀντιμετωπίζεται σάν ἐμπόρευμα, ἀλλά θά ἦταν πιό σωστό νά ποῦμε πώς ὁ ἀληθινός σκοπός τῆς Δύσης είναι ή αἰσθητικοποίηση μέ τήν κοσμοπολίτικη σκηνοθεσία της, τίς διεισδυτικές είκόνες της, ακόμα καί τήν σημειολογία της. Αυτό πού παρατηροῦμε, καί αὐτό πού προχωρεῖ πέρα ἀπό τόν ἐμπορικό ὑλισμό, εἶναι ἕνα είδος σημειολογικῆς ἀνακατάταξης τῶν πάντων μέ τή διαφήμιση, τά μέσα έπικοινωνίας καί τίς είκόνες. Κάθε τί -τό πιό ἄρρυθμο, τετριμμένο η αισχρό- αισθητιχοποιείται, «χουλτουροποιείται», «μουσειοποιείται». Κάθε τί δρίσκει μιά ἔκφραση καί ἀποκτᾶ τή δύναμη ένός σημείου. Τό σύστημα δουλεύει περισσότερο γιά τήν αποτίμηση τοῦ ἐμπορεύματος παρά γιά τήν προστιθέμενη -σέ ό,τι γιά τό έμπόρευμα σημαίνει- αίσθητική άξία.

Λέγεται πώς ή τέχνη χάνει τίς ύλικές της ποιότητες. Ή μινιμαλιστική, ἐννοιολογική, ἐφήμερη τέχνη καί ἀντί-τέχνη λέγεται πώς ἐκφράζουν μιά αἰσθητική διαφάνειας, ἐξαφάνισης, διαμελισμοῦ, ἐνῶ αὐτό πού πράγματι βλέπουμε εἶναι τό ἶδιο τό αἰσθητικό νά παίρνει

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ 20

λειτουργική μορφή. Ή τέχνη ἀναγκάζεται νά γίνει μινιμαλιστική προκειμένου νά παραστήσει τήν ίδια της τήν ἐξαφάνιση. Έχει προσκολληθεῖ στούς κανόνες αὐτοῦ τοῦ παιχνιδιοῦ ἐδῶ καί ἕναν αἰώνα τώρα. Ὅπως ὅλα τά πράγματα πού πεθαίνουν, προσπαθεῖ νά ἐπιβάλει τήν παρουσία της μέσω προσομείωσης ἀλλά γρήγορα θά ἐξαλειφθεῖ τελείως καί ἡ θέση της θά καταληφθεῖ ἀπό ἕνα τεράστιο τεχνητό μουσεῖο καί ἀπό τή φρενίτιδα δημοσιότητας.

Έκλεκτικές, πυρέσσουσες μορφές καί ἀπολαύσεις ἦταν κάποτε ἡ ἁρμοδιότητα τοῦ μπαρόκ, ἀλλά μέ τό μπαρόκ ὁ πυρετός ἦταν ταυτόχρονα τεχνικός καί ὀργανικός. Ὅπως οἱ μπαρόκ πρόγονοἱ μας, εἰμαστε ἐπίσης δημιουργοἱ ξέφρενων εἰκόνων ἀλλά, ἀντίθετα πρός αὐτούς, εἰμαστε εἰκονοπλάστες ὅχι τοῦ εἰδους πού καταστρέφουν εἰκόνες ἀλλά τοῦ εἰδους πού δημιουργοῦν μία πλησμονή εἰκόνων ἀνευ περιεχομένου. Οἱ περισσότερες σύγχρονες εἰκόνες –στό δίντεο, στή ζωγραφική ἦ στή γλυπτική, στίς ὀπτικο-ἀκουστικές, συνθετικές ἤ ὅχι εἶναι κυριολεκτικά εἰκόνες χωρίς τίποτα μέσα τους, πρόσκαιρες, ἀνούσιες καί ἀνακόλουθες. Τό μόνο πράγ-

μα πού μᾶς ἀφήνουν εἶναι ή αἴσθηση ὅτι πίσω ἀπό κάθε μιά τους ὑπάρχει κάτι πού ἔχει ἐξαφανισθεῖ. Καί αὐτά εἶναι ὅλα κι ὅλα, ἴχνη ἀπό κάτι πού ἔχει ἐξαφανισθεῖ. Τό γοητευτικό πράγμα σέ μιά μονόχρωμη ζωγραφική εἶναι ἡ ἐκπληκτική καί ὁλοσχερής ἀπουσία μορφῆς. Κάτω ἀπό τό ἔνδυμα τῆς τέχνης, κάθε αἰσθητική σύνταξη ἔχει ἐξαλειφθεῖ. Εἶναι κάτι

σάν τή γοητεία πού ἀσκεῖ πάνω μας ἡ διασεξουαλικότητα –ἡ ἐσκεμμένη ἐξάλειψη ὅλων τῶν σημείων τῆς σεξουαλικῆς διαφορᾶς. Αὐτές οἱ εἰκόνες οὖτε κρύϐουν οὖτε ἀποκαλύπτουν τίποτα, ἀντίθετα, ἔχουν ἕνα εἶδος ἀρνητικῆς ἕντασης. Τό μόνο ὄφελος πού ἀποκομίζει κανείς ἀπό μιά κονσέgβα σούπας Κάμπελ τοῦ Ἄντυ Γουόρχωλ (ἀν καί πρόκειται γιά μεγάλο ὄφελος), εἶναι ὅτι δέν αἰσθάνεται πιά ὑποχρεωμένος νά ἀναρωτηθεῖ γιά τήν ὀμορφιά ἤ τήν ἀσχήμια, τήν πραγματικότητα ἤ τή μή- πραγματικότητα, τήν ὑπερβατικότητα ἤ τήν ἐμμένεια, ὅπως ἀκριδῶς οἱ βυζαντινές εἰκόνες ἐπέτρεπαν στόν κόσμο νά παύει νά ἀμφισβητεῖ τήν ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ χωρίς νά τοῦ ζητοῦν νά παραιτηθεῖ ἀπό τήν πίστη του σ' Αὐτόν.

Έδῶ ἔγκειται τό θαῦμα. Οἱ εἰκόνες μας εἶναι σάν τίς λατρευτικές εἰκόνες: μᾶς ἐπιτρέπουν νά συνεχίσουμε νά πιστεύουμε στήν τέχνη χωρίς νά μᾶς ἀπασχολεῖ τό ζήτημα τῆς ὕπαρξής της. Έτσι θά πρέπει ἰσως νά σκεφτοῦμε τήν σύγχρονη τέχνη σάν ἕνα εἶδος τελετουργικοῦ μηχανισμοῦ μέ τελετουργικό σκοπό, χωρίς νά θεωροῦμε τήν ἀνθρωπολογική της λειτουργία καί

Ή ἀγορά εἶναι φρενήρης ἀλλά δέν ὑπάρχει ἀντιστοιχία τιμῶν εἶτε ἀνάμεσα στά ἴδια τά ἔργα εἶτε στήν ὀνομαστική τους ἀξία. Δέν παρέχουν πιά ἐκείνη τήν αἴσθηση τῆς μυστικῆς συνενοχῆς πού δίνει δύναμη στήν κουλτούρα. «Ή σύγχρονη ἀγορά τῆς τέχνης εἶναι πέραν τοῦ καλοῦ καί τοῦ κακοῦ»

παραμερίζοντας κάθε αἰσθητική κρίση. Μέ αὐτόν τόν τρόπο ξαναδρισκόμαστε πίσω στό πολιτιστικό ἐπίπεδο τῶν πρωτόγονων κοινωνιῶν (ὁ κερδοσκοπικός φετιχισμός πού παρουσιάζει ἡ ἶδια ἡ ἀγορά τῆς τέχνης ἀποτελεῖ μέρος τῆς διαφάνειας τῆς τέχνης).

τέλει μέρος τῆς διαφάνειας τῆς τέχνης). Ζοῦμε σέ μιά περίοδο ὑπέρ ἡ ὑπό-αἰσθητικῆς. Εἶναι μάταιο νά ψάχνουμε γιά συνοχή ἡ γιά τό νόημα ἑνός αἰσθητικοῦ πεπρωμένου στήν τέχνη μας. Θά ἦταν σάν νά ψάχναμε γιά τό μπλέ τοῦ οὐρανοῦ μέσω ὑπέρυθρων ἡ ὑπεριωδῶν φακῶν.

Καθώς δέν έχουμε πιά νά κάνουμε μέ ὀμορφιά ἤ ἀσχήμια ἀλλά μέ τό μή δυνατό τῆς ἐκλογῆς ἀνάμεσά τους, εἰμαστε καταδικασμένοι στήν ἀδιαφορία. Ἀλλά πέρα ἀπό τήν ἀδιαφορία καί στή θέση τῆς αἰσθητικῆς ἀπόλαυσης ὑπάρχει μιά ἐναλλακτική γοητεία. Σάν νά λέμε, ἀπό τή στιγμή πού ἀπελευθερώθηκαν ἀπό τούς ἀντίστοιχους περιορισμούς τους, ἡ ὀμορφιά καί ἡ ἀσχήμια πολλαπλασιάζονται. Ἐξωραῖζουν στό ἐπακρο τήν ὀμορφιά, ἀσχημίζουν στό ἔπακρο τήν ἀσχήμια. Ἡ σύγχρονη ζωγραφική δέν καλλιεργεῖ τόσο τήν ἀσχήμια (πού εἶναι καί αὐτή τελικά μιά αἰσθητική ἀξία) ὅσο

Ζοῦμε σέ μιά περίοδο ὑπέρ ἤ ὑπόαἰσθητικῆς. Εἶναι μάταιο νά ψάχνουμε γιά συνοχή ἤ γιά τό νόημα ἑνός αἰσθητικοῦ πεπρωμένου στήν τέχνη μας. Θά ἦταν σάν νά ψάχναμε γιά τό μπλέ τοῦ οὐρανοῦ μέσω ὑπέρυθρων ἤ ὑπεριωδῶν φακῶν.

τό ἀσχημότερο ἀπό τό ἀσχημο, τήν ἀπεριόριστη ἀσχήμια, ἐπειδή αὐτή ἀπελευθερώθηκε ἀπό τό ἀντίθετό της. ᾿Από τή στιγμή πού μπορεῖς νά ξεχάσεις τόν «πραγματικό» Μοντριάν, τούς «πραγματικούς» ναΐφ, εἶσαι ἐλεύθερος νά ξεπεράσεις σέ μοντριανισμό τόν Μοντριάν, νά είσαι πιό ἀπλοϊκός ἀπό τούς ναΐφ, κλπ. ᾿Απελευθερωμένος ἀπό τό «πραγματικό» μπορεῖς νά εἶσαι πραγματικότερος ἀπό τό πραγματικό: ὑπερπραγματικός. Ὅλα αὐτά ξεκίνησαν μέ τήν πόπ-ἄρτ καί τόν ὑπέρ-πραγματισμό, μέ τά καθημερινά ἀντικείμενα νά ἀνυψώνονται στή θέση τῶν ἔργων τέχνης καί νά διαφυλάσσονται εὐλαδῶς στό εἰρωνικό δυναμικό τοῦ φωτογραφικοῦ ρεαλισμοῦ. Ὅλες οἱ μορφές καί τά στύλ τέχνης ὑψώνονται τώρα χωρίς διάκριση μέ τόν ἶδιο τρόπο στό ὑπεραισθητικό πεδίο τῆς εἰκονικότητας.

Ύπάρχει κάτι παράλληλο πρός αὐτό στήν ἀγορά τῆς τέχνης, ὅπου, ἐπειδή ἔχουμε δεῖ τό τέλος ὅλων τῶν νόμων πού κυδερνοῦν τήν ἀξία, τό κάθε τί γίνεται «ἀκριδότερο ἀπό ἀκριδό», δαπανηρότερο στή νιοστή: οἰ τιμές ἔχουν γίνει ἀλόγιστες καί ἄγρια ὑπερδολικές. ᾿Ακριδῶς ὅπως ἡ αἰσθητική τρέχει τρελά χωρίς κανό-



νες νά τήν κυβερνοῦν, ἡ ἀγορά τῆς τέχνης γλιστρᾶ χωρίς ἔλεγχο στήν ἄγρια κερδοσκοπία λόγω τῆς ἀπουσίας τῶν νόμων πού κυβερνοῦν τήν ἀξία. Παραλογισμοί, παραφροσύνη, ὑπερβολές –ἡ τεράστια ἀνάπτυξη τῆς δημοσιότητας πού περιβάλλει τήν τέχνη συνδέεται ἀμεσα μέ τήν ἀδυναμία αἰσθητικῶν ἀποτιμήσεων. Μιά ἔκρηξη τιμῶν συνοδεύεται πάντοτε ἀπό ἀπουσία πραγματικῶν ἀξιολογικῶν κρίσεων. Αὐτό εἶναι τό συγκλονιστικό.

Έτσι ὑπάρχουν δύο ἀγορές τέχνης σήμερα. Ή μιά συνεχίζει νά ὀρίζεται ἀπό μία κλίμακα ἀξιῶν, ἀκόμη καί ἀν αὐτές εἶναι κερδοσκοπικές. Ἡ ἄλλη ἀποτελεῖται ἀπό ἐπενδεδυμένα κεφάλαια πού κυκλοφοροῦν ἀνεξέλεγκτα στή χρηματιστική ἀγορά, καθαρή κερδοσκοπία, πλήρης κινητικότητα, μέ καμιά ἀλλη φαινομενική δικαιολογία πέρα ἀπό τήν περιφρόνηση τοῦ νόμου τῶν ἀξιῶν. Αὐτή ἡ ἀγορά τέχνης μοιάζει περισσότερο μέ παιχνίδι πόκερ ἤ μέ μιά διαστημική ὅπερα παιγμένη στό ὑπερδιάστημα τῶν ἀξιῶν. Πρέπει νά σκανδαλιζόμαστε; Δέν ὑπάρχει τίποτα τό ἀνήθικο σ' αὐτό. ᾿Αν ἡ σύγχρονη τέχνη δρίσκεται πέραν τῆς ὀμορφιᾶς καί τῆς ἀσχήμιας, ἡ σύγχρονη ἀγορά τέχνης εἶναι πέραν τοῦ καλοῦ καί τοῦ κακοῦ.

Μετάφραση: Κατερίνα Κοκκινίδη

# ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ, ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ

τοῦ Κώστα Σταμάτη

ό κείμενο αὐτό γράφηκε μέ πρόθεση ἐποικοδομητική, δηλαδή προκειμένου νά συγκροτηθεῖ θετικά μία στρατηγική τῆς σύγχρονης 'Αριστερᾶς γιά τά δικαιώματα, τή δημοκρατία καί τή δικαιοσύνη. Τοῦτο ἐξηγεῖ τόσο τό ὕφος τοῦ κειμένου –πού θυμίζει κάπως μανιφέστο– ὅσο καί τήν ἀπουσία ὑποσημειώσεων σέ αὐτό.

Ι. Θεμελιώδεις ἀρχές δικαιοσύνης, ἀνάλογες συνταγματικές ἀρχές καί ἀλλοιώσεις τους στήν ἱστορική πραγματικότητα

Α. Ἡ Ἀνανεωτική Ἀριστερά ἀποδέχεται μία δέσμη θεμελιωδῶν ἀρχῶν δικαιοσύνης, τίς ὁποῖες συγκροτεῖ ἀναστοχαστικά ὡς πρός τήν πραγματική ἱστορική κίνηση τῆς ἀνθρωπότητας στούς Νέους Χρόνους. Τίς ἐκλαμβάνει ὡς ἀλληλένδετες ἀρχές, σέ μία σύνθετη σχέση ἀλληλοθεμελίωσης καί ὄχι σέ κάποια σχέση προτεραιότητας ἀνάμεσά τους. Ἀποδέχεται τίς ἀκόλουθες τρεῖς θεμελιώδεις ἀρχές δικαιοσύνης. Οἱ δύο πρῶτες εἶναι ἀρχές νομικῆς καί πολιτικῆς δικαιοσύνης, ἐνῶ ἡ τρίτη εἶναι ἀρχή κοινωνικῆς δικαιοσύνης.

Πρώτη ἀρχή: καθένας ἔχει ἐξ ἱσου μέ ὅλους τούς ἄλλους δικαίωμα στό ἱστορικῶς εὐρύτερο δυνατό ἀνάπτυγμα ϐασικῶν ἐλευθεριῶν, μέσα σέ κατάλληλα διευθετημένες δομές ὀργάνωσης τῆς ἐξουσίας. Οἱ ἐλευθερίες αὐτές ἀναφέρονται στήν ἐλεύθερη ἀνάπτυξη τῆς προσωπικότητας μέ ἀξιοπρέπεια, στήν ἐλεύθερη αὐτοπραγμάτωση τῶν ἀνθρώπων, δίχως ὅμως καταπίεση ἡ ἐκμετάλλευση εἰς ϐάρος τῶν ἄλλων. Ἐπομένως, ἡ ἀτομική ἰδιοκτησία σέ μέσα παραγωγῆς καί πόρους ζωῆς, καθώς καί ἡ οἰκονομική ἐλευθερία πού συνδέεται μέ αὐτήν εἶναι δεκτικές δραστικῶν περιορισμῶν μέ δημοκρατικές διαδουλεύσεις, καθόσον συνδέονται ἑγγενῶς μέ σχέσεις ἀνισότιμες καί ἐκμεταλλευτικές, ὅπως προκύπτουν ἰστορικά.

Δεύτερη ἀρχή: καθένας ἔχει ἐξ ἴσου μέ ὅλους τούς ἄλλους δικαίωμα στόν συλλογικό πολιτικό αὐτοκαθορισμό, στήν ἐλεύθερη πολιτική συμμετοχή στίς ἀποφάσεις σέ ζητήματα κοινοῦ ἐνδιαφέροντος, καθώς καί ἰσότιμη πρόσβαση στά δημόσια ἀξιώματα.

Τρίτη ἀρχή: σέ ὅλα τά μέλη τῆς κοινωνίας πρέπει νά ἀναγνωρίζεται ἐξ ἴσου τό δικαίωμα στίς ἴδιες τίς προϋποθέσεις γιά τήν οὐσιαστική καί ἰσότιμη ἀπόλαυση τῆς ἐλευθερίας, ἀτομικά καί συλλογικά. Οἱ κοινωνικές καί οἱ οἰκονομικές ἀνισότητες πρέπει νά περιορίζονται, διότι παρακωλύουν τίς προϋποθέσεις αὐτές.

**B.** Οἱ ἀνωτέρω ἠθικοπολιτικές ἀρχές διέπουν τόσο τόν δημόσιο ὅσο καί τόν ἰδιωτικό Ϭίο στίς νεωτερικές κοινωνίες. Τό περιεχόμενό τους διασαφηνίζεται, ἀν ἰδωθοῦν τόσο ἀπό τήν πλευρά τῶν πολιτῶν ὅσο καί ἀπό τήν πλευρά τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας, σέ σχέση ἀξιακῆς ἀντιστοιχίας.

 α) Ἀπό τήν πλευρά τῶν πολιτῶν, αὐτές οἱ ἀρχές ἐκφράζονται ἀντιστοίχως:

 Ώς ἐλευθερία καθενός προσώπου ἐν κοινωνία πρός τούς ἄλλους, μέ δυνατότητα συλλογικῆς δράσης ἀπό κοινοῦ μέ ἄλλους.

2) Ώς πολιτική αὐτονομία καθενός στήν πολιτική ζωή ἐνός κυρίαρχου κράτους ἤ καί μιᾶς ὑπερεθνικῆς πολιτικῆς ὁλοκλήρωσης, ὅπως ἡ Εὐρωπαϊκή ἕνωση.

3) Ώς διασφάλιση τῆς κοινωνικῆς ὑπόστασης καθενός, δηλαδή ἀξιοπρεπῶν ὄρων ζωῆς γιά ὅλους. Σέ ἱστορική προοπτική αὐτό ἀπαιτεῖ, σέ μία ἀσθενέστερη τιμή, ἰσότητα μεταξύ τῶν ἀνθρώπων καί τῶν λαῶν ὡς πρός ἕνα ἐλάχιστο ὅριο κοινωνικῆς εὐημερίας. Καί σέ μία ἰσχυρότερη τιμή, τήν ἶση δυνατότητα καθενός νά



απολαμδάνει μερίδιο άπο τήν κοινωνική συνεργασία τό όποῖο νά ἰκανοποιεῖ τίς εὕλογες ἀνάγκες του. "Οπως γίνεται φανερό, οἱ δύο πρῶτες εἶναι ἀρχές νομικῆς καί πολιτικῆς δικαιοσύνης, ἐνῶ ἡ τρίτη εἶναι ἀρχή κοινωνικῆς δικαιοσύνης.

6) 'Από τήν πλευρά τῶν κρατικῶν ὀργάνων, στό σύνολο τῆς θεσμικῆς συναρμογῆς τους, οἱ ἀνωτέρω ἀρχές ἐκφράζονται ἀντιστοίχως ὡς ἑξῆς:

 Ώς αὐτοδέσμευση τῆς κρατικῆς ἐξουσίας ἀπέναντι στούς ἀνθρώπους, ὡς ἰδιῶτες καί ὡς πολίτες. Συγχρόνως ὅμως καί ὡς ἐνεργητική παρεμβατικότητα στήν κατοχύρωση οὐσιαστικῶν προϋποθέσεων γιά τήν ἔμπρακτη ἀπόλαυση τῶν ἐλευθεριῶν. Παραδείγματος χάριν, ἡ ἐλευθερία κάποιου νά ἐκφράζει γραπτῶς τούς στοχασμούς του καθίσταται ἀνενεργός, ὅταν ὁ φορέας της, καθότι ἀναλφάβητος, στερεῖται γραμματικῶν γνώσεων.

2) Ώς νομιμοποίηση τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας στή συνείδηση τῶν ἐξουσιαζομένων, ἀλλά καί ὡς κυριαρχία τῆς χώρας στό πλαίσιο τῆς διεθνούς κοινότητας.

3) Ώς ὑποχρέωση προαγωγῆς τῆς ἀλληλεγγύης ἀνάμεσα στούς ἀνθρώπους καί ἀνάμεσα στίς γενεές, μέσα καί ἕξω ἀπό τά ὅρια τῆς κρατικῆς κυριαρχίας καθεμιᾶς χώρας. Καί ἐδῶ ἐπίσης οἱ δύο πρῶτες εἶναι ἀρχές νομικῆς καί πολιτικῆς δικαιοσύνης, ἐνῶ ἡ τρίτη εἶναι ἀρχή κοινωνικῆς δικαιοσύνης.

**Γ.** Οἱ ἀναφερόμενες προηγουμένως θεμελιώδεις ἡθικοπολιτικές ἀρχές ἀποκρυσταλλώνονται, σέ ἱστορικῶς ὑπαρκτές νεωτερικές κοινωνίες, περισσότερο ἡ λιγότερο εὐστοχα. Θετικοποιοῦνται ἀφενός ὡς συνταγματικές ἀρχές, ἀφετέρου ὡς ἀρχές οἰκουμενικῶν διακηρύξεων καί διεθνῶν συμβάσεων περί δικαιωμάτων.

α) Άπό τήν πλευρά τῶν πολιτῶν παρόμοιες ἀρχές

έκδηλώνονται αντιστοίχως, πρώτον, μέ θέσμιση καί ἕμπρακτο σεδασμό ἀτομικῶν δικαιωμάτων καί δικαιωμάτων συλλογικῆς δράσης. Δεύτερον, ὡς πολιτικά δικαιώματα μέσα στό κράτος ἤ καί σέ ὑπερεθνικό πολιτικό πλαίσιο. Καί τρίτον, ὡς κοινωνικά καί οἰκονομικά δικαιώματα. Ἐπίσης ὡς δικαιώματα συμμετοχῆς σέ πολιτισμικές ταυτότητες καί δικαιώματα διαφύλαξης τοῦ φυσικοῦ καί τοῦ πολιτιστικοῦ περιδάλλοντος.

6) 'Από τήν πλευρά τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας ἐκδηλώνονται ἀντιστοίχως, πρῶτον, ὡς κράτος δικαίου. Δεύτερον, ὡς πολιτική δημοκρατία, ἀντιπροσωπευτική ἤ καί μέ θεσμούς ἄμεσης δημοκρατίας. Τρίτον, ὡς κοινωνικό κράτος μέ ποικίλες προνοιακές λειτουργίες.

**Δ.** Στό μέτρο πού οἱ ἀνωτέρω ἀρχές δικαιοσύνης ἰστορικά προσλαμβάνουν θεσμική ὑπόσταση, συχνά συμβαίνει νά ὑφίστανται περικοπές στό κανονιστικό τούς περιεχόμενο, ἀλλοιώσεις καί στρεβλώσεις. Αὐτό μπορεῖ νά συμβαίνει τόσο στό θεσμικό ἐπίπεδο ὅσο καί στήν ὑποκειμένη κοινωνική δυναμική.

Στό θεσμικό ἐπίπεδο τέτοια φαινόμενα ἐκδηλώνονται, εἶτε διότι οἱ συνταγματικές ἀρχές καί οἱ διατάξεις τῆς κοινῆς νομοθεσίας δέν εἶναι πάντοτε οἱ καλύτερες δυνατές ὑπό τό φῶς τῶν ἀρχῶν τῆς δικαιοσύνης. Εἴτε διότι, ἀκόμη καί ὅποτε αὐτές εἶναι κατά τό μᾶλλον καί ἦττον σύμφωνες πρός τίς θεμελιώδεις ἡθικοπολιτικές ἀρχές, ὡστόσο δέν γίνονται ἑπαρκῶς σεϐαστές στήν πράξη.

Από τήν ἄλλη πλευρά ή ύποκειμένη κοινωνική δυναμική, ή ίδια ή κοινωνική πραγματικότητα, έγγενῶς προκαλεῖ ἀλλοιώσεις στήν ίδια τήν ἀξιακή ποιότητα τῶν συγκροτητικῶν ἀρχῶν τῆς πολιτείας. Καί προξενεῖ στρεβλώσεις στήν προβολή τῶν ἀρχῶν αὐτῶν στόν κοινωνικό χῶρο. I) 'Από τήν πλευρά τῶν πολιτῶν, ἀναχύπτουν καθημερινῶς παρεμποδίσεις στήν ἐλεύθερη ἀπόλαυση α) τῆς προσωπικῆς αὐτονομίας τῶν μέν ἕναντι τῶν δέ. Πρωτίστως από τό γεγονός ὅτι οἱ δρῶντες ἐμπλέκονται σέ σχέσεις κοινωνικῆς κυριαρχίας καί οἰκονομικῆς ἐκμετάλλευσης ὑπέρ τῆς ἄρχουσας τάξης. Συγχρόνως, οἱ ἀνθρωποι ὑφίστανται καί σχέσεις πολιτισμικῆς ἀλλοτρίωσης καί χειραγώγησης συνειδήσεων, ἀπό μηχανισμούς διαμόρφωσης τῆς κοινῆς γνώμης καί ἐκμετάλλευσης τοῦ ἐλεύθερου χρόνου.

6) Ἡ πολιτική συμμετοχή καί ἡ ἄσκηση τῶν πολιτικῶν δικαιωμάτων ἀπό τούς πολίτες εἰτε συρρικνώνονται ἀπό θεσμικούς ἡ ἕμπρακτους ἀποκλεισμούς ἀπό τή δημοκρατική ἄσκηση τῆς ἐξουσίας (π.χ. μέ καλπονοθευτικά ἐκλογικά συστήματα), εἰτε νοθεύονται ἀπό τήν καθυπόταξη τῶν πολιτικῶν διαδικασιῶν καί τῶν ἀποφάσεων στά συμφέροντα ἐξωθεσμικῶν κέντρων οἰκονομικῆς ἰσχύος, μέ διαπλοκή τῆς οἰκονομικῆς ἰσχύος καί τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας.

γ) Τέλος, ή διασφάλιση ένός έλάχιστου ἐπιπέδου κοινωνικῆς εὐημερίας γιά καθέναν ἀπειλεῖται ἡ ματαιώνεται ἀπό τό γεγονός ὅτι ἡ πολιτικῶς ὀργανωμένη κοινωνία δέν κατορθώνει νά κατοχυρώσει ἐπαρκῶς αὐτά πού θά ὀφειλε, ὑποκύπτοντας στίς ἰδιωφελεῖς πιέσεις τῶν κατόχων κεφαλαίου. Μέ ἐπίπτωση τήν ἐξάπλωση κοινωνικῆς ἀνασφάλειας εἰς βάρος τῶν ἀδυνάτων καί τήν ἄτυπη καταδίκη πολλῶν ἀνθρώπων σέ ἀναξιοπρεπεῖς ὅρους ζωῆς.

II) Από τήν πλευρά τής κρατικής ὀργάνωσης τῆς ἐξουσίας, πάλι, τέτοιες ἀλλοιώσεις καί κίνδυνοι πηγάζουν, α) ὡς πρός τό κράτος δικαίου, ἀπό ὑπέρμετρους περιορισμούς τῶν ἐλευθεριῶν, ἀπό ἀνισότιμη καί προνομιακή μεταχείριση μεταξύ τῶν πολιτῶν. Τέτοιες στάσεις καί πολιτικές ἐπιλογές συνάπτονται συχνά μέ τή βαρύνουσα καί ἀνισότιμη πολιτική ἐπιρροή τῶν κατόχων τῆς οἰκονομικῆς ἰσχύος, καθώς καί μέ τήν ἔλλειψη χρηστότητας τῶν κρατούντων.

6) Ώς πρός τήν πολιτική δημοκρατία, στρεβλώσεις καί κίνδυνοι προκύπτουν ἀπό τήν πολιτική ἀπραξία τῶν ἰδιων τῶν πολιτῶν. Κυρίως, ὅμως, ἀπό τήν πρόσδεση τῶν πολιτικῶν ἐπιλογῶν καί τῶν ἀποφάσεων τῶν κρατικῶν ὀργάνων σέ ἐξυπηρέτηση ἰδιοτελῶν συμφερόντων, κυρίως τῆς ἄρχουσας κοινωνικῆς τάξης, ἀλλά ἐνίοτε καί συντεχνιακῶς ὀργανωμένων ὁμάδων. Τοῦτο ξύνεται σέ περιόδους στίς ὁποῖες ἡ ἀγορά διεκδικεῖ φορτικά τό πρωτεῖο ἔναντι τῆς πολιτικῆς, ἐπιβάλλοντας τίς βλέψεις της ἐπί τῆς κοινωνίας.

γ) Ώς πρός τό κοινωνικό κράτος, τέλος, κίνδυνοι καί στρεδλώσεις ἀπορρέουν ἰδίως ἀπό τήν πίεση τῶν κατόχων κεφαλαίου γιά ἐπανιδιωτικοποίηση κοινωνικῶν πόρων καί γιά ἀρση τῆς συλλογικῆς εὐθύνης τῆς κρατικά ὀργανωμένης κοινωνίας ἀπέναντι στούς κοινωνικά ἀδυνάτους.

II. Οἱ ἀρχές δικαιοσύνης ὡς ἀξιακό κεκτημέ-

νο, δεκτικό διαφύλαξης καί ἀναβάθμισης σέ μία καλύτερη κοινωνία

Έπιδιώχουμε μιά Πολιτεία ἰσότητας, ὡς ὑπεύθυνη ἐπιλογή τῶν πολιτῶν. ᾿Αξιώνουμε ἰσότητα στό σεβασμό καθενός ὡς μέλους τοῦ ἀνθρώπινου γένους, ἀλλά καί ὡς πρός τή δυνατότητα τῶν ἀνθρώπων νά χαράσσουν αὐτόνομα τή ζωή τους, νά ἰδρύουν καί νά μεταβάλλουν πολιτικούς θεσμούς, νά προάγουν πλαίσια δικαιωμάτων γιά τήν κατασφάλιση τῆς κοινωνικῆς καί τῆς οἰκονομικῆς τους ὑπόστασης. Ἡ πραγμάτωση τῆς ἰσότητας ἀπαιτεῖ οἱ ὅροι πού τή διασφαλίζουν νά σταθεροποιοῦνται μέσα σέ εὐρέα ἰστορικά πλαίσια.

Ο πυρήνας τῶν ήθικοπολιτικῶν ἀρχῶν δέν μπορεῖ νά ἀποτελεῖ ἀνά πᾶσα στιγμή καί ἐξ ὑπαρχῆς ἀντικείμενο συνολικῆς ἀμφισβήτησης καί διαπραγμάτευσης. Ἐπιτρέπεται νά ἀποτελεῖ ἀντικείμενο μόνο βελτιωμένης ἐξειδίκευσης σέ σύγκριση πρός τοὑς ἱστορικῶς ἐγνωσμένους τρόπους ἀναγνώρισης τῶν ἀρχῶν. Όμοίως καί οἱ συνταγματικές ἀρχές ποὑ ὑπαγορεύονται ἀπό αὐτές τίς ἀρχές δικαιοσύνης. Όρισμένες ἀπό αὐτές εἶναι δικαιολογημένως ἀνεπίδεκτες ἀναθεώρησης. Οἱ ἀρχές αὐτές δέν εἶναι πλέον δεκτικές ἀναίρεσης ἤ κατάργησής τους, παρά μονάχα ἀνάπτυξής τους ἔτι περαιτέρω, σέ ποιοτικά ἀνώτερες ἱστορικές συνθέσεις.

Συναποτελοῦν δηλαδή μή διαπραγματεύσιμες ἀξίες καί ἀρχές, δεσμευτικές γιά ὁποιαδήποτε δημοκρατική διαδούλευση, ὁποιαδήποτε συγκυριακή πλειοψηφία καί ἀν σημειωθεῖ στήν ἐκδαση τῆς διαδούλευσης. Συνθέτουν, ἑπομένως, ἕνα ὀρθολογικό πλαίσιο ὡς ὅρο ἀξιακῆς συγκρότησης τῶν σκοπῶν τῶν δρώντων, ἀλλά καί ὡς ὅρο ἀποτίμησης τῶν θεσμῶν πού ὑπάρχουν ἤ ἐγκαθιδρύονται. Μέ τήν ἔννοια αὐτή, ἰσχύουν ἤδη πριν ἀπό κάθε μεμονωμένη συζήτηση, εἶτε ἰδιωτική εἶτε δημόσια, πρίν ἀπό κάθε ξεχωριστή πολιτική διαβούλευση.

ση. Στή μακροϊστορική κίνηση τοῦ ἀνθρώπινου γένους ξετυλίγεται μία ίστορικῶς σπειροειδής μαθησιακή διαδικασία. Μέσα ἀπό αὐτή τά ἕλλογα μέλη τῆς ἀνθρωπότητας κατάφεραν νά ἀντιληφθοῦν, ὕστερα ἀπό ἀμέτρητες ἀνταλλαγές ἐπιχειρημάτων, μέσα ἀπό ἀτελείωτες κοινωνικές συγκρούσεις καί διαλογικές διαμάχες, ὅτι εἶναι καλό κάποιες ἀρχές τοῦ δίου νά μή θεωροῦνται πλέον ἀμφισδητήσιμες ἀνά πάσα στιγμή. Ὅτι, δηλαδή, κάποιες ἀρχές τοῦ πράττειν ἀρμόζει νά ἀποτελοῦν ἕνα μετασυμβατικό πλαίσιο γιά μία στοιχειωδῶς εἰρηνική συμδίωση.

Τό πλαίσιο δικαιωμάτων καί θεσμῶν πού συνδέεται μέ τό δημοκρατικό καί κοινωνικό κράτος δικαίου, δέν μπορεῖ πιά νά ἀναιρεθεῖ στήν ἑσωτερική του ἀλληλουχία, παρά μονάχα μέ κόστος μιά ἀνεπιθύμητη ἱστορική ὀπισθοδρόμηση. Τό πλαίσιο αὐτό ἀφήνεται ἐφεξῆς ἀνοικτό μονάχα σέ βελτίωση καί ἐμπλουτισμό του. Ή πολιτική δημοκρατία ἐνέχει ἕναν ἀνοικτό κανονιστικό ὀρίζοντα, ἀποκλειομένης τῆς ἐπιστροφῆς σέ ἀτελέστε-

ρες μορφές πολιτικῆς καί κοινωνικῆς ὁλοκλήρωσης, ὅπως αὐτές τοῦ παρελθόντος. Ύπ' αὐτό τό πρίσμα, ἡ νεοφιλελεύθερη διεύθυνση τῶν κοινωνιῶν σήμερα ἀποτελεῖ μία τεράστια ἱστορική καί ἀξιακή παλινόρθωση μιᾶς κατ' ἐπίφασιν φιλελεύθερης ὀλιγαρχίας.

Λόγου χάριν, μετά ἀπό τήν ἀνάπτυξη συνεκτικῶν δομῶν κοινωνικῆς πρόνοιας καί ἀσφάλισης, στό μεταπολεμικό κοινωνικό κράτος, κρίνεται μή ἀναστρέψιμο πλέον νά ὑπάρχει καί νά λειτουργεῖ ἀποδοτικά ἕνα σύστημα κοινωνικῆς ἀσφάλισης ὅλου τοῦ πληθυσμοῦ. Διαπραγματεύσιμο μπορεῖ νά εἶναι ἀπλῶς τό περιεχόμενο τῶν προστατευτικῶν του ρυθμίσεων, ἡ ἕκτασή τους κλπ.

Έφόσον τά ζητήματα τοῦ πρακτέου τίθενται μέ παρόμοιο τρόπο, είναι δυνατόν νά αἴρεται ἡ νά μετριάζεται ἡ σχετικότητα τῶν ἀπόψεων ὡς πρός αὐτά, μέσα σέ ὁρισμένο κοινωνικό πλαίσιο ἱστορικῶς προσδιορισμένο. Φερ' εἰπεῖν, ἡ ἀξιολογική δέσμευση ὑπέρ τῆς διαφύλαξης τοῦ φυσικοῦ, τοῦ οἰκιστικοῦ καί τοῦ πολιτιστικοῦ περιδάλλοντος, αὐτή καθ' ἑαυτήν, δέν μπορεῖ νά κλονιστεῖ μέ ὀρθολογικά ἐπιχειρήματα. Οὖτε μπορεῖ νά χαρακτηριστεῖ ὡς ἀξία «σχετική» μέ τήν εἰδικότερη κλίμακα ἀξιῶν ὁποιουδήποτε. Ἡ ἀδιαφορία γιά τήν ποιότητα τοῦ περιδάλλοντος εἶναι στάση μή ὀρθολογική, κατ' ἀρχήν γιά τόν ἀπλό λόγο ὅτι μακροπροθέσμως ἐγκυμονεῖ σοδαρό κίνδυνο γιά τήν ἰδια τήν ἑπιδίωση τοῦ ἀνόητου ὑποστηρικτή της!

Παρόμοια στάση δέν μπορεῖ νά γίνει δεσμευτική, διότι είναι άνεπίδεκτη καθολίκευσης. "Αν όλοι σκέπτονταν καί ἔπρατταν ἔτσι, τότε πιθανότατα τό περιδάλλον θά κατέρρεε, πρός άνυπολόγιστη ζημία όλων τῶν έμδίων ὄντων. Αὐτό παραβλέπουν ὅσοι δημαγωγοῦν μέ τήν προσδοκία τό «δικαίωμα στήν κατοικία» νά ύπερισχύσει έναντι τῆς προστασίας τῶν δημόσιων καί τῶν δασικῶν ἐκτάσεων, ὥστε οἱ τελευταῖες νά ἀφεθοῦν ἔκθετες στήν ίδιωτική δουλιμία και αύθαιρεσία. Αὐτή ή άνεύθυνη στάση ἐπιδειχνύει πλήρη ἀδιαφορία μήπως ἡ ύλοποίησή της καταλήξει σέ ἀποψίλωση τοῦ ἐδάφους, έρήμωση, λειψυδρία κλπ. Τό «δικαίωμα στήν κατοικία», έν προκειμένω, χρησιμοποιεῖται ώς ψευδώνυμο γιά τήν άπουσία σοβαρης στεγαστικης πολιτικης τοῦ κράτους, ίκανής νά διασφαλίσει αποτελεσματικά αὐτό τό βασικό κοινωνικό δικαίωμα γιά όλους.

Κατά τά ἄλλα, ἀναμφίδολα, εἶναι θεμιτό νά διαμορφώνονται διαφορετικές ἤ καί ἀντιμαχόμενες γενικές προσεγγίσεις γιά τήν οἰκολογική εὐστάθεια καί τό περιδάλλον. Άλλά καί αὐτῶν ἀκόμη ἡ ποιότητα μπορεῖ κάλλιστα νά κριθεῖ ἀπό τό κατά πόσον καθεμία γενική οἰκολογική θεώρηση καταφέρνει νά ἀναδείξει τό δάθος τοῦ ζητήματος, τή σύνδεσή του μέ τίς κυρίαρχες ἀντιλήψεις γιά τήν παραγωγή καί τήν κατανάλωση. Καί ἀποτιμᾶται ἀναλόγως ἄν εἶναι σέ θέση νά εἰσηγηθεῖ τίς προσφορότερες σωστικές προτάσεις γιά τήν οἰκολογική ἰσορροπία στόν πλανήτη, γιά τήν καλύτερη δυνατή ἀξιοποίηση τῶν φυσικῶν πόρων κλπ.

Μακροπροθέσμως, τό πλαίσιο δικαιωμάτων καί θε-

σμῶν πού ἀρτιώνει τό δημοχρατικό καί κοινωνικό κράτος δικαίου, ἐπιτρέπει ἀκόμη καί τήν ἄρση ἐκείνων τῶν συστατικῶν χωρισμῶν τῆς ἀστικῆς κοινωνίας πού παγιώνουν τήν κοινωνική ἐκμετάλλευση καί τήν ἀνελευθερία. Τέτοιος εἶναι κατ' ἐξοχήν ὁ χωρισμός ἀνάμεσα σέ ἐργασία καί σέ κατοχή μέσων παραγωγῆς, ἀνάμεσα στήν παραγωγή οἰκονομικῶν ἀξιῶν ἀπό τίς δυνάμεις τῆς μισθωτῆς ἐργασίας καί στή μονομερή ἰδιοποίηση αὐτῶν τῶν ἀξιῶν ἀπό τούς κατόχους τῶν μέσων τῆς ἐργασίας.

Η ἀνανεωτική Ἀριστερά ἀντιλαμβάνεται τά δικαιώματα καί τούς θεσμούς θετικῶς μέν ὑπό τό πρίσμα τῶν ὅρων πού ἀπαιτοῦνται γιά μιά ζωή, προσωπική καί δημόσια, ἄξια νά τή ζεῖ κανείς. Καί ἀρνητικῶς ἀπό τή σκοπιά τῶν πάσης φύσεως διακυβεύσεων εἰς βάρος τῶν ὅρων τῆς κοινωνικῆς ζωῆς. Οἱ σπουδαιότερες ἀπό αὐτές προέρχονται ἀπό τήν ἐγωιστική καί κτητική μορφή κοινωνικότητας πού προσιδιάζει στίς κεφαλαιοκρατικές σχέσεις παραγωγῆς καί ἀνταλλαγῆς.

Δέν μᾶς ἰκανοποιεῖ μία ἁμιγῶς δικαιωματοκεντρική θεώρηση τῆς δικαιοσύνης καί τῆς δημοκρατίας. Αὐτή ἀποδεικνύεται κουτσουρεμένη, ἐνόσω ἀποφεύγει νά ἀνατρέξει στή δομική συγκρότηση τῆς πολιτικῆς οἰκονομίας. ᾿Αποενοχοποιεῖ τή δομική παραγωγή ἀδικίας ἀπό τίς κεφαλαιοκρατικές σχέσεις παραγωγῆς καί ἀνταλλαγῆς. Ἄν δέν ξεπέφτει σέ καθαρή ἠθικολογία, συνήθως ἀρκεῖται σέ διακήρυξη ἀρχῶν δικαιοσύνης μέ ἰσχνή ἱστορική ἀναφορικότητα καί ἐλλειμματική κοινωνική δραστικότητα. ᾿Ακόμη καί ἄν εἶναι καλοπροαίρετη, ἀδυνατεῖ νά στοχαστεῖ ἐπαρκῶς γύρω ἀπό τούς ποικίλους κινδύνους πού θίγουν τούς ἴδιους τούς ὄρους ἀναπαραγωγῆς τῆς κοινωνίας.

III. Ζῶνες ἐλευθερίας ἀλλά καί ὑπόβαθρο κυριαρχίας καί ἐκμετάλλευσης

Α. Οἱ ἱστορικῶς διαπλασμένοι θεσμοί τῆς νεωτερικότητας διαλαμβάνουν ἀνεκτίμητα στοιχεῖα νομικοῦ ἐξορθολογισμοῦ. Τέτοια στοιχεῖα ἔχουν ἀποκρυσταλλωθεῖ στίς θετικοποιημένες ἀρχές τοῦ δημοκρατικοῦ κράτους δικαίου. Στίς σύγχρονες, σύνθετες ἔννομες τάξεις κατοχυρώνεται μία τριεπίπεδη περιοχή ἐλευθερίας. Αὐτή διέπεται θεσμικά ἀπό ἀρχές α) ἀτομικῆς ἐλευθερίας. Αὐτή διέπεται θεσμικά ἀπό ἀρχές α) ἀτομικῆς ἐλευθερίας. συγκρότησης τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας σε συστήματα πολιτικῆς ἀντιπροσώπευσης, γ) ἀρχές ποῦ νά διευκολύνουν τήν ἕμπρακτη ἀπόλαυση τῶν προηγουμένων (ἐνεργός παρέμβαση τοῦ κράτους μέ στόχους ἀναδιανομῆς κοινωνικοῦ εἰσοδήματος, κοινωνικά δικαιώματα, συνανήκειν σέ συλλογικές ταυτότητες κλπ.).

Οἱ ἀρχές αὐτές ἀπό τήν πλευρά τῶν πολιτῶν ἐγγυῶνται Ι) τήν ἰδιωτική ἄσκηση τῆς αὐτονομίας, μέ ἐλεύθερη ἐπιλογή σχεδίων ζωῆς τοῦ καθενός. ΙΙ) Τή δημόσια ἄσκηση τῆς αὐτονομίας, μέ ἐλεύθερη καί ἰσότιμη ἐπικοινωνιακή δράση καί μέ δημοκρατική σύμπρα-

#### Κώστας Σταμάτης

ξη στήν ἄσκηση τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας. ΙΙΙ) Τήν παοοχή κοινωνικῆς προστασίας σέ ὅλους, ἰδίως στίς κοινωνικά ἀσθενέστερες κατηγορίες πολιτῶν. ᾿Από τήν πλευρά πάλι τῆς κρατικῆς ἐξουσίας ἀξιώνεται κατ' ἀρχήν ἡ οὐδετερότητά της ἕναντι τῶν κοσμοθεωρητικῶν διαφορῶν καί τῶν ποικίλων πεποιθήσεων περί ἀγαθοῦ τῶν πολιτῶν.

Κατά συνέπεια ή κανονιστική σφαίρα τῆς ἐλευθερίας ἐγγυᾶται τήν ἀκώλυτη πορεία ζωῆς καθενός, μέ ἀμερόληπτο τρόπο. Τοῦτο ἀπαιτεῖ ἴση προσοχή τῶν πολιτῶν ἀπό τά κρατικά ὄργανα, καθώς καί τό σεβασμό, ἀπό τήν πλευρά τοῦ κράτους, τῆς κοσμοθεωρητικῆς πολυαρχίας σέ μία πολυφωνική κοινωνία. ἕνα δημοκρατικό κράτος δικαίου θά ἐπιτρεπόταν ἴσως νά εὐνοεῖ ὀρισμένες στάσεις καί μορφές ζωῆς. Όχι ὅμως καί νά τίς ἐπιβάλλει σέ ὅσους ἐννοοῦν νά ἐνστερνίζονται δικαιωματικά ἄλλες πεποιθήσεις περί τοῦ καλοῦ δίου.

Τό νόημα τῆς πρακτικῆς αὐτονομίας ἐπιδάλλει σέ καθένα μία τριπλή ὑποχρέωση. Πρῶτον, τήν ἐπίδειξη ἀνεκτικότητας ἐναντι οἱασδήποτε διατύπωσης διαφωνίας ἀπό τούς ἄλλους. Δεύτερον, τήν ἀνοχή πρός τίς διαφορετικές γενικές ἀντιλήψεις περί τοῦ χρηστοῦ ϐίου, τίς ὑποῖες ἀσπάζονται οἱ ἄλλοι, σέ ἀτομικό ἤ συλλογικό ἐπίπεδο. Τρίτον, παροχή ἀλληλεγγύης τοῦ καθένα πρός τούς ἄλλους.

Η πρακτική αυτονομία ἐκδιπλώνεται καί ἀναπτύσσεται μέσα σέ ἐπικοινωνιακές δομές πού κατατείνουν σέ εὐρύτερες συνεννοήσεις ἀνάμεσα στούς πράττοντες. Συγχρόνως συμπροσδιορίζεται ἀπό τόν συνεργατικό χαρακτήρα τῆς ἀναπαραγωγῆς μιᾶς σύνθετης κοινωνίας στό σύνολό της. Ἀφορᾶ σέ πτυχές τοῦ πράττειν, στή μόρφωση καί τήν ἐργασία τοῦ ἀνθρώπου, στόν ἑλεύθερο χρόνο καί τόν ἰδιωτικό δίο του, στήν πολιτική δράση του κλπ. Ἐκδηλώνεται μέσα σέ δομές συνολικῆς κοινωνίας, οἱ ὁποῖες προσδιορίζουν καί συχνά περιορίζουν τό φάσμα τῶν προσφερόμενων εὐκαιριῶν καί ἐπιλογῶν στήν ἑλεύθερη ἀνάπτυξη καθενός.

Προχειμένου νά προφυλάσσονται οἱ πολίτες ἀπό ἕναν ἑτερόνομο προσδιορισμό τοῦ ἠθικῶς ὀρθοῦ ἐκ μέρους τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας, ἀνακύπτει ἡ ἀδήριτη ἀνάγκη τό δικαιϊκό πεδίο νά τηρεῖ ὀρισμένη ἀπόσταση ἀπό τό πεδίο τῆς ἠθικῆς καί ἰδίως ἀπό τή ζώνη τῆς ἑπικρατούσας κοινωνικῆς ἡθικότητας.

**B.** 'Από τήν ἄλλη πλευρά, ἐν τούτοις, ἀναπτύσσεται μία κανονιστική σφαίρα κοινωνικῆς κυριαρχίας. Αὐτή παρεμβαίνει ἐξ ὑπαρχῆς καί στρεβλωτικά στήν ἰσότιμη ἀπόλαυση τῆς αὐτονομίας, τόσο σἑ προσωπικό ὅσο καί σἑ συλλογικό ἐπίπεδο. 'Υποτίθεται ὅτι τό ἄτομο ἀναγορεύεται σἑ κυρίαρχο δημιουργό τῆς ἰδιας του τῆς ζωῆς καί σἑ αὐτόνομο κριτή τοῦ παντός. Ώστόσο, ἡ βέβηλη κοινωνική πραγματικότητα ἀπλώνει πάνω ἀπό τήν ὕπαρξή του ἑτερόνομους καταναγκασμούς ἤ τῆς ἑμβάλλει ἐσωτερίκευση τῆς καταστολῆς καί φρόνημα ὑποταγῆς.

Η έλεύθερη χάραξη καί ἐπίτευξη σχεδίων ζωῆς στίς

ἀστικές κοινωνίες τοῦ γενικευμένου ἀνταγωνισμοῦ ἀποδαίνει ἐντελῶς συμπτωματική καί τυχαία. Παρεμποδίζεται ἐγγενῶς ἀπό σχέσεις ἐξουσίας καί ποικίλους ἑτεροκαθορισμούς, πού καταλαμδάνουν τήν κοινωνική ὕπαρξη τῶν ἀνθρώπων. Όχι μόνον ἀπό τή θέση τους στόν κοινωνικό καταμερισμό ἐργασίας, ἀλλά καί ἐξ αἰτίας ἰδιοτήτων πέρα ἀπό αὐτόν, ὅπως ἀλλοδαπός, μετανάστης, ἀλλόθρησκος. Μέ τήν ἀλματώδη ἐκμηχάνιση καί μέ τήν αὐτοματοποίηση τῆς παραγωγικῆς διαδικασίας οἱ ἀντικειμενικοί ὅροι τῆς ἑργασίας ἀποκτοῦν ὁλοένα μεγαλύτερη αὐτοτέλεια ἀπέναντι στή ζωντανή ἐργασία. Συγχρόνως, ὁ κοινωνικός πλοῦτος προδάλλει ἀπέναντι στήν ἑργασία ὡς ξένη καί κυρίαρχη δύναμη, μέ συνεχῶς μεγαλύτερες διαστάσεις.

Παρομοίως, ή έλεῦθερη ἀνάπτυξη τῆς συλλογικῆς αὐτονομίας καί ἡ πολιτική συμμετοχή ἀλλοιώνεται ἀπό τήν ἄνιση κατανομή κοινωνικῆς ἰσχύος, πού πηγάζει πρωτίστως ἀπό τίς ὑποκείμενες σχέσεις ταξικῆς κυριαρχίας καί ἐπιδολῆς. Στά πολιτικά συστήματα χωρῶν μέ προηγμένες δομές καπιταλιστικῆς συσσώρευσης οἱ κορυφές τῶν κυρίαρχων πολιτικῶν δυνάμεων ἐπηρεάζονται καθοριστικά ἀπό ἐξωθεσμικά κέντρα οἰκονομικῆς ἰσχύος καί πολύ λιγότερο ἀπό τά συμφέροντα τῆς ἐκλογικῆς τους βάσης.

Όμιλώντας σχηματικά γιά κανονιστική σφαίρα τῆς κυριαρχίας, ἀξίζει νά γίνουν ἐδῶ δύο ἀκόμη διευκρινίσεις. Στό μέτρο πού ἡ κοινωνική κυριαρχία διαμεσολαδεῖται ἀπό κανόνες δημοκρατικοῦ καί κοινωνικοῦ κράτους δικαίου, ἰστορικῶς ὑπόκειται σέ μετριασμούς καί σχετικοποιήσεις, ὥστε νά διευρύνεται κάπως ἡ ἐλευθερία τῶν κυριαρχουμένων. Αὐτό συμβαίνει τόσο στίς σχέσεις ἰδιοκτησίας, τούς δύο τελευταίους αἰῶνες, ὅσο καί στήν ἄσκηση τῆς οἰκονομικῆς ἐλευθερίας. Κατά τά λοιπά ὅμως ἡ κοινωνική ἐξουσία τῶν κυρίαρχων τάξεων καί στρωμάτων ἀσκεῖται ἐν πολλοῖς μέ ἐξωθεσμικό τρόπο, μέσα ἀπό τίς ἀπρόσωπες κανονικότητες τῆς ἀγορᾶς, γι' αὐτό καί δύσκολα τιθασσεύεται ἀπό τούς πολιτικούς θεσμούς καί τίς δικαιϊκές ρυθμίσεις.

Η αύτονομία τῶν προσώπων καί ἡ αὐτοδιάθεση τῶν λαῶν ἀπαιτοῦν τήν εὐρύτερη δυνατή ἀλληλεγγύη, προκειμένου νά ίκανοποιοῦνται μέ τόν καλύτερο δυνατό τρόπο οι θεμιτές ανάγκες και τα εύλογα συμφέροντα όλων τῶν μελῶν τῆς κοινωνίας. Τό ἴδιο ἰσχύει γιά τή διεθνή κοινωνία στό σύνολό της, ίδίως στή σύγχρονη διάστασή της ώς παγκόσμιας κοινότητας. Όμως ή πλήρωση τῶν αἰτημάτων αὐτῶν προϋποθέτει ὅτι πρέπει νά άρθοῦν τά παρεμποδίσματα τῆς πανανθρώπινης χειραφέτησης. Θέτει, έπομένως, ζητήματα ὑπέρβασης ἤ μετριασμού θεμελιωδών δομιχών χωρισμών στίς χεφαλαιοκρατικές κοινωνίες σέ παγκόσμια κλίμακα, όπως ό χωρισμός κατόχων μέσων παραγωγῆς καί ὄσων στεροῦνται τέτοιων μέσων. Ο ἀγώνας γιά πραγματική έλευθερία καί οὐσιαστική ἰσότητα εἶναι ἀγώνας γιά τή δημιουργία τῶν ὄρων γιά τέτοια ἐλευθερία καί ἰσότητα.

Τόσο στό πεδίο τῆς δικαιοπολιτικῆς δικαιοσύνης, όσο καί σέ ἐκεῖνο τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης ἡ ἀνανεωτική ᾿Αριστερά προτείνει αἰτήματα πού ἀνταποκρίνονται σέ γενικεύσιμα συμφέροντα, ἄλλοτε πέρα ἀπό τούς ταξικούς φραγμούς τῆς ἀστικῆς κοινωνίας καί ἀλλοτε ἐναντίον αὐτῶν τῶν φραγμῶν. Ἐπιδιώκει ἕνα πραγματικά «γενικό συμφέρον» ὅλων, συναρτημένο μέ τήν ἀπελευθέρωση τῆς οἰκουμένης ἀπό ταξική καταπίεση καί ἐκμετάλλευση, μέ τή χειραφέτησή της ἀπό οὐσιαστική ἀνισότητα καί στρεβλή ἐλευθερία. Ἡ καπιταλιστική δομή συμφερόντων, τουναντίον, συναρτᾶται μέ μερικευτικά συμφέροντα, ἀνεπίδεκτα γενίκευσης ἀπό ἀποψη οἰκονομική, οἰκολογική καί ἡθική.

Όραμα τῆς ριζοσπαστικῆς καί οἰκολογικῆς Ἀριστερᾶς εἶναι μία εὕτακτη κοινωνία, στήν ὁποία ἡ ἐλεύθερη αὐτοπραγμάτωση καί πλήρης ἀνάπτυξη καθενός νά εἶναι προϋπόθεση γιά τήν ἐλεύθερη αὐτοπραγμάτωση ὅλων. Μία κοινωνία ἐγκοινωνισμένων ἀνδρῶν καί γυναικῶν, ὡς συνασπισμένων παραγωγῶν, πού, μέ τά λόγια τοῦ Μάρξ, «θά ρυθμίζουν ὀβθολογικά αὐτήν τήν ἀνταλλαγή τῆς ὕλης μέ τή φύση, θά τήν ὑποτάσσουν στόν κοινό ἕλεγχο ἐκ μέρους τους, ἀντί νά κυριαρχοῦνται ἀπό αὐτήν σάν ἀπό μιά τυφλή δύναμη, ὅταν θά τήν πραγματοποιοῦν μέ τή μικρότερη δυνατή δαπάνη δυνάμεων καί κάτω ἀπό ὅρους ἀντάξιους καί ταιριαστούς πρός τήν ἀνθρώπινη φύση τους».

Σέ μία σοσιαλιστική κοινωνία ή σταδιακή κατάργηση τῆς ταξικῆς ἐκμετάλλευσης καί ἐπιδολῆς θά σήμαινε μία ἀληθινά πανανθρώπινη χειραφέτηση. Διότι τά κοινωνικά ὑποκείμενα, πού θά ἐπιζητοῦσαν τοῦτο, δέν θά φιλοδοξοῦσαν νά καταστοῦν αὐτά κυρίαρχη τάξη στή θέση τῶν ἀντιπάλων τους. Διαφορετικά θά ἀναπαραγόταν ὁ χωρισμός μεταξύ ἐκμεταλλευτῶν καί ὑφισταμένων ἐκμετάλλευση ἀπλῶς μέ διαφορετικούς πρωταγωνιστές, μέ ἀλλαγμένα πρόσημα. Τό ζητούμενο, ὅμως, εἶναι νά πάψει ὁ κοινωνικός μηχανισμός πού διαιωνίζει παρόμοιο χωρισμό.

Τό προαναφερόμενο «γενικό συμφέρον», ἀκριδῶς χάρι στήν ἀνιδιοτέλεια πού τό διέπει, εἶναι συμφέρον πράγματι καθολικό καί οἰκουμενικό. Καί εἶναι τέτοιο, διότι ἡ ἐλεύθερη ἀνάπτυξη τῆς ἀτομικότητας καθενός σέ ὅλο τόν πλοῦτο τῶν δυνατοτήτων τῆς εἶναι αὐτοσκοπός. Δέν εἶναι ἀπλῶς μέσον εἰτε γιά καλύτερες ἀπολαδές καθενός, εἰτε γιά καλύτερες ἐπιδόσεις του πρός ὄφελος τοῦ κοινωνικοῦ συνόλου. Πρόκειται γιά συμφέρον πού «μεροληπτεῖ» πρός τό καλῶς νοούμενο πεπρωμένο τῆς ἀνθρωπότητας.

Στήν προοπτική ἐμπέδωσης σοσιαλιστικοῦ τρόπου ὀργάνωσης τῆς κοινωνικῆς ζωῆς ἡ μόνη ἐκδοχή «οἰκονομικῆς ἑλευθερίας» ποὑ τείνει νά ἐκλείψει εἶναι αὐτή ποὑ προαπαιτεῖ ἀτομική ἰδιοκτησία πάνω σέ μέσα παραγωγῆς. ᾿Αντιθέτως ἡ οἰκονομική ἐλευθερία, καλῶς νοούμενη, θά μποροῦσε νά ἀναπτύσσεται σέ κοινή βάση συνεργασίας. Μέ ἐνεργητική συμμετοχή καθενός στήν παραγωγή καί τή διανομή τῆς κοινωνικῆς εὐημερίας, μέσα ἀπό δημοκρατικές διαβουλεύσεις ἀνάμεσα σέ ἑλεύθερους καί ἴσους πολίτες. Όσο γιά τίς ἄλλες ἀτομικές ἐλευθερίες, ὅχι μόνο δέν πρόκειται νά συρρικνωθοῦν σέ μία κοινωνική καί οἰκονομική δημοκρατία ἐλευθέρως συνασπισμένων παραγωγῶν τῆς ἴδιας τους τῆς ζωῆς, ἀλλα μέλλουν νά ἀναζωογονηθοῦν στό περιεχόμενό τους.

'ίδίως ἀξίζει νά ὑπογραμμισθεῖ ὅτι ζητήματα περί τοῦ ἀγαθοῦ, ἡ προσωπική ἐλευθερία, ἡ ἐλευθερία συνείδησης καί λόγου καί ἐν γένει οἱ ἀτομικές ἐλευθερίες πού συνάπτονται πρός τήν ἀπαρεμπόδιστη ἀνάπτυξη τῆς προσωπικότητας θά παρέμεναν στήν αὐτόνομη κρίση καί τό forum internum τοῦ ὑποκειμένου. Ώς τέτοιες θά ἔπρεπε νά προφυλάσσονται ἀπό ἐκτιμήσεις καί ἀποφάσεις πλειοψηφικοῦ χαρακτήρα. Αὐτή θά ἦταν σέ γενικές γραμμές μία πειστική ἀπάντηση ἀπέναντι σέ βάσιμους φόβους πού ὁ πολιτικός φιλελευθερισμός ἐκφράζει, μήπως ὁ ἀνοικτός χαρακτήρας τῆς δημοκρατικῆς διαβούλευσης ἀπολήξει σέ μία τυραννία τῆς πλειοψηφίας.

#### ΙV. Ίστορικό τό ἀνάπτυγμα τῆς ἴσης ἐλευθερίας

Α. Ἡ νομιμοποίηση μιᾶς ἔννομης τάξης διαδαθμίζεται ἀναλόγως τοῦ δαθμοῦ στόν ὁποῖο οἱ θεσμοί τῆς εἶναι σέ θέση νά ϱυθμίζουν μέ δίκαιο τρόπο τίς νομικῶς ἐνδιαφέρουσες σχέσεις τῶν ἀνθρώπων. Κρίνεται, δηλαδή, ἀνάλογα μέ τήν ἰκανότητά της νά ἐπιλύει στοιχειωδῶς ὀρθά καί ἀποτελεσματικά τίς ἔννομες διαφορές καί τίς συγκρούσεις συμφερόντων στούς κόλπους της. Γιά νά μπορεῖ, ὅμως, νά ἐπιτελέσει αὐτή τήν ἀποστολή, χρειάζεται οἱ θεμελιώδεις διευθετήσεις της νά εἶναι καί οἱ ἴδιες ὀρθές, ἄξιες νά προσελκύσουν τήν ἀδίαστη συγκατάθεση τῶν πολιτῶν.

Τοῦτο, ὅμως, παρακωλύεται μονίμως ἀπό τήν ὕπαρξη δομῶν πού εὐνοοῦν σχέσεις ἐκμετάλλευσης καί ἀνισότητας μεταξύ τῶν πολιτῶν, σέ πείσμα τῆς τυπικῆς ἰσότητας ὅλων ἕναντι τοῦ νόμου. Οἱ ἀνισωτικές κοινωνικές δομές ἐπηρεάζουν καθοριστικά τήν ίδια τήν ἀπόλαυση τῶν ἀτομικῶν, τῶν πολιτικῶν καί τῶν κοινωνικῶν δικαιωμάτων τῶν πολιτῶν. Ἐτσι, ἀφενός ἡ νομιμοποίηση της έννομης τάξης αποτελεί συνεχώς ζητούμενο, άφετέρου οι βασικές άρχές της υπόκεινται διαρχῶς σέ ἐπανερμηνεῖες. Ἐκτιμήσεις αὐτοῦ τοῦ είδους, πάντως, είναι δυνατόν νά γίνουν μονάχα ἀπό τήν ἐπιτελεστική σκοπιά προσώπων πού ἐννοοῦν νά κρίνουν τήν ποιότητα τῶν θεσμῶν, τῶν ἀρχῶν καί τῶν κανόνων πού διέπουν τή ζωή τους. Καί ὄχι βεβαίως άπό τή σκοπιά ένός ἀμέτοχου παρατηρητη τῶν κοινωνικῶν δρωμένων.

Κανένας δέν νομιμοποιεῖται νά ἐπιζητεῖ περισσότερη ἐλευθερία ἀπό τούς ἄλλους ἤ περισσότερη προσοχή ἀπό τήν πολιτική ἐξουσία σέ σύγκριση πρός τούς ἄλλους. Ἐκτός, ϐεβαίως, ἀν πρόκειται γιά πρόσωπο πού ἀπό ὁρισμένη εἰδική πλευρά ϐρίσκεται ἀνυπαιτίως

σέ μειονεκτική θέση σέ σχέση πρός τούς ἄλλους. Γιά τό λόγο αὐτόν ἀξιώνεται κατ' ἀρχήν ἡ σύμμετρη ἀναγνώριση ἴσης ἐλευθερίας γιά ὅλους. Ὅπως στήν ἡθική σφαίρα, ἔτσι καί στήν ἔννομη τάξη τά ἀνθρώπινα ὑποκείμενα ὀφείλουμε κατ' ἀρχήν νά σκεπτόμαστε στήν προοπτική μιᾶς δυνητικῆς ἐναλλαγῆς θέσεων. Ὀφείλουμε νά σκεπτόμαστε ὡς δημιουργοί ἀρχῶν καί κανόνων πού νά καταλαμβάνουν τή συμπεριφορά ὅχι μόνον τοῦ ἑαυτοῦ μας, ἀλλά ὅλων.

Έτσι μποροῦμε νά σκεπτόμαστε μαζί μέ τούς όμοίους μας καί χάριν ὅλων, δηλαδή ὡς ἰσότιμα μέλη τῆς ἀνθρωπότητας. Ἐφόσον μετέχουμε στήν κοινωνική συνὑπαρξη, νοιαζόμαστε νά πείθουμε τούς ἄλλους γιά τήν ὀρθότητα τῶν ἀξιώσεων ἰσχύος καί τῶν πρακτικῶν κρίσεών μας. Ἀξιώνουμε οἱ ἀρχές καί οἱ ἀποφάσεις περί τοῦ πρακτέου νά ἰκανοποιοῦν κατά τό δυνατόν ἰσομερῶς τήν εὐχέρεια καθενός γιά αὐτόνομη πορεία ζωῆς, σέ συνεργασία μέ τούς ἄλλους. Γιά νά διευκολυνθεῖ τοῦτο, οἱ ἀρχές καί ἀποφάσεις πού προκρίνονται πρέπει νά ἰκανοποιοῦν ἕννομα ἀγαθά πού ὑπερφαλαγγίζουν τήν ἰδιοτελή ἐπιζήτηση εὐτυχίας των ἐπί μέρους προσώπων, ἀνταποκρινόμενα σέ συμφέροντα πού νά ἰσχύουν γιά ὅλους.

Η σύμμετρη ἀναγνώριση ἐλευθερίας γιά ὅλους, ἐλευθερίας τυπικῆς καί οὐσιαστικῆς, εἶναι καθ' ἐαυτήν προαπαιτούμενο γιά κάθε συζήτηση ἤ διαδούλευση σχετικά μέ ἐξειδικεύσεις τῆς ϐασικῆς ἀρχῆς τῆς δικαιοσύνης σέ μία δημοκρατική Πολιτεία. ᾿Από τῆς ἀπόψεως αὐτῆς ἡ ἀρχή αὐτή εἶναι ἀνυπόθετη, ἀποτελώντας μία μετασυμβατική βάση, ἀναγκαία γιά τό σχηματισμό πολιτικῶν ἀποφάσεων καί νομικῶν κρίσεων ὀρθῶν. Μέ τήν εἴσοδό μας σέ διάλογο περί τοῦ πρακτέου δεσμευόμαστε νά ἐπερωτοῦμε τίς γνῶμες τῶν ἀλλων, νά προβάλλουμε πειστικούς λόγους, ἀλλά καί νά ἀναστοχαζόμαστε πάνω στίς δικές μᾶς πεποιθήσεις καί θέσεις.

Ή ἀμοιδαία ἀναγνώριση τῶν συνομιλητῶν μας ὡς ἐλεύθερων καί ἰσότιμων δρώντων εἶναι προκαταρκτικός ὅρος γιά τήν ἶδια τή συζήτηση πού πρόκειται νά ἀκολουθήσει. Μέ τήν ἔννοια αὐτήν ἡ ἀρχή τῆς ἰσότιμης ἐλευθερίας καί συνεργασίας δέν εἶναι θέμα προσωπικῆς προτιμήσεως ὁποιουδήποτε. Δέν εἶναι πλέον ἀξία «σχετική», εἶτε μέ τήν ἀτομική κλίμακα ἀξιῶν καθενός, εἶτε μέ τίς θεσμίσεις ὁρισμένου τύπου κοινωνιῶν καί μόνον αὐτῶν, ὅπως εἶναι οἱ ἀστικές κοινωνίες τῆς Δύσης.

B. Τό ιστορικό ἀνάπτυγμα τῆς ἴσης ἐλευθερίας κατά τούς δύο τελευταίους αἰῶνες ἔχει προσλάδει τρεῖς ἀλληλένδετες καί ἐξ ἴσου σημαντικές διαστάσεις, μία ἀρνητική, μία θετική καί μία συμμετοχική. Οἱ διαστάσεις αὐτές ἔχουν, περισσότερο ἡ λιγότερο, συνδεθεῖ ἀντιστοίχως μέ τή φιλελεύθερη, τή δημοκρατική-ρεπουμπλικανική καί τή σοσιαλιστική-κομμουνιστική παράδοση, καί μέ ἀντίστοιχα ἰστορικά κινήματα. Τά καλύτερα στοιχεῖα τῶν παραδόσεων αὐτῶν ἐν πολλοῖς ἔ-χουν συναιρεθεῖ στή χειραφετητική προοπτική τοῦ οἰκολογικοῦ καί δημοκρατικοῦ σοσιαλισμοῦ.

α) Κατά μία ἀρνητική ἕννοια ὁ καθένας δικαιούται νά ἀναπτύσσεται ἐλευθέρως, ἐν κοινωνία πρός τούς ἄλλους, δίχως ἀδικαιολόγητες ἐπεμβάσεις τῆς κρατικῆς ἐξουσίας καί τῶν ἄλλων στό βίο του. Ἐάν, ὅμως, ὁ ζωτικός αὐτός χῶρος ἀφεθεῖ νά προσδιορίζεται μέχρι τέλους ἀπό καθένα ἄτομο χωριστά, δίχως νά προσμετρῶνται οἱ θεμιτές προσδοκίες τῶν ἄλλων, τότε ὑπάρχει ὁ κίνδυνος νά αὐξάνεται πρός ὄφελος μερικῶν σέ βάρος τῶν ὑπολοίπων.

δ) Γιά τό λόγο αὐτόν οἱ ζῶνες τῆς ἐλευθερίας πρέπει νά συναποφασίζονται ἀπό κοινοῦ ἀπό ὅλα τά ἐνδιαφερόμενα μέρη. Ἐτσι, ὅμως, προδάλλει ἕνα θετικό νόημα ἐλευθερίας, πού συναρτᾶται, πρῶτον, μέ τόν δημοκρατικό καθορισμό τῶν ἕννομων πλαισίων γιά τήν ἰδιωτική καί τή δημόσια ἀσκηση τῆς αὐτονομίας ἀπό ὅλους. Τό θετικό νόημα τῆς ἐλευθερίας συνίσταται στό ὅτι ὁ καθορισμός αὐτῶν τῶν πλαισίων νομιμοποιεῖται πρωτίστως μέ τή συμμετοχή καί δυνητικά μέ τή συναίνεση τῶν ἐμπλεκόμενων προσώπων. Δεύτερον, τό θετικό νόημα τῆς ἐλευθερίας ἀξιώνει ἡ κρατική ἐξουσία νά μεριμνᾶ γιά τή διευκόλυνση τῆς ἕμπρακτης ἄσκησης τῶν ἀτομικῶν καί τῶν πολιτικῶν δικαιωμάτων. Τόσο μέ τίς κατάλληλες θεσμικές διευθετήσεις, ὅσο καί μέ θετικά μέτρα ἐκ μέρους τῶν κρατικῶν ὀργάνων.

γ) 'Ωστόσο κατ' ἐνάσκησιν τῆς συλλογικῆς αὐτονομίας οἱ πολίτες νομιμοποιοῦνται νά μεριμνοῦν γιά παgέμβαση στίς σχέσεις κοινωνικῆς κυριαρχίας καί ἐκμετάλλευσής τους. "Ωστε νά ἐξασφαλίζεται, ἐκάστοτε, ἡ βέλτιστη δυνατή ἰκανοποίηση τῶν ἰδιων τῶν ὄρων τῆς ἀναπαραγωγῆς τῶν μελῶν τῆς κοινωνίας. Ἐτσι, ἡ ἰση ἐλευθερία καί αὐτονομία τῶν ἀνθρώπων ἀποκτᾶ ἕνα οὐσιαστικότερο κοινωνικό περιεχόμενο, τό ὑποῖο κατοχυρώνει τήν κοινωνική τους ὕπαρξη. Δίχως αὐτό οῦτε οἱ ἀτομικές, οὕτε οἱ πολιτικές ἐλευθερίες μποροῦν νά ἀξιοποιηθοῦν ἀπό ὅλους ἐξ ἴσου.

Αὐτή ἡ τρίτη διάσταση τῆς ἐλευθερίας συνδέεται μέ τήν ἰσότιμη συμμετοχή ὅλων τόσο στήν παραγωγή, ὅσο καί στή διανομή τοῦ κοινωνικοῦ πλούτου. Ἀρνητικά διατυπωμένο τό νόημά της, ἀπαιτεῖ κανένα μέλος τῆς κοινωνίας νά μήν ἔχει προνομιοῦχο πρόσβαση στίς ἀποφάσεις διάθεσης τοῦ κοινωνικοῦ πλούτου, στό ὄνομα προκατεστημένων ἰδιοκτησιακῶν τίτλων. Ἐνῶ, θετικά διατυπωμένο τό νόημα τῆς κοινωνικῆς ἐλευθερίας, ἀξιώνει ὅλα τά μέλη τῆς κοινωνικό πλοῦτο ἀπό κοινοῦ, ὡς κατ' ἐξοχήν ζήτημα πολιτικῆς διαβούλευσης καί ἀπόφασης. Σέ αὐτή τήν προοπτική δέν μποροῦν νά θεωροῦνται δικαιωμένες οἱ ὑπαρκτές ἀστικές κοινωνίες, μόνο καί μόνο διότι ὑπάρχουν. Δικαιωμένη εἶναι μία χειραφετημένη κοινωνία ὑπό ἴδρυση.

Οἱ θεμελιώδεις ἀρχές δικαιοσύνης ἐξειδικεύονται, μέσα σέ εὐρύτερα ἱστορικά πλαίσια, σέ ἐπί μέρους ἀρχές θετικῆς δικαιοσύνης. Μέ ζητούμενο νά ἐγγυῶνται τήν ἐλεύθερη ἀνάπτυξη τῆς προσωπικότητας καθενός, τήν ἐλεύθερη καί οὐσιαστική πολιτική συμμετοχή σέ συνθῆκες δημοκρατικῆς κοινωνικότητας, καθώς καί τή διασφάλιση τῆς κοινωνικῆς ὑπόστασης τῶν ἀνθρώπων μέ τή συνδρομή καί τήν ἀλληλέγγυα εὐθύνη τῶν κοινωνῶν. Τά ἀτομικά, τά πολιτικά καί τά κοινωνικά δικαιώματα σέ ἕνα δημοκρατικό –καί μάλιστα «κοινωνικό»– κράτος δικαίου ἀνταποκρίνονται ἀκριδῶς σέ αὐτές τίς ἐπιμέρους ἀρχές δικαιοσύνης, καῖτοι δίχως νά ἐξαντλοῦν τό πλούσιο περιεχόμενό τους.

Πράγματι, τά αἰτήματα δικαιοσύνης δέν ἐξαντλοῦνται στίς ἀνωτέρω κατηγορίες δικαιωμάτων. Χειραφετητικά αἰτήματα, ὅπως αὐτά τῆς κατάργησης τῆς ταξικῆς ἐκμετάλλευσης καί κυριαρχίας, αἰτήματα γιά τήν ἑξάλειψη τῆς πραγματικῆς ἀνισότητας μεταξύ τῶν φύλων ἡ γιά τήν ἀπάλειψη τῆς οἰκολογικῆς διακινδύνευσης τῆς διόσφαιρας ἀπό τήν κερδόφρονα λογική τοῦ καπιταλισμοῦ καί τῆς ποσοτικῆς ἀνάπτυξης κλπ., δαίνουν πέρα ἀπό τό πεδίο τῶν δικαιωμάτων. Ἡ ἰκανοποίησή τους δέν εἶναι μονάχα ζήτημα καθιέρωσης νέων δικαιωμάτων ἤ οὐσιαστικῆς τήρησης τῶν ἦδη καθιερωμένων δικαιωμάτων τῶν πολιτῶν, ἀλλ' είναι καί ζήτημα ἀρετῆς τῶν δρώντων. Δίχως αὐτήν, ἀκόμη καί ἀν ἐπιτευχθεῖ θεσμικά ἕνα προωθημένο πλέγμα δικαιωμάτων, αὐτό κινδυνεύει νά μείνει ἀνενεργό.

'Ως δημόσια ἀρετή τῶν πολιτῶν μπορεῖ νά θεωρηθεῖ ἡ σταθερή ἀξιολογική δέσμευσή τους γιά οὐσιαστική, ἑμπρακτη καί ἀλληλέγγυα τήρηση τῶν δικαιωμάτων πού προαναφέραμε, καθώς καί τῶν ὑποχρεώσεων ποὑ ἀπορρέουν ἀμοιδαίως ἀπό αὐτά. Ἡ χειραφετητική πολιτική, καῖτοι ὀφείλει νά ἀφήνει τά ζητήματα τοῦ καλοῦ δίου στήν αὐτόνομη κρίση τῶν κοινωνῶν, ὀφείλει, ὡστόσο, νά ἐνσωματώνει ἕνα mimimum ὀθθοπρακτικῶν περιεχομένων ἀρετῆς. Λόγου χάριν, εἶναι πολύ ἀμφίδολη ἡ διατήρηση τῆς οἰκολογικῆς ἀκεραιότητας τοῦ πλανήτη, ἄν τά πρότυπα καταναλωτικῆς σπατάλης, πού ἐπικρατοῦν σήμερα, δέν ἀντικατασταθοῦν, ἑγκαίρως καί ἀποτελεσματικά, ἀπό στάσεις καθημερινῆς ζωῆς περισσότερο ἐγκρατεῖς καί ὀλιγαρκεῖς, λιγότερο ρυπαίνουσες καί ἐνεργοδόρες.

## V. Οἰκουμενικότητα ἀρχῶν καί ἡ διαλεκτική τῆς νεωτερικότητας

Η ίστορική σύσταση καί ή μαχητική διεκδίκηση τῶν προεκτιθέμενων τύπων νομικοπολιτικῶν ἀξιῶν καί ἀρχῶν ἀκολούθησε τή διφυή πορεία τῶν ἀστικῶν κοινωνιῶν. Ἡ μετάλλαξη παραδοσιακῶν, φεουδαρχικῶν καί μή, κοινωνιῶν σέ ἀστικές πραγματοποιήθηκε πάνω σέ ἕνα (συγχρόνως διαπλαθόμενο) ὑπόδαθρο κεφαλαιοκρατικῶν σχέσεων παραγωγῆς καί ἀνταλλαγῆς. Ἡ σοσιαλιστική κριτική πού ἀναπτύχθηκε τά τελευταῖα διακόσια χρόνια διέγνωσε ὀρθῶς ὅτι σέ συνθῆκες κεφαλαιοκρατικοῦ καταμερισμοῦ ἑργασίας ἡ παραγωγή καί ἀναπαραγωγή τῶν κοινωνικῶν σχέσεων ταυτοχρόνως ἀξιώνει καί μερικῶς ἀκυρώνει τήν ἰσότητα καί τήν ἐλευθερία τῶν δρώντων. Α. Ή κεφαλαιοκρατική συγκρότηση τῆς κοινωνικῆς ζωῆς, ὡς γενική ἰστορική τάση, ἀξιώνει τήν ἀναγόρευση τῶν ἀνθρώπων σέ ὑποκείμενα δικάίου, ἀφενός ἰδιῶτες καί ἀφετέρου πολίτες, πού εἶναι τυπικῶς ἐλεύθεροι καί ἰσοι ἕναντι τοῦ νόμου. Συγχρόνως, ὅμως, συρρικνώνει, παρεμποδίζει ἡ ματαιώνει τήν ἀπόλαυση οὐσιαστικῆς ἰσότητας, ἐλευθερίας καί ἀξιοπρέπειας. Διότι τό κεφαλαιοκρατικό ὑπόδαθρο τῆς κοινωνικῆς ζωῆς συγκροτεῖται συστατικῶς σέ σχέσεις ταξικῆς ἀνισότητας, ἐκμετάλλευσης καί ἀλλοτρίωσης. Μέσα στίς σχέσεις αὐτές ἡ ἐλευθερία, ἡ ἰσότητα, ἡ δημοκρατική κοινωνικότητα περιστέλλονται. Σέ ὁρισμένες δέ περιόδους, μάλιστα, καταργοῦνται ἀπό αὐταρχική πολιτική ἐξουσία, φιλική πρός τήν κατεστημένη δομή κοινωνικῶν συμφερόντων.

Κάτι τέτοιο ίστορικῶς συνέδη καί ἐξακολουθεῖ νά συμδαίνει μέ τήν ἐπικράτηση δικτατορικῶν καθεστώτων, πρός διάσωση ἀπειλούμενων κεφαλαιοκρατικῶν δομῶν σέ διάφορες χῶρες. Κατά τίς τελευταῖες ὅμως δεκαετίες, παριστάμεθα μάρτυρες μιᾶς ταχείας, καῖτοι συγκεκαλυμμένης, διάδρωσης τῶν νομικοπολιτικῶν ἀρχῶν πού προαναφέραμε, ἀκόμη καί σέ κοινωνίες μέ τύποις φιλελεύθερη δημοκρατία. Μέ τή διεθνοποίηση τῶν ἀγοραίων οἰκονομιῶν καί μέ τή συνεχή τεχνολογική ἐπανάσταση τῆς βάσης τῆς κεφαλαιακῆς συσσώρευσης διεθνῶς, ἀφυδατώνονται καί οἱ τέσσερις κατηγορίες δικαιοπολιτικῶν ἀρχῶν.

Αὐτό εἶναι πασιφανές μέ τή νεοφιλελεύθερη ἀμφισδήτηση -στή θεωρία καί στήν πράξη- τῶν κοινωνικῶν καί οἰκονομικῶν δικαιωμάτων. Παραλλήλως, ὅμως, διαχυβεύονται έπίσης σέ χρίσιμα περιεχόμενά τους οί άτομικές έλευθερίες, οι πολιτικές έλευθερίες και ή ίδια ή πολιτική δημοκρατία, ώς συλλογικός αύτοκαθορισμός. Η αίτία είναι ότι οἱ ἀγοραῖες ἐπιταγές τῆς κεφαλαιοκρατικής οίκονομίας κατατείνουν νά ποδηγετοῦν τό σύνολο τῆς δημόσιας καί τῆς ἰδιωτικῆς ζωῆς τῶν προσώπων. Ταυτοχρόνως, ή ἀναρχη κεφαλαιοκρατική παραγωγή καί άνταλλαγή πλήττει τίς ίδιες τίς προϋποθέσεις διατήρησης της οίκολογικης ακεραιότητας τοῦ πλανήτη. Τέλος, μέ τή διεθνοποίηση ἑνός μονοδιάστατου προτύπου άνθρώπου ώς ύπολογιστικό οίκονομικό υποκείμενο καί καταναλωτη όμοιόμορφων πραγμάτων καί είκόνων, έκτός τῶν ἄλλων, τίθενται σέ άμφισδήτηση οι συλλογικές πολιτισμικές ταυτότητες.

Β. Γιά μία πολιτική δικαιωμάτων μποροῦμε νά διατυπώσουμε ὀρισμένες κρίσιμες θέσεις, μέ τήν ἐλπίδα μιᾶς ἐλάχιστης συμφωνίας μεταξύ τῶν μελῶν τῆς κοινωνίας.

 Ἡ σύγχρονη, φιλελεύθερη δημοκρατία καλῶς ἀναγνωρίζει πολυφωνία στάσεων καί ἀξιῶν ζωῆς, παραλλήλως πρός ὁρισμένες ἀρχές οἰκουμενικοῦ χαρακτήρα.
 Οἱ ἀρχές αὐτές, ὅχι μόνο δέν εἶναι ἀσυμβίβαστες πρός τή δυνατότητα πού ἔχουν τά πρόσωπα νά σχηματίζουν διαφορετικές στάσεις τοῦ βίου, μή ταυτόσημα σχέδια ζωῆς, ἀλλ' ἀντιθέτως τήν προϋποθέτουν.

Έτσι, τό γεγονός ὅτι ὑπάρχουν σέ κάθε χώρα καί φυσικά διεθνῶς περισσότερες καί διαφορετικές θρησκείες δέν αντιβαίνει καθόλου στήν ὕπαρξη ένός δικαιώματος όλων καί καθενός χωριστά νά απολαμβάνουμε έλευθερία θρησκευτικής συνείδησης. Άντιθέτως προαπαιτει παρόμοιο δικαίωμα. Καί ἀσφαλῶς πρόκειται γιά καθολικό δικαίωμα, μέ τήν έννοια ότι διεκδικοῦμε τήν ἐλευθερία θρησκευτικῆς συνείδησης ὄχι μόνο γιά μᾶς τούς ἶδιους ἀλλά καί γιά ὅλους τούς ἄλλους. Όποιαδήποτε θρησκεία, ακόμη καί εάν ανήκει στίς «μεγάλες» θρησκεῖες, ὑπόσχεται πρόσβαση σέ ὅ,τι πρεσβεύει ώς θεολογική άλήθεια μονάχα σέ όσους άκολουθοῦν τά δόγματά της. Μέ τήν ἔννοια αὐτή, καμία θρησκεία δέν μπορεί νά είναι άληθινά «οίκουμενική», τουλάχιστον στόν δογματικό της πυρήνα Οίκουμενικό είναι μονάγα τό δικαίωμα τῶν ἀνθρώπων νά ἀσπάζονται ή όχι κάποια θρησκεία.

2) Οἱ ἀρχές αὐτές ἀνάγονται σ' ἕνα θεμελιῶδες δικαίωμα, τό δικαίωμα τῶν προσώπων νά ἀπολαμβάνουν ἐξ ἴσου ἐλευθερίας, σεβασμοῦ, προσωπικῆς καί συλλογικῆς αὐτονομίας. Τοῦτο μπορεῖ νά γίνει δεκτό ἀνεξάρτητα ἀπό τήν ἐπιμέρους φιλοσοφική θεμελίωση πού μπορεῖ νά προταθεῖ γιά αὐτό τό θεμελιῶδες δικαίωμα τῶν ἀνθρώπων.

3) Ἡ ἀποδοχή αὐτῶν τῶν ἀρχῶν οἰκουμενικῆς ὑφῆς δέν σημαίνει ὑπωσδήποτε ὅτι ὀφείλουμε συγχρόνως νά ἀναζητήσουμε τήν ἀναγωγή τους σέ δεδομένα ὀντολογικοῦ χαρακτήρα. Ἀναμφίδολα ὅλοι οἱ ἀνθρωποι ἔχουν βασικές ἀνάγκες γιά στέγη, ἕνδυση, τροφή, ἐρωτική ζωή, ἀσφάλεια καί προσωπική ἀνάπτυξη, γιά αὐτοεκτίμηση καί ἀναγνώριση ἀπό τούς ἄλλους, μέσα σέ ἕνα περιβάλλον βιώσιμο.

Οἱ ἀνάγκες αὐτές, καθώς καί ἡ διερμήνευσή τους, ποικίλλουν ἀπό τόν ἕνα στόν ἀλλο. Οἱ ἀνάγκες αὐτές καθεαυτές, ὡς ὡμό γεγονός, εἶναι ἄσχετες πρός τήν ἡθική σφαίρα καί τή σφαίρα τῆς δικαιοσύνης. Ἡθικοπολιτικῶς ἐνδιαφέρουσες καθίστανται στό πλαίσιο μιᾶς ἀντίληψης δικαιοσύνης σχετικά μέ τή δίκαιη καί εὐτακτη ὀργάνωση τῶν κοινωνικῶν σχέσεων. Παρόμοια ἀντίληψη, ὅμως, παρά τά ἀνθρωπολογικά προϋποτιθέμενά της, ἐνέχει πρωτίστως δεοντολογικό χαρακτήρα.

4) Σήμερα μποροῦμε νά ὁμιλήσουμε μέ σοβαρές ἀξιώσεις –καί ὅχι πλέον οὐτοπικά– γιά μία οἰκολογική καί συνάμα οἰκουμενική ἀναθεμελίωση τῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη. Ἡ οἰκολογική ἀλληλεξάρτηση ἀνάμεσα σέ λαούς καί ἀνθρώπους, παρόντες καί μέλλοντες, μᾶς καθιστᾶ ἀναπόδραστα πολίτες τοῦ κόσμου, συνυπεύθυνους γιά τήν τύχη του. Ἡ οἰκολογική διάσταση τῆς ἰδιότητας τοῦ πολίτη τοῦ κόσμου ὀφείλεται στό ὅτι ἡ ἴδια ἡ ἄσκηση δικαιωμάτων καί ἡ ἀπόλαυση ἐλευθεριῶν `λαμβάνει χώραν ἐντός τῶν ἀνταλλαγῶν κοινωνίας καί Φύσης.

Η ἀνθρώπινη ὕπάρξη καί ἡ κοινωνική συνύπαρξη συμμετέχουν στή διολογική ἁλυσίδα τῆς Φύσης, οἱ οἰκολογικές ἀντοχές τῆς ὁποίας δέν εἶναι ἀπέραντες. Ἡ κεντρική ἀξία τῆς νεωτερικότητας, ἡ ἐπίτευξη δίκαιων καί ἀλληλέγγυων σχέσεων μεταξύ λαῶν καί ἀνθρώπων, σέ συνθῆκες ἐλευθερίας καί ἰσοτιμίας, χρειάζεται ἄρα νά ἀναδιατυπωθεῖ. ἀΑπαιτεῖται νά ἐξοπλισθεῖ μέ τήν ταπεινόφρονα ἐπίγνωση, ὅτι ἡ ἰστορική διαδικασία γιά τήν ἀπελευθέρωση τῶν ὑποκειμένων προσκρούει σέ ἀνυπέρβλητα φυσικά ὅρια τῆς διόσφαιρας.

Γ. 'Αντιστοίχως πρός τή διφυή ἐξέλιξη τῶν ἀστικῶν κοινωνιῶν, α) ἔχουν διαπλασθεῖ δικαιοπολιτικές ἀρχές πού προσεπικυρώνουν τίς δομές τοῦ κτητικοῦ ἀτομισμοῦ καί τοῦ κεφαλαιοκρατικοῦ τρόπου παραγωγῆς τῆς ζωῆς. Παρόμοιες ἀρχές ἀφοροῦν στή θεσμική κατοχύρωση τῆς ἀτομικῆς ἰδιοκτησίας καί στήν οἰκονομική ἐλευθερία ὅσων κατέχουν μέσα κοινωνικῆς παραγωγῆς, στό διευθυντικό δικαίωμα τοῦ ἐργοδότη, στήν κάρπωση ἀπό τήν ἐργοδοσία τῆς ὑπεραξίας πού παράγεται ἀπό τήν ἐκμετάλλευση ἑργατικῆς δύναμης κλπ.

Χρήσιμες διαχρίσεις μποροῦν νά γίνουν περαιτέρω, π.χ. μεταξύ τῶν δυνητικῶν ὑποκειμένων τῆς οἰκονομικῆς ἐλευθερίας (ἐλευθερία πώλησης ἐργατικῆς δύναμης, ἀφενός, καί ἐλευθερία χρήσης τῆς ἑργατικῆς δύναμης ἀλλων, ἀφετέρου). Ἐπίσης ἡ διάκριση μεταξύ προσωπικῆς ἰδιοκτησίας, ἀφενός, καί ἰδιοκτησίας πάνω σέ παραγωγικούς πόρους τῆς κοινωνίας, ἀφετέρου, κλπ. Ἡ πρώτη ἐνδεχομένως νά εἶναι ἀναγκαία καί ἐπιθυμητή σέ μία μετακαπιταλιστική κοινωνία, ἐνῶ ἡ δεύτερη ὄχι.

Άξίζει νά διασαφηνισθεῖ ὅτι τουλάχιστον μετά τή διευουμένη ἀναπαραγωγή τοῦ κεφαλαιοκρατικοῦ τρόπου παραγωγῆς πάνω στίς δικές του βάσεις, ἑπομένως μετά τήν πραγματική ὑπαγωγή τῆς ἑργατικῆς δύναμης στίς ἀπαιτήσεις τοῦ κεφαλαίου, ἀλλοιώνεται ἡ ἰδια ἡ νομιμοποιητική βάση τῆς ἀτομικῆς ἰδιοκτησίας. Ἡ ἰδιοκτησία ἐπί τῶν μέσων παραγωγῆς δέν εἶναι πλέον προέκταση τοῦ σώματος ἑμοῦ τοῦ ἰδιου, ὥστε ἡ «ἰδιοκτησία ἐπί τοῦ σώματος ἑμοῦ τοῦ ἰδιου, ὥστε ἡ «ἰδιοκτησία ἐπί τοῦ σώματός μου» νά ἐπεκτείνεται καί στά ἔργα μου, ὅπως πρέσβευε π.χ. ὁ πρώιμος φιλελευθερισμός. Οὕτε καί περιορίζεται σέ προσωπική κυριότητα πόρων ζωῆς ἀπαραίτητων γιά τήν ἰκανοποίηση τῶν ἀνθρώπινων ἀναγκῶν, ὅπως θά ἦταν θεμιτό.

Οὖτε καί εἶναι ἀναγκαία ἔκφανση τῆς προσωπικότητάς μου, τουλάχιστον ὄχι σέ κάθε περίπτωση. Μέ τήν κεφαλαιακή συσσώρευση, ἄν ἐξαιρέσει κανείς τή χορεία τῶν αὐτοαπασχολούμενων προσώπων, ἡ ἰδιοκτησία σέ μέσα παραγωγῆς καί ἀνταλλαγῆς ἀπορρέει ὡς ἐπί τό πλεῖστον ἀπό τήν ἰδιοποίηση ἀποτελεσμάτων ἀπό τή χρήση ἀλλότριας ἐργατικῆς δύναμης. Καί ἐξ ἄλλου φορέας τοῦ δικαιώματος κυριότητας δέν εἶναι μονάχα ἄτομα, ἀλλά νομικά πρόσωπα καί ἐπιχειρήσεις, ἰδίως στή φάση τοῦ μονοπωλιακοῦ καπιταλισμοῦ καί τῆς διεθνοποιημένης οἰκονομίας τῆς ἀγορᾶς. Κοντολογῆς, ἡ ἀτομική ἰδιοκτησία πάνω σέ παραγωγικούς πόρους καί μέσα ἐργασίας προ πολλοῦ δέν συναρτᾶται πιά μέ τήν ἐλεύθερη διάπλαση τῆς προσωπικότητας.

6) Παραλλήλως πρός τήν άτομική ίδιοκτησία έχουν

Διχαιώματα, διχαιοσύνη χαί δημοχρατία

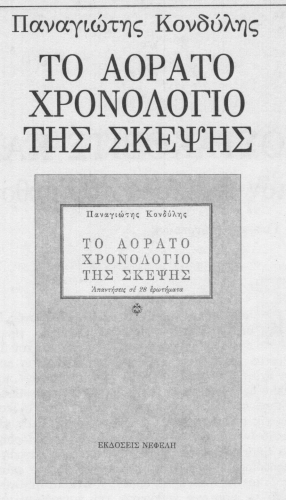
διαπλασθεῖ, ἐν τούτοις, καί ἄλλες ἀτομικές ἐλευθερίες. Αξίζει νά υπογραμμισθεῖ μέ τή μεγαλύτερη δυνατή σαφήνεια ὅτι οι ὑπόλοιπες ἀτομικές ἐλευθερίες μέ κανένα τρόπο δέν ανάγονται στό δικαίωμα της ατομικής ίδιοχτησίας ούτε καί έλκονται από αυτό. Η προσωπική έλευθερία, τό δικαίωμα έννομης προστασίας, ή έλευθερία συνείδησης, τό άσυλο τῆς κατοικίας, ἡ ἐλευθερία ἐπικοινωνίας, τέχνης, ἐπιστήμης κ.ά. εἶναι ἀπροσπέραστες άτομικές έλευθερίες. Όλοι οι άνθρωποι πρέπει νά μποροῦν νά ἀπολαμβάνουν αὐτές τίς ἐλευθερίες, άνεξάρτητα ἀπό τήν κοινωνική τους θέση, ἀπό τό κοσμοθεωρητικό φρόνημα, τό θρήσκευμα, τό φύλο ή τή φυλή καθενός καί καθεμιᾶς. Η παραγνώριση αύτῆς τῆς ἐκτίμησης ἡ ἔστω ἡ μή συνεπής μέχρι τέλους ὑπεράσπισή της στάθηκε ίστορικά τραγικό σφάλμα τμημάτων τῆς Άριστερᾶς διεθνῶς.

Καί ὅμως, πρίν ἀκόμη νά κατασταλάξει κάν ὁ σύγχρονος συνταγματισμός, ἤδη στό ἰδρυτικό κείμενο τῆς Διεθνοῦς Ἐνωσης Ἐργατῶν (1864) διακηρύχθηκε με πανηγυρικό τρόπο, μεταξύ ἄλλων, ὅτι «Ὅλες οἱ ἐνώσεις καί τά ἀτομα πού ἀποτελοῦν τή Διεθνή Ἐνωση Ἐργατῶν ἀναγνωρίζουν τήν ἀλήθεια, τή δικαισσύνη καί τήν ἠθικότητα ὡς κανόνες συμπεριφορᾶς μεταξύ τους καί πρός ὅλους τούς ἀνθρώπους, χωρίς διἀκρίσεις ὡς πρός τό χρῶμα, τήν πίστη ἤ τήν ἐθνικότητα. Ἡ Διεθνής θεωρεῖ ὡς καθῆκον καθενός νά ἀπαιτεῖ τά ἀνθρώπινα καί τά πολιτικά δικαιώματα ὅχι μόνο γιά τόν ἑαυτό του, ἀλλά γιά τόν καθένα πού πράττει τό καθῆκον του».

Στή διακήρυξη αὐτή 1) γίνεται πρόδηλη ή καθολικότητα προοπτικῆς τῶν διεκδικούμενων ἀτομικῶν ἐλευθεριῶν καί πολιτικῶν δικαιωμάτων, ἀπό τήν πλευρά τῶν σοσιαλιστικῶν καί ἐργατικῶν κινημάτων, ἀπό τόν 19ο αἰώνα καί ἐντεῦθεν. Προβάλλει μία διεκδίκηση μέ οἰκουμενικότητα καί ἀνυστεροβουλία, ἀντάξια τῆς πολιτικῆς παρακαταθήκης τοῦ Διαφωτισμοῦ. Διαπνέεται ἀπό τήν ἀντίληψη ὅτι ἡ ἐλευθερία εἶναι ἰσότιμη καί ἀδιαίρετη, ἐν ἀντιθέσει πρός τήν ἀτομική ἰδιοκτησία πάνω στά μέσα παραγωγῆς τῆς κοινωνικῆς ζωῆς.

2) Είναι ἐξαιρετικά ἐνδιαφέρον, ἀκόμη, ὅτι στή διακήρυξη αὐτή δέν διεκδικεῖται ἀπλῶς ἕνα καθολικό δικαίωμα πρόσβασης ὅλων στήν πολιτική διαχείριση τῆς κοινωνίας, δηλαδή ἕνα δικαίωμα κατοχυρωτικό πολιτικῆς δημοκρατίας. Διεκδικεῖται ἐπιπροσθέτως μία ἀνοικτή ἐννοια τῆς ἰδιας τῆς πολιτικῆς σφαίρας, ὡς πεδίου στό ὁποῖο δυνητικῶς ἐμπίπτει κάθε ζήτημα κοινοῦ ἐνδιαφέροντος. Τέτοια εἶναι κατ' ἐξοχήν ὅσα ζητήματα ἅπτονται τῶν σχέσεων ταξικῆς κυριαρχίας.

3) Τέλος γίνεται ή ἀναγκαία σύνδεση δικαιωμάτων καί ὑποχρεώσεων, πολύ πέρα ἀπό τόν φιλελεύθερο Idealtypus τοῦ 19ου αἰώνα, γιά τόν ὁποῖο ἀρκοῦσε να εἶναι κανείς συναλλακτικῶς ἔντιμος ἰδιώτης, δικαιού μενος κατά τά λοιπά νά εἶναι ἀδιάφορος περί τά κοι νά πολίτης. ᾿Ακόμη περισσότερο ἐξαγγέλλεται ὡς δη μόσια ἀρετή τό ἀγωνιστικό φρόνημα (=σοσιαλιστικό ἡ θος) γιά τήν ἐξασφάλιση τῶν κοινωνικῶν ὅρων τῆς ἰσης ἐλευθερίας.



Στο βιβλίο αυτό ο Παναγιώτης Κονδύλης εχδιπλώνει ολόκληρο το φάσμα της σχέψης του επάνω σε θέματα προσωπιχού ενδιαφέροντος, όπως η σχέση του με το αρχαίο χλασιχό ιδεώδες, η εμβάθυνσή του στα μαρξιχά χείμενα αλλά χαι οι επιρροές που δέχθηχε από αυτά, τα ερεθίσματα των ερευνητιχών του χατευθύνσεων.

Περισσότερο επικριτικές και οξείς είναι οι απόψεις του σε θέματα κοινωνικοπολιτικού χαρακτήρα –όπως αυτές παρατίθενται και μέσα από τα βιβλία του– για τις αιτιώδεις σχέσεις Ελλάδος-Τουρκίας, για την οικουμενική διακήρυξη των «ανθρωπίνων δικαιωμάτων», για το τέλος της Ιστορίας και το φαινόμενο Fukuyama, για την παρατήρηση-κατανόηση των ανθρωπίνων πράξεων μέσα από συγκεκριμένες καταστάσεις, για την πολιτική του μέλλοντος και το ρόλο των κυρίαρχων δυνάμεων, για τις ειρηνόφιλες καταβολές της ανθρωπότητας, για την προάσπιση του ελλαδικού και κυπριακού ελληνισμού, για την παρακμή του ελληνικού κράτους, για την αντιστοιχία μεταξύ των θεολογικών και πολιτικών εννοιών, για τη σύγκρουση ανάμεσα σε ορθολογισμό και ανορθολογισμό και τη διάκριση ανάμεσα σε Είναι και Δέον.

EKAOΣΕΙΣ ΝΕΦΕΛΗ ΑΣΚΛΗΠΙΟΥ 6 • ΑΘΗΝΑ 10680 • ΤΗΛ. 3607.744 • FAX 3623.093 E-mail: nefeli-p@otenet.gr • www.nefeli-books.gr

69

# ΣΟΣΤΑΚΟΒΙΤΣ ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΣ: Στόν ἀντίποδα τοῦ μύθου περί «ὑλοκληρωτισμοῦ»

τοῦ Γιώργου Φουρτούνη

ατά τρόπο παράδοξο, παρά τό γεγονός ὅτι σήμερα κατανοοῦμε πολύ καλύτερα τήν ὑπαινικτική διάσταση τῶν συμφωνιῶν τοῦ Σοστακόδιτς, πολύ λίγες ἐπιτυχημένες ἐκτελέσεις τους έχουν ήχογραφηθει τά τελευταία χρόνια», έγραφε πρόσφατα ό σχολιαστής τοῦ ἔγκυρου μουσικοῦ περιοδικοῦ Gramophon. Πῶς ὅμως προσδιορίζεται αὐτό τό «σήμερα» της έντυπωσιακης τούτης άντίφασης, όπου, ένῶ καταλαδαίνουμε καλύτερα κάποια έργα, δέν μποροῦμε νά τά έρμηνεύσουμε έπαρχῶς; Ὁ ἴδιος ὁ ἀρθρογράφος τό προσδιορίζει σαφῶς: πρόχειται γιά τίς δύο τελευταῖες δεκαετίες τοῦ 20οῦ αἰώνα. Καί ποιά γεγονότα σ' αὐτό τό διάστημα καθόρισαν τήν καινούργια μας, έπαρκέστερη κατανόηση τοῦ συμφωνικοῦ ἔργου τοῦ συνθέτη; Δύο τέτοια γεγονότα έρχονται άμέσως στό νοῦ -ἕνα ἕλασσον, τοῦ μουσικοῦ μικρόκοσμου, καί ἕνα μείζον, τοῦ ἱστορικοῦ μακρόκοσμου. Τό πρῶτο εἶναι ή δημοσίευση, τό 1979, τέσσερα χρόνια μετά τόν θάνατο τοῦ συνθέτη, τῆς Μαρτυρίας τοῦ Σόλομον Βολκόφ, πού διατείνεται ότι καταγράφει τά απομνημονεύματα τοῦ Σοσταχόβιτς.' Ἐκεῖ, μοιάζει νά ὑπονομεύεται καίρια ή είκόνα τοῦ πρώτου τῆ τάξει σοδιετικοῦ συνθέτη, ὁ ὁποῖος ἐμφανίζεται πλέον, ὡς λάθρα πλήν ἀχραιφνῶς, «άντιφρονῶν». Τό δεύτερο ὁρόσημο είναι ἡ κατάρρευση της σοδιετικής αύτοκρατορίας καί ή τεράστια ίδεολογική μετατόπιση πού τή συνόδευσε, ή όποία τείνει νά ταυτίσει στή συλλογική συνείδηση τό συνολικό ίστορικό γεγονός τοῦ κομμουνισμοῦ ἀπλῶς μέ μία ἀριστερή ἐκδοχή «όλοκληρωτισμοῦ». Ό συνδυασμός αὐτῶν τῶν δύο μοιάζει νά λύνει μία χρόνια ἀμηχανία καί νά διευθετεῖ όριστικά τήν περίπτωση Σοστακόβιτς: ἐάν πρόκειται γιά ἕναν ἐνδιαφέροντα καί, μάλιστα ίδιοφυή συνθέτη, είναι στό μέτρο πού, ὄντας χα-

 Η αύθεντικότητα αύτῆς τῆς καταγραφῆς ἔχει ἀμφιοδητηθεῖ ἔντονα.

τά κάποιον τρόπο ὄμηρος τοῦ σοδιετικοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ, κατορθώνει νά ἰκανοποιεῖ, σέ πρῶτο πλάνο, τίς κρατικές ἐπιταγές μίας προπαγανδιστικῆς κουλτούρας, κυρίως μέ τίς δημόσιου χαρακτήρα συμφωνίες του, καί ταυτόχρονα, σέ ἕνα δεύτερο πλάνο, νά ἐκφράζει τόν τρόπο καί τόν ζόφο τοῦ καθεστῶτος κάτω ἀπό τό ὁποῖο ἔζησε, ἀλλά καί τόν δικό του λυτρωτικό σαρκασμό ἀπέναντί του. Αὐτή, ἐν ὀλίγοις, εἶναι ἡ «ὑπαινικτική διάσταση» πού ὑπονοεῖ ὁ κριτικός τοῦ Gramophon.

Ο σχολιογράφος ἔχει σαφῶς δίκιο στό ὅτι ἡ εἰκόνα αὐτή τῆς σχέσης ἀνάμεσα στή συμφωνική (κυρίως) δημιουργία τοῦ Σοστακόβιτς καί τή σοβιετική έξουσία, καί ή σύστοιχη αποτίμηση αὐτῶν τῶν ἔργων, ἔχουν γίνει πλέον καθολικός κοινός τόπος. Άποτελοῦν τό κλειδί γιά τή συντριπτικά κυρίαρχη πρόσληψη τῆς μουσικῆς τοῦ συνθέτη. Δύσχολα θά δρεῖ πιά κανείς συναφή άρθρα, κριτικές, διδλία, σχόλια δίσκων, προγράμματα συναυλιῶν, κ.λπ. πού νά μήν ἐκθέτουν κάποια ἐκδοχή αὐτῆς τῆς εἰκόνας. Ἐπιπλέον, ἡ εἰκόνα αὐτή δέν εἶναι -μιλώντας κυριολεκτικά- ψευδής, οὕτε παντελῶς ἄχρηστη. Θά ίσχυριστῶ, ώστόσο, ὅτι εἶναι καίρια ἐλλειπής καί μονόπλευρη, μέ τρόπο ὥστε νά καθίσταται ἐπί τῆς οὐσίας παραμορφωτική, καί ὅτι ἀξίζει νά ἀναρωτηθοῦμε κατά πόσον αὐτή ἡ παραμορφωτική μονομέρεια τούτης τῆς γενιχευμένης πρόσληψης είναι ὑπεύθυνη γιά τήν ἐπίσης γενικευμένη ἀνεπάρκεια ὡς πρός τήν έρμηνεία τῶν συμφωνιῶν τοῦ Σοστακόβιτς, τήν όποία επισημαίνει διαισθητικά ο σχολιαστής τοῦ Gramophon.

Αφορμή γι' αὐτές τίς σκέψεις στάθηκε ή θαυμάσια πρωτοβουλία τῆς Όρχήστρας τῶν Χρωμάτων νά ὀργανώσει έναν θεματικό κύκλο μουσικῶν ἐκδηλώσεων ὑπό τόν τίτλο «Μουσική καί Πολιτική», ή όποία περιλαμβάνει συναυλίες μέ έργα τοῦ Ντμίτρι Σοστακόβιτς (ή πρώτη συναυλία, μέ τή 13η Συμφωνία τοῦ συνθέτη, δόθηκε ήδη στίς 16 Όκτωβρίου) καί τοῦ Κούρτ Βάιλ. Καί αὐτό γιατί –παρά τή διεξοδική κριτική διερεύνηση τοῦ θέματος στήν ἐξαιρετικά ἐνδιαφέρουσα συζήτηση μέ τήν όποία άνοιξε ό κύκλος (στό Γαλλικό Ίνστιτοῦτο, 13/10)- μέσω τῆς ἐπιλογῆς τῶν δύο συνθετῶν καί, κυρίως, μέσω τοῦ ὅλου δημοσιολογικοῦ σχολιασμοῦ τῶν ἐκδηλώσεων, εἴδαμε νά ἀνασυγκροτεῖται αὐθορμήτως μία ευρύτερη άφήγηση γιά την ίστορία τοῦ 20οῦ αἰώνα καί τῆς μουσικῆς του, στό πλαίσιο τῆς όποίας τοποθετεῖται ἀβίαστα καί νοηματοδοτεῖται ή πιό πάνω γενικευμένη πρόσληψη τοῦ φαινομένου Σοστακόδιτς. Ό πυρήνας αὐτῆς τῆς ἀφήγησης δέν είναι άλλος από τό ανεπερώτητο ίδεολόγημα τοῦ όλοκληρωτισμοῦ καί ἡ ὑφέρπουσα ἀναγόρευσή του σέ κεντρική έννοια γιά τήν ίστορία τοῦ αἰώνα: δέν εἶναι τυχαῖο γεγονός ὅτι τό ὅλο θέμα διολίσθησε στόν ἄτυπο τίτλο «Μουσική καί όλοκληρωτισμός», μέ τόν όποιο παρουσιάστηκε από τό σύνολο σχεδόν τοῦ Τύπου ὁ κύκλος έκδηλώσεων (6λ., ένδεικτικά, Έλευθεροτυπία 13/10 καί Καθημερινή 15/10).

Ισχυρίζομαι, τώρα, ότι τό ίδεολόγημα αὐτό ἐνέχει οὐσιωδῶς (θά ἔλεγα, μάλιστα, ὅτι αὐτή εἶναι ἡ λειτουργικότητά του στή συγκυρία) τήν παραδοχή περί τῆς συμμετρικότητας τῶν διάφορων φασισμῶν, ἀπό τή μία πλευρά, καί τοῦ κομμουνιστικοῦ ἐγχειρήματος στήν ὀλότητά του, ἀπό τήν ἀλλη, ὡς ἀκριδῶς τῆς δεξιᾶς καί τῆς ἀριστερῆς ἀντίστοιχα ἐκδοχῆς ὁλοκληρωτισμοῦ. Στή βάση δέ αὐτῆς τῆς παραδοχῆς, καί μέ δεδομένες κάποιες συμπληρωματικές προκείμενες γιά τήν τέχνη (καί, εἰδικότερα, τή μουσική) καί τήν ἰστορικότητά της, μπορεί νά προκύψει άστόχαστα μία συμπληρωματική ὄσο καί κοινότοπη ὑπο-αφήγηση γιά τήν ἱστορία τῆς μουσικῆς τοῦ 20οῦ αἰώνα: οἱ δύο μεγάλες ὁλοκληρωτικές έκτροπές τοῦ αίώνα, ή δεξιά καί ή άριστερή, δέν ανέχθηκαν την έλεύθερη μουσική δημιουργία, καί κυρίως τίς ριζοσπαστικές μορφές μοντερνιστικῆς πρωτοπορίας τῶν πρώτων δεκαετιῶν τοῦ αἰώνα, καί ἐπιχείρησαν νά τήν καθυποτάξουν, νά τήν έλέγξουν, νά τήν στρεβλώσουν, νά τή μεταχειριστοῦν η, ἀχόμα, καί νά τήν έξαλείψουν, νά τήν έξανδραποδήσουν -ένῶ παράλληλα θέλησαν νά ἐπιβάλλουν τή νόρμα μίας ἀποκρουστικής καθεστωτικής τέχνης. Από έκει καί έπειτα ἀρχίζει ἡ περιπτωσιολογία: κάποιοι μουσικοί ἔφυγαν, κάποιοι χάθηκαν, κάποιοι συνθηκολόγησαν καί κάποιοι αντιστάθηκαν υπογείως. Τό ουσιῶδες ώστόσο παραμένει.2 Η ούσιώδης συμμετρία τῆς τύχης τῆς μου-. σικῆς καί τῶν μουσικῶν στό Γ΄ Ράιχ καί στόν ὑπαρκτό σοσιαλισμό (ή όποία μοιάζει νά ύπονοεῖται ἀπό τήν ἐπιλογή τοῦ Βάιλ καί τοῦ Σοστακόβιτς, ἐάν αὐτή ή τελευταία παραμείνει άδιευχρίνιστη) καί ή ουσιώδης συμμετρία τῶν ὁλοκληρωτισμῶν, σέ πεῖσμα (ἡ μᾶλλον άκριδῶς δυνάμει) τοῦ δεξιοῦ ἡ ἀριστεροῦ προσήμου τους, τροφοδοτοῦνται ἀμοιδαία στό πλαίσιο τοῦ ίδιου ένοποιητικοῦ ίδεολογήματος.3

Όλα συμβαίνουν, λοιπόν, ὥς ἐάν ἡ τρέχουσα γενικευμένη κατανόηση τοῦ Σοστακόβιτς καί ή ίδεολογική άφήγηση πού τήν υποβαστάζει νά παρασιτοῦν στήν εὐρύτερη κυρίαρχη ἀφήγηση γιά τήν ἱστορία τοῦ 20οῦ αἰώνα. Θά μποροῦσε μάλιστα νά ἰσχυρισθεῖ κανείς ὅτι, όπως άκριδῶς τό ὅλο ἰδεολόγημα περί «όλοκληρωτισμοῦ» ἀποσκοπεῖ στήν ἀστόχαστη διευθέτηση τῆς συλλογικῆς ἱστορικῆς μνήμης σχετικά μέ τήν κομμουνιστική περιπέτεια στήν όλότητά της, έτσι καί ή έπιμέρους άναπαραγωγή τοῦ ἐν λόγω ίδεολογήματος, ὅσον ἀφορα τή μουσική, έρχεται νά ίσοπεδώσει τίς ίδιομορφίες καί τήν πολυπλοκότητα, τίς πολλαπλές διαστρωματώσεις τῆς σχέσης ἀνάμεσα στό σοδιετικό καθεστώς καί τή μουσική δημιουργία, μάλιστα τή μουσική πρωτοπορία,<sup>4</sup> (σέ ὅλες τίς ἱστορικές μεταπτώσεις της, ἀπό τήν μετεπαναστατική λουνατσαρσκική περίοδο μέχρι τή

<sup>2.</sup> ἕτσι, ἀκόμα καί στό ἴδιο τό πρόγραμμα τῆς πρώτης συναυλίας τῆς Όρχήστρας τῶν Χρωμάτων, διαβάζουμε: «Τό θέμα [τῆς 13ης Συμφωνίας τοῦ Σοστακόβιτς] εἶναι, γενικά, αὐτό τῆς κοινωνικῆς ἡθικῆς, δηλαδή ἡ δύσκολη ἀπόφαση νά ἀκολουθεῖ κανείς τή συνείδησή του σέ κάθε εἴδους ὀλοκληρωτικό καθεστώς, εἴτε αὐτό ὀνομάζεται ναζισμός, εἴτε ὀνομάζεται ὑπαρκτός σοσιαλισμός».

<sup>3.</sup> Όφείλουμε νά ἐπισημάνουμε ἑδῶ ὅτι φωτεινή ἐξαίρεση σέ ὅλη αὐτήν τήν γενικευμένη ἀναμάσηση στερεοτύπων ὑπῆρξε ἡ ἰδια ἡ συζήτηση πού ἀνοιξε τόν κύκλο ἐκδηλώσεων στό Γαλλικό Ἰνστιτοῦτο, ἡ ὁποία δέν ἔκανε τήν παραμικρή παραχώρηση στά κυρίαρχα μυθεύματα.

<sup>4.</sup> Καί ὄχι μόνον τόν Σοστακόβιτς: στό τεῦχος Νοεμδρίου τοῦ περιοδικοῦ *Diapason*, ἀμέσως-ἀμέσως, ὁ κριτικός Πιότρ Καμινσκί κατακεραυνώνει ἕναν ἀναγνώστη,

#### Γιῶργος Φουρτούνης

σταλινική ζντανοφική, ἀλλά καί τήν κατοπινή μετασταλινική περίοδο): μέ δυό λόγια, καί στίς δύο περιπτώσεις ἔρχεται νά συγκαλύψει ἀκριδῶς αὐτό πού πρέπει νά καταλάβουμε.

Βεβαίως, όταν έπί τῆς οὐσίας ταυτίζεις καταχρηστικά δύο πράγματα (μέ τή μεσολάδηση τοῦ τεχνάσματος τῆς συμμετρίας), ή κίνηση αὐτή ἔχει βαρύτατες ἐπιπτώσεις ώς πρός τήν κατανόηση καί τῶν δύο. Έτσι, μπορεί στήν τρέχουσα ίδεολογική συγκυρία τό βασικό θύμα αύτοῦ τοῦ ἰδεολογήματος νά είναι ή σοδιετική μουσική, ή κατανόηση τῆς ἱστορίας τοῦ μουσικοῦ πολιτισμοῦ στό πλαίσιο τῆς κοινωνίας πού προέκυψε ἀπό τήν οκτωβριανή επανάσταση καί τῆς ἰστορίας της -καί, εἰδικότερα, ή κατανόηση τοῦ Σοστακόβιτς, ό όποῖος ὑπῆρξε καί εἶναι ἡ πλέον ἀπαράκαμπτη συνιστώσα αὐτοῦ τοῦ πολιτισμοῦ- ὡστόσο ἕνα δεύτερο θύμα άκατανοησίας είναι ή ίδια ή έκπληκτική άνθηση τοῦ μουσικοῦ πολιτισμοῦ στήν Κεντρική Εὐρώπη τίς πρῶτες δεκαετίες τοῦ αἰώνα, πού ξεθεμελιώθηκε ἀνεπανόρθωτα από τούς εύρωπαϊκούς φασισμούς. Καί αὐτό, γιατί ἡ ὅλη ἀφήγηση ὑποβάλλει τήν ἰδέα ὅτι μόνον στή στρεβλή περίπτωση τῶν ὁλοκληρωτισμῶν ἡ κατανόηση τῆς μουσικῆς ὀφείλει νά συμπεριλάδει τή σχέση τῆς τελευταίας μέ τήν πολιτική καί τήν ἱστορία, ή, μέ ἄλλα λόγια, ὅτι ἡ σχέση τῆς μουσικῆς μέ τήν πολιτική είναι έγγενῶς έξωτερική, είναι σχέση έντασης -καί μάλιστα σχέση παραμόρφωσης, έκτροπης, άνάσχεσης ή ἀκόμα καί καταστολῆς. Στήν περίπτωσή μας, αὐτό σημαίνει ὅτι ἡ μουσική πρωτοπορία τοῦ 20οῦ αἰώνα δέν ἦταν ἐγγενῶς πολιτική, δέν εἶχε ἐνδογενεῖς πολιτικές συμπαραδηλώσεις, δέν απετέλεσε βαθμίδα τῆς ἱστορίας τοῦ 20οῦ αἰώνα, ἀλλά ὑπῆρξε ἀποτέλεσμα μίας αὐτόνομης ἐξέλιξης, μίας καθαρά «ἐσωτερικῆς ἱστορίας», ἡ ὁποία, ἐάν ἀφεθεῖ ἐλεύθερη καί ἀπερίσπαστη, διέπεται από αμιγῶς δικές της αναγκαιότητες. Αὐτή ἡ ἐσωτερική ἱστορία ἔτυχε νά ἔρθει σέ σύγκρουση μέ τή μεγάλη, τήν έξωτερική ίστορία, όπότε καί υπέστη τίς καταστροφικές συνέπειες από αυτήν τή σύγκρουση. Άντίθετα, ύπονοει πάντα ή κυρίαρχη άφήγηση, ή αστική φιλελεύθερη δημοκρατία, ή μή-ίστορία σύμφωνα μέ τόν Φουχουγιάμα, είναι τό μόνο πρόσφορο έδαφος γιά τήν ἀπρόσκοπτη ἀνάπτυξη τοῦ ἐσωτερικοῦ δυναμικοῦ τῆς μουσικῆς ἐξέλιξης.

Αλλά ἄς μείνουμε στήν περίπτωση τοῦ Σοστακόδιτς, ὁ ὁποῖος, ὡς ἡ κατ' ἐξοχήν ἐμβληματική μορφή τοῦ οσδιετικοῦ μουσικοῦ πολιτισμοῦ, ὑπῆρξε ἕνα σημαντικό διακύδευμα –καί παραμένει τέτοιο, ζωντανό ἀκόμα κάτω ἀπό τούς τόνους κοινοτυπίας ὅπου θεωρεῖται ὀσιστικά θαμμένο. Ἱσχυρίζομαι ἑδῶ ὅτι τό ἀνησυχητικό ζήτημα τῆς ἑρμηνείας (τῆς μουσικῆς) τοῦ Σοστακόδιτς, πού ἐξακολουθεῖ νά μπερδεύει τόν ἀρθρογράφο τοῦ Gramophon, σηματοδοτεῖ μία ἐπίμονη ἀμηχανία, μία ἀπορία ἐν δυνάμει καταλυτική γιά τόν ὅλο μύθο περί ὀλοκληρωτισμοῦ (ὁ ὁποῖος, μέ τή σειρά του, ἔχει σοβαρούς λόγους νά θέλει νά τήν ἀρχειοθετήσει, νά τή συμπεριλάδει κάτω ἀπό τήν ἐξηγητική του ὑμπρέλα). Μέ δυό κουδέντες, καί ἀσφαλῶς παρακινδυνευμένα, τό ἐρώτημα αὐτό μπορεῖ νά διατυπωθεῖ ὡς ἑξῆς: πῶς εἶναι μεγάλος συνθέτης ὁ Σοστακόδιτς; Ποῦ σημαίνει; Πῶς εἶναι δυνατόν νά εἶναι ὑπό ποιά ἔννοια καί μέ ποιόν τρόπο;

Διότι ὁ Σοσταχόβιτς ὑπῆρξε πράγματι ἕνας μείζων συνθέτης τοῦ 20οῦ αἰώνα, ὁ ὁποῖος ὅμως οὐτε ἔφυγε, ούτε άπλῶς λαθοοβίωσε στή Σοβιετική Ένωση, ἀλλά ύπῆρξε (μέ ἕναν τρόπο κάθε ἄλλο παρά ἁρμονικό καί άπρόσκοπτο) ο έπίσημος συνθέτης της. Ώς τέτοιος, ένεπλάκη άμεσα στήν ίδεολογική διάσταση τοῦ ἀνταγωνισμοῦ τοῦ σοδιετιχοῦ χαθεστῶτος μέ τή Δύση. Σέ αὐτό τό συγκρουσιακό ἰδεολογικό πλαίσιο, τό διακύβευμα ἀφοροῦσε τό κατά πόσον τά μουσικά ἐπιτεύγματά του άντανακλοῦν στήν ἴδια τή «σοσιαλιστική κοινωνία», αναδεικνύονται ώς δικά της επιτεύγματα, ώς ἐπιτεύγματα τοῦ «σοσιαλιστικοῦ πολιτισμοῦ». Ή έμβέλεια τῶν ἐρωτημάτων πού ἔθετε αὐτή ἡ κατάσταση καί αὐτή ἡ σχέση, ἐρωτημάτων ἀναπόσπαστων ἀπό τήν απορία τῆς ἑρμηνείας τῶν ἴδιων τῶν μουσικῶν έργων, είχαν νά κάνουν, ἀνέκαθεν καί ταυτοχρόνως, τόσο μέ τό ζήτημα τῆς φύσης τοῦ σοδιετικοῦ καθεστῶτος καί τοῦ πῶς μπορεῖ νά κατανοηθεῖ ὡς ἀριστερή δικτατορία, ώς «κόκκινος φασισμός», όσο καί μέ τό ἐρώτημα γιά τήν ίδια τήν τέχνη καί τή σχέση της μέ τήν ίστορία: πῶς γίνεται ἡ ἐπίσημη «προπαγάνδα» ένός όλοκληρωτικοῦ καθεστῶτος νά είναι σημαντική τέχνη; Γιατί δέν μποροῦμε οὔτε νά φαντασθοῦμε μία άνάλογη τύχη γιά τόν Σένμπεργκ, ἄς ποῦμε, στή ναζιστική Γερμανία; Μέ δυό λόγια, τό διακύβευμα τῆς κατανόησης τοῦ Σοστακόβιτς ἔθιγε καί θίγει, μέσα στό περιορισμένο θεματικό πεδίο του, ζητήματα κρίσιμα γιά τήν κυρίαρχη ίδεολογία τῆς Δύσης.

'Αλλά αὐτή ἡ ἀμηχανία εἶχε καί τή δίδυμη ὄψη της. Καί τοῦτο διότι αὐτός ὁ ἰδεολογικός ἀνταγωνισμός ὑπῆρξε ϐαθμίδα τοῦ εὐρὑτερου ἀνταγωνισμοῦ πού καθόρισε ἐν πολλοῖς καί γιά πολλά χρόνια τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο οἱ κομμουνιστές ὅλου (σχεδόν) τοῦ κόσμου ἔδιναν καί ϐίωναν τόν δικό τους ἀγώνα, στό πλαίσιο τῶν δικῶν τους κοινωνιῶν. Τό διακύβευμα Σοστακόϐιτς ὑπῆρξε στιγμή τοῦ διακυβεύματος γύρω ἀπό τό «σοσιαλιστικό στρατόπεδο» καί τή διεθνή ὑπεράσπισή του, δηλαδή τῆς κομβικότερης, τῆς τραγικότερης καί τῆς πλέον ἀνοικονόμητης τροπῆς τοῦ κομμουνιστικοῦ κινήματος.<sup>5</sup> Μέ ἄλλα λόγια, ὁ Σοστακόβιτς ὑπῆρξε βαθμίδα τῆς κοσμοϊστορικῆς ἀντίφασης πού συνηθίσαμε

5. Ένα μόνο παράδειγμα, ἀπό τήν ἱστορία τοῦ ἑλληνικοῦ κομμουνιστικοῦ κινήματος. Ὁ Μίκης Θεοδωράκης διη-

πού τόλμησε νά ἀμφισ6ητήσει τό πολιτικό σκεπτικό μίας συνολικά ἀπορριπτικῆς κριτικῆς του γιά τόν Προκόφιε6, ἐγκαλώντας τον γιά τό κατά πόσον θά μποροῦσε νά «τοῦ ἀρνηθεῖ τό δικαίωμα νά κρίνει τίς πολιτικές καί ἡθικές στάσεις καλλιτεχνῶν πού θά εἶχαν κατάφωρα συμβιβαστεῖ μέ τήν ναζιστική προπαγάνδα».



νά όνομάζουμε «ὑπαρκτό σοσιαλισμό», δηλαδή ἕνα ἀφόρητα καταπιεστικό καί ἐκμεταλλευτικό καθεστώς, σάν αὐτά πού οἱ κομμουνιστές ὅλου τοῦ κόσμου εἶχαν μάθει νά ἀντιπαλεύουν, ἀλλά καί ἕνα καθεστώς τοῦ ὁποίου ἡ ὑπεράσπιση ἐπικαθόρισε γιά δεκαετίες τόν τρόπο πού οἱ κομμουνιστές ὅλου τοῦ κόσμου ἀντιπάλευαν τά δικά τους καταπιεστικά καί ἐκμεταλλευτικά καθεστῶτα.

Άλλά ή πολυπλοκότητα τοῦ ζητήματος δέν σταματα ἐδῶ: ὁ ὑπαρκτός σοσιαλισμός δέν θά μποροῦσε νά παίξει τοῦτον τόν πρωτοφανή ἱστορικό ρόλο, ἐάν ὅλη αὐτή ἡ ἀντιφατική ἱστορία δέν ἀναπαραγόταν καί δέν συμπυκνωνόταν, κατά τρόπο ἰδιαζόντως τραγικό, στό ἐσωτερικό τοῦ ἰδιου τοῦ σοδιετικοῦ κοινωνικοῦ σχηματισμοῦ, ἐάν τό σοδιετικό καθεστώς δέν εἶχε καί ὡς πρός τή δική του ἀριστερά ὅλη τήν τραγική ἀμφισημία τοῦ ὅρου «ὑπαρκτός σοσιαλισμός», ὅπου τό «ὑπαρκτός» δηλώνει ταυτόχρονα τόσο μία ἱστορική ἐπίτευξη ὅσο καί τή δραματική ἀπόκλιση ἀπό αὐτό πού θά ἔπρεπε νά ἐπιτευχθεῖ καί τό ὁποῖο, ὡς ἐκ τούτου, δέν «ὑπάρχει»: μέ δυό λόγια, τήν ὀλοένα καί πιό δραματική ἕνταση ἀνάμεσα σέ αὐτό πού εἶναι καί πού δέν εἶναι σοσιαλισμός, τήν ἀνοιχτή ἀντίφαση ἀνάμεσα στή νίκη καί τήν ἤττα τῆς σοσιαλιστικῆς ἐπανάστασης. Άπό αὐτήν τήν ἄποψη, ἴσως οἱ πλέον τραγικοί μάρτυρες (καί μέ τίς δύο ἔννοιες) τῆς κομμουνιστικῆς περιπέτειας νά εἶναι οἱ ἴδιοι οἱ Ρῶσοι ἐπαναστάτες ἤ συνοδοιπόροι τοῦ ἐπαναστατικοῦ ἐγχειρήματος, ὅλοι ὅσους συνεπῆρε τό μεγάλο ποτάμι τοῦ Ἐντώδρη.

Καί ο Σοστακόβιτς υπηρξε αναμφίβολα ἕνας από αυτούς: ή ιστορία δέν ἦρθε νά χτυπήσει ἕναν ανυπο-

γεῖται ἕνα παράνομο ραντεδοῦ του μέ τόν Δημήτρη Δεσποτίδη (Πέτρο), μεσοῦντος τοῦ ἑμφυλίου (᾿Ανοιξη τοῦ 1948): «... οἱ κουδέντες μετρημένες, ὄμως ὁ Πέτρος δέν ἀντεχε, τόν ἔτρωγε τό σαράκι: "Λένε ὅτι ὁ Σοστακόβιτς εἶναι ὁ μεγαλύτερος σύγχρονος συνθέτης". "Έτσι εἶναι", τοῦ ἀποκρίνομαι. "Εἶμαστε πάντα οἱ πρῶτοι!" εἶπε καί ἕλαμψε τό πρόσωπό του...».

ψίαστο Σοστακόβιτς από τά έξω, δέν ήταν τό κακό συναπάντημα ένός μουσικοῦ πού τό μόνο πού ήθελε ήταν νά τόν ἀφήσουν νά κάνει ἀνεπηρέαστος τή δουλειά του. Άπό τά χρόνια τῶν σπουδῶν του στό Ώδεῖο τοῦ Λένινγκραντ, πού συνέπεσαν μέ τήν πρώτη μετεπαναστατική δεκαετία, από τίς πρῶτες του συμφωνίες. άφιερωμένες στόν Όκτώβρη ή τήν Πρωτομαγιά, ἀπό τή συμμετοχή του στούς συνδέσμους γιά τήν προλεταριαχή μουσιχή, ο Σοσταχόβιτς συστρατεύθηκε μέ τό κοσμογονικό έπαναστατικό ρεῦμα. Χρειάζεται έδῶ νά άψηφήσουμε πολλά ἀπό τά χυρίαρχα αὐτονόητα γιά τή μουσική ίστορία τοῦ αἰώνα καί νά πᾶμε πίσω στήν έποχή πού οι στρατευμένοι Ρῶσοι συνθέτες διέβλεπαν ένα προνομιακό στήριγμα στίς άνατροπές τῆς μουσικῆς γλώσσας, πού βρίσκονταν τότε σέ πλήρη ἐξέλιξη. Έμοιαζε φυσικό ή εύρωπαϊκή μουσική έπανάσταση νά έχει νά συνεισφέρει κάτι κρίσιμο στήν ἀπάντηση τοῦ έπιτακτικοῦ, τότε, ἐρωτήματος: πῶς μπορεῖ νά εἶναι κανείς έπαναστάτης μουσικός στήν έπαναστατημένη Ρωσία; Έτσι, μέσα ἀπό ποικίλες ἐντάσεις, ἄνθησε καί άναπτύχθηκε μία ίδιότυπη «ρωσική πρωτοπορία» (καί στή μουσική), σέ ἕναν πάντοτε διακυβευόμενο καί άσταθή συμβιωτισμό μέ τό μπολσεβίκικο έπανασταστικό έγχείρημα. Ή σχέση αὐτή καθόρισε μία ἐνεργή πρόσληψη της δυτικής άβάν-γκάρντ, πού βρηκε άνέλπιστα στήν ταραγμένη Ρωσία ένα πρόσφορο, ανήσυχο καί ένημερωμένο κοινό. Γιά παράδειγμα, ή όπερα Βόιτσεκ τοῦ Αλμπαν Μπέργκ, ἕνα ὀρόσημο τῆς δυτικῆς μουσικῆς πρωτοπορίας, ἀνέβηκε στό Λένινγκραντ τό 1927, δύο μόλις χρόνια μετά τήν παγκόσμια πρώτη της στό Βερολίνο, μπροστά σέ ένα διψασμένο άχροατήριο -άνάμεσά του καί ὁ νεαρός, ἀλλά ἤδη διάσημος ἐντός καί έκτός Σοβιετικῆς Ένωσης, Σοστακόβιτς. Άλλά καί άπό τήν άλλη μεριά, ή δυτική πρωτοπορία συναρπάζεται από τίς διεργασίες τῆς ρωσικῆς μουσικῆς (τίς όποιες άντιπροσώπευαν κατά κύριο λόγο τά έργα τοῦ ίδιου τοῦ Σοστακόβιτς) καί ἀπό τά πολιτικά συμφραζόμενά τους, μιάς καί ή μουσική πρωτοπορία, ό μουσικός (καί ὄχι μόνον) μοντερνισμός στό πρῶτο μισό (τουλάχιστον) τοῦ αἰώνα, ὑπῆρξε, μέ τόν ἕναν ἤ τόν άλλο τρόπο, σέ Άνατολή καί Δύση, οὐσιωδῶς πολιτικός.6

Θά ἕλεγε κανείς ὅτι ἦταν μία εὐτυχισμένη ὥρα, μά ἦταν ἤδη ἀργά τό νερό ἔτρεχε κιόλας ἀγριεμένο στό αὐλάκι τῆς ἱστορίας. ᾿Ας τό ἀφήσουμε νά μᾶς ϐγάλει στήν τρομερή χρονιά τοῦ 1936 (τί σοῦ εἶναι κι αὐτές οἱ χρονολογίες). Ἡ ὅπερα τοῦ ἴδιου τοῦ Σοστακόδιτς. Ἡ λαίδη Μάκμπεθ τῆς ἐπαρχίας Μστένσκ, ἕνα ἅλλο ὁρόσημο, τραγικό αὐτή τή φορά, τῆς ρωσικῆς πρωτοποριακῆς μουσικῆς, παιζόταν ἤδη γιά καιρό, ὅχι μόνο στή Σοδιετική Ἐνωση ἀλλά καί στή Δύση, ὅταν «ξαφνικά» δημοσιεύεται στήν Πράβντα μία ἀπίθανη, ϐιτριολογική ἐπίθεση, μέ τίτλο «Χάος ἀντί γιά μουσική», πού κατηγοροῦσε τό ἔργο καί τόν συνθέτη του ἀνάμεσα σέ πολλά ǎλλα γιά «ὰριστερίστικη διαστρέβλωση» καί, ϐεβαίως, γιά «φορμαλισμό». Λέγεται ὅτι ἐμπνευστής τοῦ κειμένου ἦταν ὁ ἰδιος ὁ Στάλιν, πού λίγες μέρες πρίν εἰχε παρακολουθήσει τήν παράσταση, τό σίγουρο ὅμως εἶναι ὅτι ἡ ζυγιασμένη αὐτή ἄνωθεν παρέμβαση, στοχεύοντας τόν κορυφαῖο ἤδη «σοδιετικό» συνθέτη, σηματοδότησε τήν ἐπικράτηση τοῦ σταλινικοῦ τρόμου σέ ὁλόκληρη τή ρωσική μουσική καί τό τέλος τῆς ἐπαναστατικῆς (μέ κάθε ἔννοια) περιόδου της. Ἡ μουσική ὄφειλε πλέον νά εἶναι κρατική, «πατριωτική», καθεστωτική.

Άπό τότε, καί τουλάχιστον γιά όλόκληρη τήν περίοδο τοῦ σταλινισμοῦ, ὁ Σοστακόβιτς ἐπιδόθηκε ἀναγκαστικά στήν έντρομη καί έπισφαλή διαπραγμάτευση μίας διπλης όμηρίας, στήν κόψη τοῦ ξυραφιοῦ: ἀπό τή μία πλευρά, υπηρξε πράγματι όμηρος τοῦ καθεστῶτος, μέ έπικρεμάμενη τή δαμόκλειο σπάθη τῆς ἀποκήρυξής του (πού τότε σχεδόν ισοδυναμοῦσε μέ ἐκτέλεση, τήν τύχη πολλῶν ὁμοτέχνων του), ἀλλά, καί ἀπό τήν ἄλλη, τό σοδιετικό καθεστώς υπηρξε επίσης κατά κάποιον τρόπο ὄμηρος τοῦ Σοστακόβιτς: μία ἀποκήρυξη καί, πολύ περισσότερο, μία ἐκτέλεσή του θά εἶχε, γιά τούς λόγους πού προαναφέρθηκαν, σημαντικές δυσμενεῖς έπιπτώσεις γιά τή Σοβιετική Ένωση στόν διεθνή συσχετισμό. Μέ δυό λόγια, ό Σοστακόδιτς δέν σταμάτησε έχτοτε νά διαπραγματεύεται τούς ὄρους τῆς ἐπιβίωσής του. Πρός τοῦτο, χρειάστηκε νά ὑποστείλει πολλές άπό τίς σημαῖες του, νά βάλει ὄσο νερό χρειαζόταν στό κρασί του. Άπό τότε οι συμφωνίες του (κυρίως αύτές, έξαιτίας τοῦ προφανοῦς δημόσιου γαρακτήρα του είδους)7 «κρατικοποιήθηκαν», έντάχθηκαν στό όλο τελετουργικό τῆς ἐπίσημης σοδιετικῆς μουσικῆς κουλτούρας, φροντίζοντας νά αποσπάσουν τήν έγκριση τῆς κυρίαρχης «κομματικής» αἰσθητικής. Όλα δείχνουν ότι δέν μποροῦσε πιά, τουλάχιστον δημόσια, νά γράφει τή δική του μουσική, ὅτι γιά νά ἐπιδιώσει χρειά-

<sup>6.</sup> Τήν ίδέα αὐτή, ἡ πραγμάτευση τῆς ὁποίας διαφεύγει τῶν ὁρίων τοῦ παρόντος, τήν ὁφείλω στήν εἰσήγηση τοῦ Χάρη Ξανθουδάκη, στό στρογγυλό τραπέζι μέ τό ὁποῖο παρουσιάστηκε ὁ κύκλος ἐκδηλώσεων τῆς Όρχήστρας τῶν Χρωμάτων. ᾿Ας ἐπαναλάδω ὅτι ἡ συζήτηση αὐτή, στό σύνολό της,ήταν ἐξαιρετικά γόνιμη ἐπειδή, μεταξύ πολλῶν ἄλλων λόγων, δέν ὑπέκυψε –τό ἀντίθετο μάλιστα– στά κυρίαρχα στερεότυπα γύρω ἀπό τή σχέση μουσικῆς πρωτοπορίας καί «ὁλοκληρωτισμοῦ».

<sup>7.</sup> Ἡ διχοτομία ἀνάμεσα στή δημόσια πλευρά τῆς μουσικῆς δημιουργίας τοῦ συνθέτη, ἐπιρρεπής στίς πιέσεις καί στόν συμβιβασμό, τήν ὁποία ἀντιπροσώπευαν κατά κύριο λόγο οἱ συμφωνίες του καί τήν περισσότερο προσωπική καί ἀδέσμευτη ἰδιωτική της πλευρά, μέ παραδειγματικά ἔργα τά κουαρτέτα ἐγχόρδων, τήν ὁποία ὁ ἰδιος φρόντιζε γιά εὐνόητους λόγους νά κρατᾶ μυστική, ἀπό τήν ἄλλη, ἀποτελεῖ ἕνα ἄκρως διαδεδομένο ἑρμηνευτικό σχῆμα. Τό σχῆμα δέν εἶναι τελείως ἀβάσιμο, καί ἰσχύει ἑξάλλου σχεδόν γιά ὅλους τους συνθέτες ἀδυνατεῖ, ὡστόσο, νά ἐξηγήσει τόν κοινό τόνο καί ψυχισμό πού διαπερνᾶ συχνά καί τίς δύο κατηγορίες ἔργων.

στηκε νά γράφει μιά μουσική πού δέν ἤθελε, νά γράφει τή μουσική πού ἕπρεπε, νά ὑπηρετεῖ τήν κρατική νόρμα –τό μουσικό ἀνάλογο, θά ἕλεγε κανείς, τῆς δοξολογικῆς σοσιαλρεαλιστικῆς ζωγραφικῆς καί γλυπτικῆς. Ὁ Σοστακόβιτς μοιάζει νά πλήρωσε τήν ἐπιδίωσή του μέ τή μουσική αὐτοκτονία του –ὡς ἐάν ἡ πιστολιά τοῦ Μαγιακόβσκι νά πῆρε στή μουσική κάτι ἀπό τόν κούφιο ὀρειχάλκινο ἀντίλαλο τῶν σταλινικῶν μνημείων.

Οι έκπλήξεις ἀρχίζουν περίπου ἀπό ἐδῶ. Αὐτό πού χαλάει ὅλη τή μανέστρα είναι τό ἐνοχλητικό γεγονός ότι οι συμφωνίες αυτές απέχουν πολύ από τό να είναι άπλές προπαγανδιστικές φανφάρες. Άντιθέτως, άντι-προσωπεύουν μερικά άπό τά πλέον ίδιότυπα καί συναρπαστικά μουσικά γεγονότα τοῦ 20οῦ αἰώνα. Όπως θά προσπαθήσω νά υποδείξω, αποτυπώνουν τήν ίδιοφυή συνθετική στρατηγική τοῦ Σοστακόδιτς γι ατή σωτηρία του, πού είναι ταυτόχρονα σωτηρία καί δική του καί τῆς μουσικῆς του. Γνωρίζω ὅτι ἐδῶ τά «ἐπιχειρήματα» κουτσαίνουν άναπόφευκτα, καί κάθε συναφής ισχυρισμός είναι εὐάλωτος στήν ὑποψία αὐθαιρεσίας. Πρόκειται γιά μουσική: δέν υπάρχουν «προκείμενες» έδῶ, καί καμία κειμενική ὑποστήριξη δέν μπορεῖ νά παρασχεθεĩ. Ἐάν ἡμουν μουσικός, ἴσως νά μποροῦσα νά στηρίξω τήν ἄποψή μου μέ μία ἑρμηνεία, μουσική ἑομηνεία τῶν ἔογων. Είμαι ὅμως ἕνα ἀπλός άκροατής, καί τό μόνο πού μπορῶ νά κάνω είναι νά στήσω αὐτί, νά προσπαθήσω νά ἀκούσω τόν ψυχισμό πού αποπνέει αυτή ή μουσική καί να προσπαθήσω μετά, στό τό έτερογενές πεδίο τοῦ λόγου, νά πῶ ὅ,τι καταλαδαίνω.

Λέω, λοιπόν, ὅτι ἡ τρέχουσα κατανόηση τοῦ Σοστακόβιτς, ή όποία διέπει καί διαπερνα τήν τρέχουσα μουσική έρμηνεία του, είναι σέ θέση νά συλλάβει μία μόνο «στιγμή» αύτοῦ τοῦ ψυχισμοῦ, στιγμή ἐπιμέρους καί ἐπικαθοριζόμενη, τήν ὁποία ὅμως παραμορφώνει καίρια, στό μέτρο ἀκριδῶς πού τήν ἀπομονώνει ἀπό τίς συνάφειές της, στή βάση τοῦ ἰσοπεδωτικοῦ ἰδεολογήματος περί όλοκληρωτισμοῦ. Καί ἡ «στιγμή» αὐτή έχει νά κάνει πράγματι μέ τήν πεισμωμένη υπόγεια άντίστασή του στήν έξαναγκασμένη μουσική αὐτοχειρία του καί στήν κατάσταση πού τοῦ τήν ἐπέβαλλε, τό δικό του «καί ὄμως...», στάση πού συνεπαγόταν φυσικά ἕνα ριψοκίνδυνο κρυφτούλι μέ τήν ἐπίσημη τρομο-κρατική αἰσθητική ἰδεολογία. Ο μόνος τρόπος πού μπορούσε νά τή διεκπεραιώσει ήταν νά βάλει λαθραία στή μουσική του συστατικά πού δέν προβλέπονταν άπό τήν κρατική συνταγή. Πρός τοῦτο, ὁ Σοστακόβιτς χρειάστηκε νά γίνει, πράγματι, μάστορας τοῦ ὑπαινιγμοῦ καί τῆς ἀμφισημίας, ὅπως πολλοί ἀπό τούς πλέον ἐκλεκτούς προκατόχους του. Έτσι, γιά παράδειγμα, βρίσκει χῶρο νά ἀκουστεῖ κάποτε μία ἀναπάντεχη καί άνεξήγητη σκοτεινιά, μία θλίψη καί μία άγωνία, πού μοιάζουν αίφνης νά λεκιάζουν τή μονολιθική αἰσιοδοξία πού πολλοί (πάρα πολλοί) θά περίμεναν από αὐτά τά ἔργα. Αλλοτε πάλι παρεισάγει ἕνα στοιχείο έπιπολαιότητας, μία κάποια «άνάρμοστη» έλαφρότητα ή ἀσύγγνωστη ἀνεμελιά, μία συγκαλυμμένη άλλά πάντα ριψοχίνδυνη, άπείθαρχη αὐθάδεια, πού μοιάζει νά ένώνεται χημικά μέ τή θετικότητα τῆς μουσικής, ένῶ ταυτόχρονα τήν ἀψηφᾶ: θά ἕλεγε κανείς, ότι ο Σοστακόβιτς προσπαθεῖ νά ξανακερδίσει τή μουσική του, υπονομεύοντάς την. Ας ἀκούσουμε, π.χ., τό πρῶτο μέρος τῆς 9ης Συμφωνίας του, πού θά ἔπρεπε νά είναι ένας νικηφόρος πανηγυρικός γιά τό τέλος τοῦ πολέμου: άντί γιά παιάνες, μία παιχνιδιάρικη ή περιπαιχτική μελωδία στά φλάουτα, σάν τόν σκοπό πού σφυρίζει ανέμελα ένας μοναχικός διαβάτης μέσα στή νύχτα, πάντα ἐπικίνδυνος καί ὕποπτος, ὅπως ὁ τρελός τοῦ 'Αναγνωστάκη... Κάποιες στιγμές, ὁ αὐτοσαρκασμός αὐτός φτάνει σέ ἐπίπεδα παροξυσμοῦ, ἕνα γκροτέσκο πού κορυφώνεται στό έφιαλτικό, ἕνας ύστερικός κλαυσίγελως, πού συμπυκνώνει τήν κατάθλιψη καί τή σχιζοφρένεια τῆς ζωῆς στόν σταλινικό ζόφο. Βρισκόμαστε πιά πολύ κοντά στόν Μάλερ, τόν όποιο ό Σοστακόδιτς είχε ἀγαπήσει καί μελετήσει πολύ. Αλλοτε πάλι κατορθώνει νά συντονίζεται συνενοχικά μέ τό άκροατήριό του, σέ κάποια κρυφή συχνότητα, καί νά γίνεται δραματικά συγκεκριμένος: στίς ίδιες σελίδες πού μνημονεύει τήν έξέγερση τοῦ 1905, γιά παράδειγμα, κατορθώνει νά υπαινίσσεται καί τή σοδιετική εἰσδολή στήν Οὐγγαρία, πράγμα πού δέν ξέφυγε ἀπ΄ όσους παρακολούθησαν, τόν Όκτώβρη τοῦ 1957, τήν πρεμιέρα τῆς 11ης Συμφωνίας του, ἀφιερωμένης στό «ἔτος 1905»: ὅπως διηγεῖται ἕνας ἀπό αὐτούς, «... δέν άκούγαμε μόνο τήν τσαρική άστυνομία νά άνοίγει πύρ στό πληθος μπροστά ἀπό τά Χειμερινά ἀΛνάκτορα, άλλά καί τά σοδιετικά τάνκς νά μουγκρίζουν στούς δρόμους τῆς Βουδαπέστης. Καί αὐτό ἦταν σαφές γιά όσους είχαν αύτιά νά ἀκούσουν».

Άπό αὐτήν τήν πολυσημία, ἡ ἀνιστόρητη τρέχουσα άντίληψη γιά τόν Σοστακόβιτς καί τή μουσική του κρατα μόνον μία πολύ φτενή φλούδα, αὐτήν πού χωρα στό εὐταχτο σχῆμα μίας «ὄμορφης», καθαρῆς ἀντίθεσης ἀνάμεσα στόν ἐν γένει ὁλοκληρωτισμό, ἔκφανση τοῦ ὁποίου θά ἀποτελοῦσε τό σοδιετικό καθεστώς, καί στήν έν γένει άτομικότητα, προνομιακή έκφανση τῆς όποίας θά άποτελοῦσε ἡ καλλιτεχνική δημιουργία. Ή άντίθεση αὐτή θά μεταγραφόταν, λοιπόν, στό πλαίσιο τῆς μουσικῆς τοῦ Σοστακόβιτς, στήν ἀντίθεση ἀνάμεσα στόν ἐπιδεβλημένο ἐξουσιαστικό, στομφώδη, μουσικό λόγο καί στήν έλεύθερη υπονομευτική άνατροπή του, ανάμεσα στήν έμφατική δοξολογία τοῦ σοδιετικοῦ καθεστῶτος καί τήν ὑπόρρητη καταγγελία του –ἀντίθεση έν τέλει «έξωτερική», άδιαμεσολάδητη, συγκερασμένη μόνο ἀπό τήν ἀλχημική μαεστρία τοῦ συνθέτη, πού μπόρεσε νά βρει τή φόρμουλα τοῦ ἀπίθανου κράματος αὐτῶν τῶν ἐκρηκτικῶν ὑλικῶν, ἔτσι, ὥστε οἱ χρατιχοί ίδεολόγοι, μήν μπορώντας νά τά ξεδιαλύνουν, νά είναι ύποχρεωμένοι νά τά άγοράσουν πακέτο.

Πόσο ὄμως αὐτή ἡ προσέγγιση σώζει τελικά σήμερα τή μουσική τοῦ Σοστακόδιτς; Ἐάν πράγματι αὐτή ἡ

έρμηνεία έξαντλοῦσε τοῦτα τά ἔργα, δέν θά ἤμασταν καί έμεις σήμερα υποχρεωμένοι νά άγοράσουμε πακέτο αὐτό τό ἀξεδιάλυτο κράμα; Καί τότε τί θά κάναμε μέ έχείνη τήν άλλη όψη των συμφωνιών του, τήν «καθεστωτική», τήν «προπαγανδιστική», τήν «ίδεολογική»; Τί θά ήταν σήμερα αὐτή ή πλευρά τῆς μουσικῆς του, στή βάση πάντα τῆς ίδιας ἑρμηνείας, ἐάν ὄχι κούφιος, πομπώδης σάλαγος, «χαλκός ήχῶν καί κύμβαλον άλλαλάζον»; Πῶς νά χωνέψουμε σήμερα τή Συμφωνία τοῦ Λένιγκραντ, ἄς ποῦμε, τή Συμφωνία γιά τό «ἔτος 1905» η γιά τό «ἔτος 1917»; Δέν θά εἴχαμε σήμερα νά χειρουργήσουμε, νά διαλύσουμε, νά «ἀποδομήσουμε» αὐτά τά ἔργα; Καί πόσο θά μᾶς άφοροῦσαν πραγματικά αὐτές οἱ συμφωνίες, ἐάν ἐπρόκειτο άπλῶς γιά πράξεις ίδεολογικοῦ σαμποτάζ; Αὐτό δέν θά τίς καταδίκαζε σέ απλά ντοκουμέντα μίας έποχῆς καί μίας ξεχωριστής περίπτωσης, κατάλληλα μόνο γιά μελέτη από μουσικολόγους, ίστορικούς τῆς τέχνης η μεταμοντέρνους είδιχούς τῶν cultural studies: Δέν θά τίς καταδίκαζε, στήν καλύτερη περίπτωση, στή μοίρα τῶν ἐνδείξεων μίας μουσικῆς πού δέν γράφτηκε καί ένός συνθέτη πού δέν ύπῆρξε, τῆς μουσικῆς καί τοῦ συνθέτη πού θά μποροῦσαν νά ἔχουν ὑπάρξει ἐάν τούς τό έπέτρεπε ή ίστορία; Πῶς γίνεται νά μᾶς ἀρέσουν αὐτές οἱ συμφωνίες; Καί πῶς νά ὑπάρξουν, πράγματι, αύθεντικές μουσικές έρμηνεῖες τους, έρμηνεῖες αὐτῶν τῶν ἔργων ὡς μουσιχῶν ἔργων;

Νά λοιπόν πού δέν ξεφεύγουμε εὔκολα ἀπό τήν περίπτωση Σοστακόδιτς. Νά πού ἡ ἀπορία καί ἡ ἀμηχανία παραμένουν, ἀπαράκαμπτες, ὀχληρές. Τί εἶναι τελικά ὁ Σοστακόδιτς; Εἶναι μεγάλος συνθέτης καί, ἐάν ναί, πῶς, Γιατί παίζεται, ἡχογραφεῖται, ἀκούγεται ἀκόμα;

Προσπαθώντας νά ψηλαφήσουμε αὐτό τό ἐρώτημα, προσπαθώντας νά άνασύρουμε τήν έρμηνευτική στάση πού ἀχόμα στεροῦνται αὐτά τά ἔργα, ἄς ξαναγυρίσουμε στό καθοριστικό ἐπεισόδιο τοῦ '36. Τήν ἑπομένη κιόλας της είσαγγελικης κομματικης παρέμβασης, ό Σοσταχόδιτς αποσύρει πανιχόβλητος τήν 4η Συμφωνία του, τίς παραμονές τῆς πρεμιέρας της, καί ρίχνεται στή σύνθεση τῆς ἑπόμενης συμφωνίας του, τῆς 5ης, πού θεωρήθηκε ώς ή δημόσια διακήρυξη της συμμόρφωσής του μέ τίς κρατικές ντιρεκτίδες,<sup>8</sup> ή ἕμπρακτη όμολογία καί «αὐτοκριτική» του. Χρησιμοποιῶ ἐπίτηδες αὐτές τίς τόσο φορτισμένες λέξεις: θεωρῶ ὅτι δύσκολα θά καταλάδουμε τήν τύχη τοῦ Σοστακόβιτς καί τῆς μουσικῆς του ἐάν δέν δοῦμε αὐτό τό κομβικό ἐπεισόδιο ώς μεταμφιεσμένη δίκη, μία από έκεινες τίς «δίκες τῆς Μόσχας» πού σηματοδότησαν τήν ἀναδίπλωση τοῦ ἐπαναστατικοῦ ἐγχειρήματος τήν ὁποία ὀνομάζουμε σταλινισμό. Καί χρειάζεται νά δροῦμε τρόπο νά θέσουμε καί έδῶ, στό «σχετικά αὐτόνομο» πεδίο τῆς μουσικής, τό αντίστοιχο τοῦ ἐρωτήματος χωρίς τό όποῖο θά μᾶς διαφεύγει πάντοτε μία οὐσιώδης ὄψη αὐτῶν τῶν δραματικῶν πολιτικῶν γεγονότων: γιατί οἱ μπολσεβίκοι ήγέτες, όταν πλέον είχαν χάσει κάθε πο-

λιτική μάχη, όταν πλέον δέν είχαν καμιά ψευδαίσθηση γιά τήν προσωπική τους τύχη, όταν πλέον δέν είχαν (σχεδόν) τίποτα νά φοβηθοῦν, δέν ἀπέφυγαν τήν τελευταία πράξη τοῦ δράματος, τήν ἀποδοχή τοῦ χαλκευμένου κατηγορητηρίου, τήν τόσο ταπεινωτική όμολογία καί αὐτοκριτική; Γιατί ἀποποιήθηκαν τήν ὕστατη καί άναπαλλοτρίωτη κίνηση ήθικης δικαίωσης; Δέν άρχοῦν ἐδῶ, ὡς ἐξηγητιχά ἐργαλεῖα, οἱ ποιχίλες ὁμηρεῖες, οὐτε οἱ ἐκλεπτυσμένες «ψυχολογικές» τεχνικές τῶν συντρόφων ἀνακριτῶν: τό ὅλο γεγονός παραμένει ασύλληπτο έαν δέν λάβουμε υπόψιν ότι ή σοβιετική έξουσία, αύτή ή ίστορική παραμόρφωση της «έξουσίας τῶν σοδιέτ», ἐξακολουθοῦσε νά είναι δική τους ὑπόθεση, τήν όποία θεωροῦσαν ὅτι ὑπερασπίζονταν μέ τήν πλέον τραγική καί όλοκληρωτική αὐτοθυσία τους. Μέ δυό λόγια, ἀκόμα καί σέ αὐτά τά γεγονότα, πού θά έλεγε κανείς ότι έγγράφονται στόν σπερματικό πυρήνα τοῦ σταλινισμοῦ, τό ἀποφασιστικό διακύβευμα ύπῆρξε ή ύπεράσπιση τοῦ «ύπαρκτοῦ σοσιαλισμοῦ». Ή σιωπή αὐτῶν τῶν ἀνθρώπων, πίσω ἀπό τήν ἐκφορά τῆς ὑπαγορευμένης «ὁμολογίας» τους, καθορίστηκε ἐν πολλοῖς ἀπό τό μέλημά τους νά μήν ὑπονομεύσουν πολιτικά, ίδεολογικώ και ήθικά τή νικηφόρα έπανάστασή τους, νά μήν δώσουν αποφασιστικά ὅπλα στόν άντίπαλο, νά μήν πλήξουν καίρια τήν σοδιετική ήγεσία, στήν όποῖα συμμετεῖχαν μέχρι πρόσφατα. Καί ή σιωπή αὐτή ἰσοδυναμοῦσε μέ ἡθική αὐτοκτονία, τήν πλέον όλοκληρωτική ήττα, συνθήκη δυνατότητας τῆς όποῖας ὑπῆρξε ἡ νίκη τοῦ ἐγχειρήματός τους. Δέν γνωρίζω άλλη περίπτωση ένεργοῦς συμμετοχῆς στήν ίστορία πού νά όδηγήθηκε, δυνάμει τῆς ἀδυσώπητης πρός έαυτόν συνέπειάς της, σέ μιά τέτοια ἀπόλυτη τραγωδία. Ό Πλουμπίδης, τουλάχιστον, είχε τήν εὐχέρεια (μαύρη εύχέρεια, δέβαια...) νά κρατήσει στή δίκη του

9. Έπικαλοῦμαι ἐδῶ τή μαρτυρία τοῦ ἀριστείδη Μπαλτᾶ ἀπό μία δημόσια ἐκδήλωση μέ ὁμιλήτρια τή χήρα Μπουχάριν στό Πανεπιστήμιο τοῦ Πρίνστον(!). Ἐκεῖ, στή σχετική έρώτηση πού ὁ ἴδιος τῆς ὑπέβαλλε, ἡ Μπουχάρινα, ὕστερα ἀπό κάποια ἀμφιταλάντευση (πόσο δύσκολο είναι ἀχόμα...), δεδαίωσε ὅτι στή στάση τοῦ Μπουχάριν πρυτάνευσε ή σκέψη ότι ή ἀπόρριψη τοῦ κατηγορητηρίου -τό όποῖον, σημειωτέον, ἤθελε τόν Μπουχάριν ἀνέκαθεν πράκτορα τῶν ἰμπεριαλιστικῶν δυνάμεων- δηλαδή, ή ἀποκάλυψη, σέ παγκόσμιο άκροατήριο, της σταλινικης σκευωρίας, θά ἐπέφερε βαρύτατο ήθικό τραῦμα στήν ἐπαναστατική αίγλη τῆς σοδιετικῆς ἡγεσίας. Ἡ μόνη ὑπεράσπιση τήν όποία ἐπέτρεψε στόν ἑαυτό του ἦταν, σύμφωνα μέ τή μαρτυρία τῆς ίδιας, μία ἐπιστολή του «πρός τούς μπολσεδίχους τοῦ μέλλοντος», τήν ὁποία τῆς ζήτησε νά ἀπομνημονεύσει, τίς παραμονές τῆς ἐκτέλεσής του, γιά νά τήν παραδώσει στούς αποδέκτες της, όταν οι καιροί θα τό έπέτρεπαν...

<sup>8. «</sup>Ἡ δημιουργική ἀπάντηση ἐνός Σοδιετικοῦ καλλιτέχνη στή δικαιολογημένη κριτική», ἡταν ἡ ἐπίσημη διατύπωση, στό κυρίαρχο κομμματικό-κρατικό ἰδίωμα.

τό κόκκινο γαρύφαλλο τοῦ Μπελογιάννη, πού τόσο τοῦ τό ἀρνήθηκαν, νά ἐπιδεδαιώσει «μέσα στήν τρομερή ἐρημία τοῦ πλήθους» τήν ἐμμονή του καί τήν ἐπιμονή του καί ἔτσι νά μήν πάει ὀλότελα γυμνός στόν πλέον ὀλοκληρωτικό θάνατο, ἀκριδῶς ἐπειδή ὁ ϐασιλικός ἐπίτροπος δέν ταυτιζόταν μέ τούς ἀκόμα πιό ἀνελέητους κομματικούς ἐπιτρόπους.

Δέν σχοπεύω νά μπῶ ἐδῶ σέ βαθειά ἱστοριχά νερά, ούτε νά καταφύγω σέ αὐθαίρετες καί ἄκοπες ἀναλογίες. Ό Σοσταχόβιτς δέν ἦταν πολιτιχός μέ τή στενή έννοια, δέν άνηκε στήν ίστορική ήγεσία τῶν μπολσεβίκων, δέν χρειάστηκε λοιπόν νά διώσει αὐτήν τήν τραγωδία γυμνά καί ἀπροκάλυπτα, δέν τήν ἐνέγραψε στή ζωή του κυριολεκτικά καί όλογράφως. Από τήν άλλη μεριά, ώστόσο, άχριδῶς ἐπειδή ήταν μουσικός, καί έπειδή ήταν ὁ μουσικός πού ήταν, εἶχε τή δυνατότητα, μέ τόν ἕμμεσο καί ὑπαινικτικό τρόπο τοῦ μέσου του, νά κάνει ὅ,τι δέν μπόρεσε ὁ Μπουχάριν, φέρ' εἰπειν: νά ύπερασπιστει τόν έαυτό του, νά άντιμιλήσει, νά ἀρνηθεῖ. Πιό σωστά: τοῦ ἐπέτρεψε νά συναρθρώσει τήν ἄρνησή του (πού ήταν παράλληλα ἄρνηση ένός παρόντος καί μίας κατάστασης, δηλαδή ένός καθεστῶτος, μέ τήν πληρέστερη ἔννοια) μαζί μέ τήν κατάφασή του. Ο ίδιάζων λόγος τῆς μουσικῆς, μέ τό ἀνεξάντλητο βάθος τῶν δυνατῶν συνδηλώσεών του, μέ τήν «συμπύχνωση» καί τή «μετατόπιση» πού τοῦ προσιδιάζουν καί τόν φέρνουν όσο κοντύτερα γίνεται στόν τρόπο τῆς ὀνειρικῆς ἐπεξεργασίας, τοῦ ἐπέτρεψε νά δεξιωθεῖ αὐτό πού θά ἦταν ἀντιφατικό γιά τούς διαθέσιμους στή συγκυρία λόγους: τήν καταγγελία καί τήν άλληλεγγύη μέ αυτό πού καταγγέλεται, τήν αντίσταση καί τή μετοχή, τήν ἄρνηση καί τήν κατάφαση σέ ὅ,τι συντρίβει καί άλέθει. Έδῶ ἔγκειται, κατά βάσι, ή ἀνεπάρκεια τῆς τρέχουσας ἑρμηνευτικῆς τοῦ Σοστακόβιτς: στό γεγονός ὅτι ἀνάμεσα στήν «καθεστωτική» καί τήν «άντιστασιαχή» πλευρά τῆς μουσιχῆς του δέν ὑπάρχει ή εύπεπτη, καθαρή, έξωτερική καί άδιαμεσολάβητη άντίθεση, πού εητά ή υπόρεητα περιγράφουν οι κάθε λογῆς μουσικοί σχολιογράφοι, ἀλλά μία πολύ πιό πλούσια, πολυσύνθετη, διαμεσολαδημένη, έσωτερική καί έσωτερικευμένη αντίφαση (χωρίς ώστόσο τήν εύτυχή κάθαρση μίας έγελιανῆς ὑπέρβασης...). Καί γι' αὐτόν άκριδῶς τόν λόγο, ή έρμηνευτική αὐτή ἀπλοποιεῖ καί άδικει κατάφωρα τή μουσική του συνθέτη: γιατί είναι κουφή στήν ίδιοφυή μουσική διαλεκτική του.

Αὐτό εἶναι καί ἕνα ἀπό τἀ πολυτιμότερα μαθήματα τοῦ Σοστακόδιτς, μία ἀνεκτίμητη συνεισφορά στήν αὐτογνωσία ὅσων ἐξακολουθοῦσαν (καί ἐξακολουθοῦν) νά διατηροῦν τίς ἀναφορές τους στό κομμουνιστικό κίνημα: ἡ μουσική στάση του ὑποδεικνύει ὅτι, ἄς μή μετρᾶμε τά λόγια μας, ὁ σταλινισμός, τό σοδιετικό ἔκτρωμα γενικότερα, ἡταν καί εἶναι, τό δικό τους, τό δικό μας ἔκτρωμα. Ἀκόμα γενικότερα, ἡ μουσική τοῦ Σοστακόδιτς δίνει ἕνα ἀναπάντεχο ἔρεισμα σέ ὅσους ἀριστερούς ἀρνοῦνται νά κλειστοῦν στόν ὀρίζοντα πού ὀρίζουν οἱ δύο κυρίαρχες σήμερα, λογικῶς ἀμιγεῖς,

στάσεις: ἀπό τή μία μεριά, αὐτή πού ἰσχυρίζεται ὅτι ὁ σταλινισμός, η ό «ύπαρχτός» γενικότερα, συνιστα τήν ούσία η τήν άλήθεια τοῦ κομμουνισμοῦ (ὁπότε, διαλέγουμε καί παίρνουμε: είτε τόν κραταμε χωρίς δεύτερη κουβέντα, είτε τόν ἀπορρίπτουμε συλλήβδην) καί, ἀπό τήν άλλη, έκείνη πού αποποιειται τήν εύθύνη τοῦ σταλινισμοῦ, ὥς τό ριζικά ἄλλο τῆς δικῆς μας ἀριστεροσύνης, όπότε καί δέν μᾶς ἀφορᾶ, δέν ἔχουμε νά δώσουμε κανέναν λόγο γι' αὐτόν,10 παρά μόνο ψάχνουμε νά έντοπίσουμε κάπου τό σημεῖο τῆς ρήξης, ἐκεῖ πού στράδωσε τό πράγμα, γιά νά άναδαπτισθοῦμε άθώοι στήν καθαρότητα τῶν πηγῶν. Εἶναι ἐξαιρετικά δύσκολο, σήμερα ὅπως καί τότε, νά ἀναλάβεις αὐτήν τήν εύθύνη, νά τήν πεῖς νά τήν γράψεις, τό νιώθω στήν ίδια τή δυσκολία τούτων τῶν γραμμῶν: μεταξύ ἄλλων, είναι καί ή δυσκολία νά βρεῖς τόν σωστό τόνο, γι' αὐτό καί ἕνας σπουδαῖος μουσικός βρίσκεται ἐδῶ στό στοιχείο του.

Ο τόνος αὐτός εἶναι ὁ τόνος τῆς τραγωδίας. Μέ τή μουσική του στάση, ο Σοστακόδιτς άξιώθηκε νά δεξιωθεῖ, ὅπως τῆς ἔπρεπε, τήν κομμουνιστική τραγωδία στήν όλότητά της, δυνάμει τῆς μαγικῆς δυνατότητας τῆς μουσικῆς νά λέει τό ἄφατο. Καί ἀκριδῶς ἐδῶ ἔγκειται ή μεγαλοσύνη τοῦ Σοστακόδιτς: στό γεγονός ότι μπόρεσε μέ τή «μουσική ποιητική» του, νά δώσει φωνή σέ τοῦτο τό ἀναγκαστικά βουβό τότε δράμα, στή συντριπτική πολυεπίπεδη αντίφαση τῶν ήττημένων νικητῶν ἐπαναστατῶν. Αὐτό εἶναι πού ἐμψυχώνει –στοιχειώνει καί μαζί δίνει ζωή, μέ μιά λέξη σώζει- τή μουσική τοῦ Σοστακόβιτς, καί κατά ἕναν προνομιακό τρόπο, τίς συμφωνίες του (ἀρχῆς γενομένης ἀπό τήν ίδια τήν 5η Συμφωνία). Άπό τοῦτο τό ὑπόγειο ποτάμι άρδεύεται ή ήχητική ύλη αὐτῶν τῶν ἔργων, ἀπό αὐτήν τή φλέβα άντλοῦν τόν ψυχισμό τους, τή συγκινησιακή ύγρασία τους, έκείνη τήν άκαταμάχητη γνησιότητα, τήν ἀμεσότητα καί τήν είλικρίνεια πού τίς διαποτίζουν. Καί αὐτό εἶναι πού κατατάσσει ἐπάξια αὐτές τίς

<sup>10. «</sup>Δέν ἔπεσε πάνω στά δικά μας κεφάλια τό Τεῖχος», ἕλεγε τήν ἑπομένη τῆς κατάρρευσης ἕνα ἰστορικό στέλεχος τῆς ἐγχώριας ἀνανεωτικῆς ᾿Αριστερᾶς, ὑπονοώντας ὅτι «ἐμεῖς» εἴχαμε ἐγκαίρως (πόσο ἐγκαίρως ἄραγε;) διαχωρίσει τή θέση μας.

<sup>11.</sup> Πῶς ἀλλιῶς νά κατανοήσουμε, γιά νά ἀναφέρουμε ἕνα μόνο παράδειγμα, τήν κίνηση τοῦ συνθέτη νά ἐπιλέἕι, ὡς πρωτογενές μουσικό ὑλικό τῆς 11ης Συμφωνίας του (ἀφιερωμένης στό «ἔτος 1905», ἀλλά γραμμένης τήν ἑπαύριο τῆς σοδιετικῆς εἰσδολῆς στήν Οὐγγαρία), μερικά ἀπό ἐκεῖνα τά τόσο δαθιά διωμένα ρώσικα λαϊκά τραγούδια, πού ἡ ἰστορία ἔχει μετουσιώσει σέ παγκόσμια ἐπαναστατικά (κάποια ἀπό αὐτά καί σέ «ἀντάρτικα», στά καθ ἡμᾶς), νά συνυφάνει τήν «καθεστωτική» στιγμή τῆς κατάφασης στό προνομιακό παρελθόν τοῦ σοδιετικοῦ κομμουνισμοῦ μέ τήν «ἀντικαθεστωτική» της ἐλεγείας γιά τήν καταστολή τῆς οὐγγρικῆς ἑξέγερσης, χρησιμοποιώντας ὡς κοινά νήματα αὐτά τά μουσικά θραύσματα συλλογικῆς

#### Γιῶργος Φουρτούνης

συμφωνίες στήν καλύτερη παράδοση τοῦ εἶδους, ἡ όποία ἀξιώνει, ἡδη ἀπό τόν ὕστερο Μότσαρτ καί τουλάχιστον μέχρι τόν Μάλερ, ἀπό κάθε συμφωνία νά εἶναι ἕνας πλήρης κόσμος καί ἕνα αὐθεντικό «δράμα», καί τήν ἀκρόασή της, μία δημόσια τελετουργία, μία πολιτική μεθεκτική ἐμπειρία, «δι' ἐλέους καί φόδου περαίνουσα...». Ύπό αὐτό ἀκριδῶς τό πρίσμα, ὁ Σοστακόβιτς εἶναι ἕνας (ὁ τελευταῖος ἴσως;) μεγάλος συμφωνιστής.

Έάν, λοιπόν, οἱ συμφωνίες τοῦ Σοστακόβιτς δέν είναι οὕτε άπλῶς ή δοξολογία τοῦ χομμουνισμοῦ, οὕτε άπλῶς ή ὑπόρρητη καταγγελία του, ἐάν εἶναι καί τά δύο μαζί, ή ἀμφίσημη συγχώνευσή τους, καί συνάμα συγκλονιστικά μουσικά έργα, είναι έπειδή είναι κάτι πολύ περισσότερο: είναι τό γιγαντιαΐο συμφωνικό ποίημα τῆς ἱστορικῆς τραγωδίας τοῦ σοβιετικοῦ κομμουνισμοῦ, «ἄσμα ἡρωϊκό καί πένθιμο» γιά τό μεγαλεῖο καί τήν αθλιότητά του, έπος καί έλεγεία καί λίβελος καί σπαρακτικός σαρκασμός γιά τούτη τήν παράτολμη έφοδο στούς ούρανούς, γιά τοῦτον τόν θανάσιμο έφιάλτη, γιά τοῦτο τό ἐκτρωματικό θέατρο τοῦ παραλόγου, πού ὄμως είναι «ὁ δικός μας ὁ μπερντές»11 -καί μαζί τό τραγούδι τῆς χαμένης ζωῆς, θυμωμένο, μπουρλέσκο, πεισμωμένο, λυπημένο, περήφανο. Αὐτό, ίσχυρίζομαι, είναι τό πραγματικό συγκινησιακό φορτίο πού παραδίδουν αὐτές οἱ συμφωνίες, αὐτό εἶναι πού τίς καθιστα όδυνηρά συγκινητικά έργα. Καί αὐτό εἶναι πού τίς σώζει από τή μοίρα των σταλινικών μνημείων καί τίς αναδεικνύει, αντιθέτως, σέ αὐθεντικά μνημεῖα

μνήμης, αὐτές τίς ψηφίδες τῆς ἐπαναστατικῆς μυθολογίας, άνακαλώντας τό άνεξάντλητο συμβολικό δυναμικό τους, τήν ικανότητά τους νά μιλοῦν ἀκόμα, νά φέρουν ὅλον τόν σημασιολογικό φόρτο τους, όλες τίς στρώσεις τῶν ίστορικῶν νοηματοδοτήσεῶν τους; Πῶς μπορεῖ νά μήν ἀντιληφθοῦμε ὅτι ἡ ἄρνηση τοῦ παρόντος πού ἐνέχεται ἐδῶ, αὐτή ή διαπεραστική νοσταλγία γιά ἕνα ἄλλο παρόν, άρθρωμένη στή μητρική μουσική γλώσσα της έπανάστασης, είναι ταυτόχρονα καί ή νοσταλγία γιά ένα διαφορετικό μέλλον τοῦ ἐπαναστατικοῦ παρελθόντος; Καί πῶς άλλιῶς νά ἀχούσουμε τό τρίτο μέρος, εἰδικότερα (μέ τήν σπαρακτική ἀμφισημία του: In Memorian), ὅπου, μετά τήν κορύφωση, ἀφοῦ καταλαγιάσει ξαφνικά ὁ ἀχός τῆς ἐξέγερσης καί τῆς καταστολῆς, ἀναδύεται, στήν ἀρχή ψιθυριστά, σάν άνατριχίλα, μέ ὅλη τή λειτουργικότητά του ξανανιωμένη, τό θουλικό ἐπαναστατικό ρέκδιεμ: «ἐπέσατε θύματα...», καί ὅπου ἡ μουσική ἐπεξεργασία, στή συνέχεια, μετασχηματίζει ἀενάως αὐτό τό ἀπλό ὅσο καί συγκλονιστικό τραγούδι, τό άλλοιώνει βαθμιαία, τό έπαναφέρει διαρχῶς, παραμορφωμένο άλλά άναγνωρίσιμο, ίδιο καί άλλο, ταύτόν καί ἕτερον, μέ όλο καί περισσότερη ἕνταση καί άγωνία, ὥσπου φτάνει στόν τόσο γνώριμο καί χαρακτηριστικό παραληρηματικό, καλειδοσκοπικό στροδιλισμό... Βεβαίως καί χρειάζεται νά έχει κανείς αὐτιά γιά νά ἀκούσει: νά άχούσει ὅτι πρόχειται γιά τή διχή μας τραγωδία, τώρα όπως καί τότε, τήν τραγωδία τόσων έπαναστάσεων, δηλαδή, άπλῶς, τήν τραγωδία τῆς ἐπανάστασης.

τοῦ σταλινισμοῦ –ἡ, ὅπως εἶχε πεῖ εὐστοχα ὁ Ροστροπόδιτς, στή «μυστική ἱστορία τῆς Σοδιετικῆς ἕνωσης».

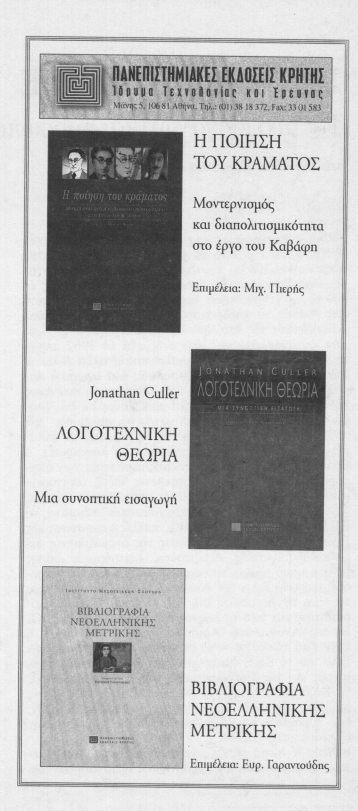
Ο Σοσταχόδιτς άναδειχνύεται έτσι σέ μιά μοναδιχή περίπτωση, ὅπου ἡ ἐπαρκής πρόσληψη, κατανόηση καί έρμηνεία ένός σημαντικοῦ ἔργου συναρθρώνεται μέ ἕνα διακεκαυμένο ίδεολογικό διακύβευμα: αὐτό πού ἀφορᾶ τήν ἐπίγνωση τοῦ ἱστορικοῦ γεγονότος τοῦ κομμουνισμοῦ. Ἀπό τήν ἄλλη μεριά, ὁ Σοστακόδιτς συνιστᾶ μία άπαράχαμπτη περίπτωση: είναι ένας συνθέτης πού δέν μπορεί νά άγνοηθεί, άλλά καί ένας συνθέτης πού δέν διευθετεῖται εὔχολα ἀπό τήν τρέχουσα ἱστοριχή χαί αἰσθητική ἰδεολογία, ἕνας ἀνοικονόμητος συνθέτης, πού δέν βολεύεται εὐκολα μέ δυό λόγια, ὁ Σοστακόδιτς δυσλειτουργει μέσα στόν μουσικό κανόνα: δέν ξέρουμε τί νά τόν κάνουμε. Όσο ὁ κομμουνισμός θά παραμένει μία μαύρη τρύπα στή συλλογική συνείδηση, όσο ή συλλογική μνήμη θά παραμένει αποκρυπτογράφητη, ὄσο τό σταλινικό τραῦμα θά παραμένει τυφλό στό σῶμα τῆς ἱστορίας, ὄσο αὐτή ἡ τραγωδία θά μένει ἀνεξηλέωτη, θά είναι νωρίς ἀχόμα γιά τόν Σοστακόδιτς. Θά έξακολουθοῦμε νά μήν μποροῦμε νά τόν έρμηνεύσουμε.

Θυμᾶμαι τή φράση τοῦ Μανώλη Φουρτούνη, παλιοῦ άγωνιστή τοῦ έλληνικοῦ κομμουνιστικοῦ κινήματος: «ξέρω – ήξερα από άρχετά νωρίς– ότι έάν είχαμε νικήσει, θά ήμουν τώρα ή έκτελεσμένος ή καθεστωτικό κάθαρμα» -θά μπορούσε νά είχε προσθέσει καί τήν αὐτοκτονία στίς ἐναλλακτικές δυνατότητες. Ἡ φράση αὐτή –ἡ ὁποία, προσοχή, δέν ἐκπίπτει σέ ἐκείνην τήν άγοραία σήμερα έκ των ύστέρων άναγνώριση της άναγκαιότητας τῆς ἥττας- συνοψίζει βέβαια μία προφανή τραγωδία, τήν όποία ὄμως θά πρέπει νά ψάξουμε στήν είδικότητά της, νά δροῦμε τήν ἀρχή πού διέπει τό δίλημμά της, πού τό καθιστᾶ ἀσφυκτικό. Καί βρίσκω πώς ή κουφή ποοκείμενη είναι έδῶ ή ἀκραία συνέπεια στήν υπόθεση τοῦ χομμουνισμοῦ, ἡ ίδια συνέπεια πού καθόρισε τή στάση τῶν ἑλλήνων κομμουνιστῶν στίς συνθηχες της ήττας (στάση πού συχνά συνοδευόταν μέ τήν πιό πάνω πικρή ἐπίγνωση): αὐτό πού ὑπονοεῖται είναι ότι μία από αὐτές τίς δύο μοῖρες θά μποροῦσε νά ἔχει ώς κομμουνιστής, ὅτι μόνον ἔτσι θά μποροῦσε νά συμμεριστεῖ μέχρι τό τέλος τή μοίρα τοῦ ἐπαναστατικοῦ ἐγχειρήματος στό ὁποῖο εἶχε στρατευθεῖ ή, γιά νά τό πᾶμε καί λίγο παραπέρα, ὅτι μόνο ἔτσι θά μποοοῦσε νά παραμείνει κομμουνιστής. Γνωρίζω ὅτι μπαίνω έδῶ σέ ναρχοθετημένη περιοχή, πόσο μᾶλλον πού αὐτό δέν σημαίνει ὅτι ὅλοι ὅσοι ἐκτελέστηκαν ἡ αὐτοκτόνησαν -γιά νά μήν μιλήσουμε γιά τούς καθεστωτικούς – τό ἕκαναν ἐπειδή ἦταν ἤ γιά νά παραμείνουν κομμουνιστές. Ώστόσο, πιστεύω ὅτι αὐτή εἶναι ἡ εἰδοποιός διαφορά. Στούς «όλοκληρωτισμούς», γιά παράδειγμα, τό «άτομο» έχει πολλές άλλες δυνατότητες: μπορεί κανείς, άς πούμε, νά διαφύγει, νά ἐπιδιώσει όσο μπορεί αντιστεχόμενος (αὐτό δά οἱ ἕλληνες χομ-

μουνιστές τό γνώριζαν πολύ καλά), η νά χαμηλώσει μέχοι τή γη καί νά ἐπιδιώσει λαθραία (καί αὐτό ὡς μία ἀντίσταση, παθητική τούτη τή φορά, ἐκλαμβάνεται συχνά). Καί είναι σίγουρο ότι πολλοί στή Σοβιετική Ένωση ἀκολούθησαν κάποια ἀπό αὐτές τίς στάσεις. Μπορει ἀκόμα νά ἀναλάδει τήν εὐθύνη τοῦ ἀγώνα του μέχρι τό έκτελεστικό απόσπασμα (καί αὐτό έπίσης τό γνώριζαν καί τό αποδέχονταν οι έλληνες άγωνιστές), ὄμως αὐτή εἶναι μία διαφορετική ἐκτέλεση, μιά έκτέλεση πού δέν χτίζει ἀσφυκτικά τόν ὀρίζοντα -θά ήταν ἀστεῖο νά τό ἰσχυριστεῖ κανείς γιά τούς έλληνες κομμουνιστές. Η έκτέλεση πού ένέχεται στήν πιό πάνω φράση, ώς σκέλος ένός συνθλιπτικοῦ διλήμματος καί μιᾶς ἄλλης τάξεως τραγωδίας, ή ἐκτέλεση πού ἀφορᾶ τούς νικητές κομμουνιστές, δέν εἶναι ή έκτέλεση τοῦ Μπελογιάννη (ὅλα ὅσα λέω σημαίνουν, ἄς τό τονίσω, πώς καθόλου δέν αρνοῦμαι ὅτι πολλοί άλλοι μπορεί νά άντιμετώπισαν τό σταλινικό άπόσπασμα μέ όλη τήν έσωτερική ἀκεραιότητα καί τήν περηφάνεια ένός Μπελογιάννη), ούτε κάν ή έκτέλεση τοῦ Πλουμπίδη, ἀλλά ή ἐκτέλεση τοῦ Μπουχάριν, ή πλέον συντριπτική έξόντωση. Από τήν άλλη πλευρά, είναι ή καθεστωτοποίηση ένός κομμουνιστη έπαναστάτη πού έχει έκεινες τίς συντριπτικές συμπαραδηλώσεις, οί όποῖες κάνουν τήν είδοποιό διαφορά ἀπό τούς ἁπανταχού ἀριβίστες τῆς ἐξουσίας. Μέ δυό λόγια, τό ἐν λόγω δίλημμα, ώς άφηρημένο, άποτελεῖ τόν ὁρίζοντα κάθε άγωνιστικής στράτευσης σέ καταστάσεις πού θά μποροῦσαν ἔστω νά ὀνομαστοῦν «ὁλοκληρωτισμοί» -μόνο πού ώς τέτοιο δέν συνιστα δίλημμα, άλλά διέξοδο. Στά ίστορικά συμφραζόμενα τοῦ κομμουνιστικοῦ κινήματος, ώστόσο, ἀποκτᾶ τή σημασία ἑνός ἀσφυκτικοῦ διλήμματος, μέ συντριπτικές ήθικές συνέπειες, πράγμα πού δίνει καί τό μέτρο τῆς εἰδικῆς τραγωδίας τοῦ κομμουνισμοῦ καί τῶν κομμουνιστῶν, καί ἀκόμα εἰδικότερα έκείνων τῶν κομμουνιστῶν πού νίκησαν τότε.

Ο Σοστακόβιτς ούτε έκτελέστηκε, ούτε αὐτοκτόνησε, ἀλλά ἕζησε, ὅπως ἕζησε, στίς παρυφές τῆς σταλινικής καί μετασταλινικής έξουσίας, απολαμβάνοντας ίσως καί κάποιων συναφῶν προνομίων (ἔστω πανάκριβα πληρωμένων). Δέν ήταν ούτε Μπουχάριν, ούτε Μαγιακόβσκι. Δέν ήταν ούτε καθεστωτικό φερέφωνο. Η μήπως, παρ' όλα αὐτά, ἦταν καί τά τρία, καί ἀκόμα περισσότερα; Μήπως ή στάση του σηματοδοτεῖ ἕναν τρόπο, η έστω μία ἀπόπειρα, ἀνάληψης καί ἀντιμετώπισης αὐτῆς τῆς ἀναπόδραστης τραγωδίας; Μήπως ὁ κατ' έξοχήν υπαινιγμός τῆς στάσης του καί τῆς μου-σικῆς του, σάν μήνυμα σέ μπουκάλι ριγμένο στή θάλασσα τοῦ ἱστορικοῦ χρόνου, νά ἀφορά τό στοίχημα σωτηρίας τῶν κομμουνιστῶν πού ἐπιδίωσαν πασχίζοντας νά ἀνοίξουν λαγούμι μέσα ἀπό τό μπετόν αὐτοῦ τοῦ διλήμματος (ἤ τριλήμματος); Ὁ Σοστακόδιτς, λέω, ίσως νά ὑποδεικνύει ἐμπράκτως μία (τή μόνη;) διέξοδο: γιά νά μήν γίνει τίποτα από τό τρία, χρειάστηκε νά γίνει, μέ τόν τρόπο του, καί τά τρία, καί έκτελεσμένος καί αὐτόχειρας καί καθεστωτικός.

Γιά όλοκληρωτισμούς θά μιλᾶμε τώρα...;



# 1951-1967: ΕΔΑ-ΚΚΕ Τά δύο ὀργανωτικά πρόσωπα τῆς ᾿Αριστερᾶς

#### τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη

ά ξεκινήσω μέ μιά παρατήρηση πού τοποθετειται έξω από τό χρονολογικό ὄριο «Έλλάδα 1949-1967», πού ὄρισαν οἱ ὀργανωτές τῆς Έταιρείας Σπουδῶν τῆς Σχολῆς Μωραΐτη, καί τούς όποίους νά εύχαριστήσω θερμά γιά τήν εύκαιρία πού μᾶς ἔδωσαν νά κουδεντιάσουμε μερικά ἀπό τά κρίσιμα ζητήματα τῆς περιόδου αὐτῆς. Συγχωρέστε με, λοιπόν, ἄν ἀναφερθῶ γιά λίγο στή μετά τό 1967 περίοδο, καί μάλιστα στή μεταπολιτευτική, ἀλλά θέλω μ' αὐτή τήν παρέκβαση νά ἐπισημάνω μιά ἱστορική παράλειψη, μιά παραγνώριση, μιά ἀποσιώπηση πού ὅμως έχει σχέση μέ τό κυρίως θέμα μου. Ζοῦμε σέ ἕνα ὁμαλό δημοκρατικό πολίτευμα μετά τό καλοκαίρι τοῦ 1974. Δέν υπάρχουν πιά ή βία, οι έξορίες, οι φυλακές, ή τρομοκρατία, ή ἀπαγόρευση, ή λογοκρισία, ό θεσμοθετημένος άντιχομμουνισμός. Δέν υπάρχουν άπαγορευμένα κόμματα, άπαγορευμένες ίδέες, άπαγορευμένες γλῶσσες. Άπό τό 1974 λειτούργησαν νόμιμα, χωρίς κανένα ἐμπόδιο, δύο κομμουνιστικά κόμματα, τό ΚΚΕ καί τό ΚΚΕ ἐσωτερικοῦ, πολλές κομμουνιστικές ή κομμουνιστογενεῖς ὀργανώσεις τῆς ὀνομαζόμενης «ἐξωκοινοδουλευτικής 'Αριστεράς». Λειτούργησε έπίσης κι ἕνα μικρό κόμμα πού διατήρησε τό ὄνομα τῆς προδικτατορικής ΕΔΑ καί πού δέν ὑπάρχει πιά, ἐνῶ, πρός τά τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ '80, τό ΚΚΕ Ἐσωτεϱ. διασπάστηκε καί ἀπό τή διάσπασή του προῆλθαν τό ΚΚΕ έσωτε .- Άνανεωτική Άριστερά ἀπό τή μιά μεριά, ἡ ΕΑΡ ἀπό τήν ἄλλη. Λίγο ἀργότερα, τό 1989, ἀπό τήν ΕΑΡ καί τό ΚΚΕ φτιάχτηκε ό Συνασπισμός τῆς Άριστερᾶς καί τῆς Προόδου, μετά ή ΕΑΡ αὐτοδιαλύθηκε, τό ΚΚΕ διασπάστηκε κι ἕνα τμημα του, μαζί μέ τίς δυνάμεις τῆς ΕΑΡ, διαμόρφωσαν τόν σημερινό ΣΥΝ, ένῶ παράλληλα τό ΚΚΕ έσωτ.-ΑΑ μετεξελίχτηκε στήν όργάνωση τῆς ΑΚΟΑ.

Μέσα σ' αὐτές τίς ὀργανώσεις, μέ τά παράδοξα μερικές φορές ὀνόματα, ἐκφράστηκαν, ὀργανώθηκαν καί έδρασαν οι Έλληνες άριστεροί, τῆς κομμουνιστικῆς Άριστερᾶς κατ' ἀρχήν, ἀλλά καί ὁρισμένες τάσεις τῆς μή κομμουνιστικής Άριστερας. Όπως ὁ καθένας μπορεί νά καταλάδει ὅλος αὐτός ὁ ὀργανωμένος ἀριστερός κόσμος τό τελευταΐο τέταρτο τοῦ 20ου αἰώνα κουβέντιασε πολύ. Δεκάδες τά συνέδρια, οι όλομέλειες, οι συνδιασχέψεις, οί ήμερίδες, χιλιάδες οί συνεδριάσεις, πληθώρα τά ἕντυπα, χιλιάδες οἱ ἀρθρογράφοι οἱ ἐνταγμένοι στά χόμματα πού ἀνέφερα, ἄπειροι οἱ προβληματισμοί καί οἱ ἰδέες πού διατυπώθηκαν γιά ὅλα τά θέματα, ἐκτός ἀπό ἕνα: γιά τήν ΕΔΑ! Ἐννοῶ πάντα τήν προδικτατορική ΕΔΑ. Δέν γνωρίζω καμιά κομματική διαδικασία τά 25 αὐτά χρόνια πού νά ἔθεσε τό ίστορικό πιά πρόβλημα τῆς ΕΔΑ, πού νά θέλησε νά έρευνήσει καί νά άναστοχαστεῖ τί ήταν έκεῖνο τό πολιτικό μόρφωμα πού, μέ τό ὄνομα Ένιαία Δημοχρατική Άριστερά, δημιουργήθηκε τό 1951 μέ πρωτοδουλία τοῦ παράνομου ΚΚΕ καί πού κάλυψε ὅλο τόν άριστερό κόσμο καί χῶρο στόν τόπο μας, ὥς τά ξημερώματα τῆς 21ης Άπριλίου 1967.

Γιατί αὐτή ἡ ἀποσιώπηση τῆς πρόσφατης ἱστορίας τους ἐκ μέρους τῶν ἰδιων τῶν ἀριστερῶν, τῶν κομμουνιστῶν; Γιατί ἐνῶ ἔζησαν, ζήσαμε, σ' αὐτόν τόν οἶκο τόσα χρόνια δέν ἀσχολήθηκαν μαζί του ἔτσι πού κατάντησε ἕνας ἱστορικός ἐρειπιώνας;

Συγχωρέστε με καί πάλι πού στάθηκα έξω ἀπό τήν περίοδο πού μᾶς ἀπασχολεῖ. ᾿Αλλά μπαίνοντας στό θέμα μου «ΚΚΕ καί ΕΔΑ, τά δύο ὀργανωτικά πρόσωπα τῆς ᾿Αριστερᾶς» θά προσπαθήσω ν' ἀπαντήσω καί στό ἐρώτημα τῆς ἱστορικῆς ἀποσιώπησης τῆς ΕΔΑ. Γιατί, οἱ λόγοι τῆς ἀποσιώπησης ἀνάγονται στήν ἶδια τήν ἱστορία τῆς ΕΔΑ, ὥς τό 1967. Πιό σωστά ἀνάγονται στήν ἱστορία τῶν σχέσεων ΚΚΕ-ΕΔΑ.

#### ΕΔΑ: Συνασπισμός κομμάτων

Νά ύπενθυμίσω συνοπτικά μερικά σημεία.

Ή ΕΔΑ δημιουργήθηκε τό 1951 μέ πρωτοδουλία τοῦ ΚΚΕ. Εὐθύς ἐξ ἀρχῆς ὁρίστηκε ὡς συνασπισμός κομμουνιστῶν, σοσιαλιστῶν καί ἀλλων δημοκρατῶν ἀριστερῶν.<sup>1</sup> ᾿Αλλά ἀκόμη καί στό ἀρχικό στάδιο, μολονό-

<sup>\*</sup> Εἰσήγηση στό διήμερο πού ὀργάνωσε ἡ Ἐταιρεία Σπουδῶν Σχολῆς Μωραΐτη μέ θέμα Ἐλλάδα (1949-1967), 10-11 Νοεμ. 2000.

#### 1951-1967: E∆A-KKE



τι ή σύνθεση τῆς ήγεσίας τῆς ΕΔΑ παρεῖχε εἰκόνα συμμαχίας διαφόρων πολιτικῶν δυνάμεων τῆς Άριστερᾶς, ή παρουσία τῶν κομμουνιστῶν στήν πολιτική καί όργανωτική της δύναμη ήταν τό κυρίαρχο στοιχείο. Οί όργανώσεις της πού άρχισαν νά δημιουργούνται περιλάβαιναν διάφορους άριστερούς, χυρίως όμως κομμουνιστές πού μέ έντολή τοῦ ΚΚΕ ἐντάχτηκαν στήν Ε-ΔΑ. Παράλληλα λειτουργούσαν παράνομα καί κάποιες όργανώσεις τοῦ ΚΚΕ. Κάθε τόσο είχαμε συλλήψεις μελῶν καί στελεγῶν τῶν παράνομων δικτύων, δίκες καί καταδίκες, πού όρισμένες κατέληξαν καί σέ έκτελέσεις (Ν. Πλουμπίδη, Ν. Μπελογιάννη και τῶν συντρόφων του),² φυλακίσεις, συνεχής τρομοκρατική άρθρογραφία τῶν ἐφημερίδων κλπ.

Αὐτή ή διάταξη τῶν ἀριστερῶν δυνάμεων θεωρήθηκε ώς ή μόνη δυνατή καί πρόσφορη μέσα στίς τότε συνθήκες τοῦ σκληροῦ μετεμφυλιοπολεμικοῦ κλίματος, γιατί έτσι θά μποροῦσε νά συνδυαστεῖ ή παράνομη μέ τή νόμιμη δραστηριότητα, ώστε ν' άποκτήσει ή 'Αριστερά πολιτική καί κοινωνική παρουσία μέσα στήν κοινωνία, μετά τή συντριπτική ήττα τοῦ Ἐμφυλίου. Καί βέβαια, εὐθύς ἐξ ἀρχῆς, ὑπῆρχε μιά σχέση καθοδηγητική έκ μέρους τοῦ ΚΚΕ πάνω στίς ὀργανώσεις καί τήν ήγεσία τῆς ΕΔΑ.

Όμως αυτή ή καθοδηγητική σχέση δέν δημιουςγοῦσε προβλήματα ἤ διαστάσεις ἀνάμεσα στά δυό κόμματα. Διότι όλοι οἱ παράγοντες πού συγκρότησαν τήν ΕΔΑ είχαν αποδειχτει τό ιστορικό, τό ιδεολογικό καί πολιτικό βάρος τοῦ ΚΚΕ, ὅπως καί τό γεγονός ὅτι ἡ συντριπτική πλειοψηφία τῶν ἀριστερῶν ἦταν κομμουνιστές, ὅ,τι καί νά κάλυπτε ὁ ὄρος αὐτός ἐκείνη τήν έποχή. Τόν ἀχριδή πάντως ὁρισμό τοῦ κομμουνιστῆ τόν έδινε ή Ασφάλεια πού δέν τήν πολυενδιέφεραν οί λεπτεπίλεπτες αποχρώσεις: όλοι ήταν κατάλληλοι γιά ξυλοφόρτωμα, έκτόπιση, όλοι ένέπιπταν στήν άρμοδιότητα τοῦ ν. 509, τοῦ ν. 375 καί τοῦ Γ' Ψηφίσματο.ς Πάντως ή ΕΔΑ, ώς κόμμα, ήταν ο άνεκτός από τό κράτος κομματικός ὀργανισμός τῆς Ἀριστερᾶς. Ἐνῶ, όμως, τά μέλη καί τά στελέχη της υφίσταντο τήν πιό σκληρή καταπίεση, ή ΕΔΑ ώς κόμμα δέν ἀπειλήθηκε μέ ἀπαγόρευση, ἄν καί πάντα παραμόνευε ὁ κίνδυνος.

Στό μεταξύ τό λαϊκό κίνημα άναπτύσσεται, ύπερνικα βαθμιαΐα τό κλίμα φοβίας καί τρομοκρατίας, μαζικοποιείται, άναδιοργανώνεται, κατακτά θέσεις μέσα στήν κοινωνία. Αὐτή ή διαδικασία ἀνασυγκρότησης τῆς Ἀριστερᾶς, μέσα ἀπό τίς ὀργανώσεις τῆς ΕΔΑ, είναι ἕνα ἀπό τά σημαντικότερα στοιχεῖα τῆς πολιτικης ἱστορίας τῆς Ἐλλάδας στή δεκαετία τοῦ '50. Δέν μπορῶ τώρα νά θίξω τό ζήτημα, δέν εἶναι αὐτό τό θέμα μου άλλωστε.

#### Η ΕΔΑ μοναδικός φορέας τοῦ λαϊκοῦ κινήματος στην Έλλάδα

Μετά τό 1958, όταν ή ΕΔΑ άναδεικνύεται σέ άξιωματική αντιπολίτευση έχοντας κατακτήσει τό 25% τοῦ έκλογικοῦ σώματος καί ἐκλέξει 78 βουλευτές, ή ὀργανωτική φυσιογνωμία τῆς Άριστερᾶς στήν Έλλάδα άλλάζει. Έχει προηγηθεῖ τό 20ο συνέδριο τοῦ ΚΚΣΕ (1956) πού καταδίκασε τόν Ι. Στάλιν καί ανοιξε τή διαδικασία τῆς ὀνομαζόμενης «ἀποσταλινοποίησης» και ἀμέσως μετά ἡ 6η Όλομέλεια τοῦ ΚΚΕ –μέ ἐπέμδαση Έπιτροπῆς 6 «ἀδελφῶν κομμάτων»-3 πού καταδίκασε καί αντικατέστησε τήν ήγεσία Ζαχαριάδη. Μετά, λοιπόν, τήν ἀπόφαση τῆς 8ης Όλομέλειας (1958) τό ΚΚΕ διαλύει τίς, ὑποτυπώδεις ἄλλωστε, παράνομες

2. Οι Νικ. Μπελογιάννης, Δημ. Μπάτσης, Ήλ. Άργυ-ριάδης καί Ν.Ι. Καλούμενος εκτελέστηκαν στίς 30.3.1952.
<sup>1</sup>Ο Νικ. Πλουμπίδης στίς 17-8-1954.
3. Πρόκειται γιά ΚΚΣΕ, τό Ρουμανικό Ἐργατικό Κόμ-

μα, τό ΚΚ Τσεχοσλοβακίας, τό Οὐγγϱικό Κόμμα Ἐργα-

<sup>1.</sup> Τό πρακτικό ίδουσης τῆς ΕΔΑ (3-8-1951) ὑπέγραψαν οί Ίω. Πασαλίδης (Σοσιαλιστικό Κόμμα Έλλάδος), Δημ. Μαριόλης (Δημοκρατικός Συναγερμός), Σταμ. Χατζήμπεης ('Αριστεροί Φιλελεύθεροι), Μιχ. Κύρκος (Δημοκρατικό Ρι-ζοσπαστικό Κόμμα). Στις 5-8-1951 ανακοινώθηκε ή προσχώρηση στήν ΕΔΑ τμήματος τού Κόμματος «Ένωση Δημοκρατικῶν 'Αριστερῶν» τοῦ 'Ιω. Σοφιανόπουλου μέ ἐκπροσώπους τόν Ήρ. Παπαχρηστο καί Ίω. Κοκορέλη.

όργανώσεις του. Όλοι οι κομμουνιστές έντάσσονται όργανωτικά στήν ΕΔΑ καί μόνο γιά ἕνα περιορισμένο έπιτελεῖο διατηρεῖται μιά σύνδεση μέ τό ΚΚΕ πού βρίσκεται στό έξωτερικό, ένῶ τά μέλη τοῦ ἐν λόγω ἐπιτελείου εἶναι κι αὐτά στελέχη τῆς ΕΔΑ. Ἐξ ἄλλου ἡ έπιτυχία τῆς ΕΔΑ στίς ἐκλογές τοῦ 1958 δημιουργεί ένα τεράστιο ρεῦμα πρός τίς γραμμές τῆς ΕΔΑ.4 Άριστεροί, παλιοί ἐαμίτες, ἐλασίτες, ἐπονίτες, ὡς τά τότε ξεκομμένοι καί αποτραδηγμένοι από τή ζωή τοῦ κόμματος καί γενικότερα τήν πολιτική, συνδέονται όργανωτικά μέ τήν ΕΔΑ δημιουργώντας ένα τεράστιο δίκτυο κομματικῶν ὀργανώσεων καί αἰμοδοτώντας δήμους, κοινότητες, συνδικάτα, ένώσεις, πολιτιστικές κινήσεις. Ό κόσμος αὐτός, μέ τίς ὁποιεσδήποτε αὐξομοιώσεις ἕκτοτε ἕδρασε ἀποκλειστικά μέσα στήν ΕΔΑ. Ποτέ δέν ἀπέκτησε ὀργανωτική σύνδεση μέ τό (ἐκτός Έλλάδος) ΚΚΕ. Νά προσθέσω ότι ή λύση τοῦ '58 συντέλεσε σημαντικά στήν ὀργανωτική ἀνάπτυξη, πού ἐκ τῶν πραγμάτων ἔτεινε νά δημιουργήσει μιάν αὐτόνομη ΕΔΑ.

Τό 1965 ὄμως ἔχουμε ὑποτροπή στήν πρίν τό 1958 κατάσταση. Τό Π.Γ., μέσα στή βράση τῶν Ιουλιανῶν, άποφασίζει τήν άνασύσταση, στήν Έλλάδα, τῶν ὀργανώσεων βάσης τοῦ ΚΚΕ, παράνομων βέβαια, οἱ ὁποῖες καλοῦνταν νά δράσουν ἀνεξάρτητα ἀπό τόν δημοκρατικό συγκεντρωτισμό καί τόν κορμό τῆς ΕΔΑ. Οἱ ὀργανώσεις αὐτές εἶχαν χύριο στόχο νά παλέψουν γιά τήν de facto ή de jure νομιμοποίηση τοῦ ΚΚΕ. Στίς όργανώσεις αὐτές ἐπιλέχτηκαν νά ἐνταχτοῦν ὅσοι ἐκείνη τή στιγμή κρίθηκαν κατάλληλοι. Οι περισσότεροι άλλωστε ήταν καί ήγετικά στελέχη τῆς ΕΔΑ, σέ διάφορα έπίπεδα τῆς ἱεραρχίας της. Πρέπει δέ νά σημειωθει ότι αυτές οι όνομαζόμενες «παράνομες» ή «συνωμοτικές» ὀργανώσεις είχαν τούς ίδιους στόχους καί τά ίδια άντικείμενα δράσης μέ τίς νόμιμες ὀργανώσεις τῆς ΕΔΑ. Ή μόνη «παρανομία» τους ήταν ότι συνεδρίαζαν καί ἀποφάσιζαν χωριστά ἀπό τίς νόμιμες, καί προσπαθοῦσαν νά ἐπιβάλουν τήν ἀπόφασή τους στόν ύπόλοιπο κομματικό κόσμο.

#### Κομματικός δυϊσμός

Η σύντομη αὐτή παρουσίαση τῆς ἐξέλιξης τοῦ ὀργανωτικοῦ συστήματος τῆς ἑλληνικῆς Ἀριστερᾶς δείχνει τό παράδοξο, πού τά χρόνια τῆς διάσπασης τοῦ ΚΚΕ τό 1968 ὀνομάστηκε «κομματικός δυῖσμός». Ὑπῆρξαν, δηλαδή, καί ἕδρασαν, δυό φορεῖς, ἕνας νόμιμος –ἡ ΕΔΑ– ὁ ἄλλος παράνομος –τό ΚΚΕ– γιά τήν ἰδια πολιτική, κοινωνική καί ἰδεολογική πραγματικότητα. Ἐδαῖτης καί κομμουνιστής αὐτή τήν ἐποχή συνέπιπταν ἰδεολογικά καί πολιτικά. Μόνο πού μερικοί κομμουνιστές ἦταν περισσότερο κομμουνιστές ἀπό τούς ἄλλους κομμουνιστές. Γιά νά ξεπερασθεῖ, ὅπως εἰπώθηκε τότε ἀπό τήν ἡγεσία τοῦ ΚΚΕ, ἡ ἰδεολογική ἀμορφία τοῦ ἐδαϊτισμοῦ...

Έτσι τό ΚΚΕ μέχοι τή στρατιωτική δικτατορία δέν διαθέτει κατ' οὐσίαν ὀργανώσεις, λειτουργοῦσα βάση

στό ἐσωτερικό τῆς χώρας. Κι ἐπειδή ἡ λειτουργοῦσα δάση, ἡ ὀργανική σύνδεση ἡγεσίας-ὀργανώσεων εἶναι τό κύριο στοιχεῖο ἐνός κόμματος λενινιστικοῦ τύπου συναντᾶμε ἐδῶ μιά καταστατική ἀνωμαλία, ἕνα εἶδος «ἰδιόμορφου λικδινταρισμοῦ».<sup>5</sup> Ἡ ἡγεσία τοῦ ΚΚΕ ὀρίστηκε ἡ διορίστηκε τό 1956-57, καί μέ διάφορες ἀλλαγές ἐκλέχτηκε στό 8ο συνέδριο τό 1961, στό ὑποῖο ὅμως δέν ἕλαδαν μέρος οἱ ὀργανωμένες στήν Ε-ΔΑ δυνάμεις τοῦ ἀριστεροῦ κινήματος, ἐκτός ἀπό ἐλάχιστους ἐπιλεγμένους. Ἡταν ἐπομένως μιά ἡγεσία ὑπερβατική αὐτοοριζόμενη. Ἡ ὀργάνωση ἀντικαταστάθηκε ἀπό ἕναν μηχανισμό, συνδεδεμένον μέ τό ἑκτός Ἐλλάδας Π.Γ., μηχανισμό ὡστόσο πού ἦταν ταυτόχρονα τό ἀποφασιστικό στοιχεῖο τῆς ἡγεσίας τῆς ΕΔΑ.

Ή ΕΔΑ ἐπί μία 15ετία αἰωρεἶται ἀνάμεσα στήν ἔννοια τοῦ ἐνιαίου καί αὐτόνομου κόμματος καί στήν ἔννοια τῆς εὐρύτερης συμμαχίας ἡ συνασπισμοῦ. Ώς συμμαχία βέβαια, δέν θά ἦταν παρά μιά περίεργη συμμαχία τῶν κομμουνιστῶν μέ τόν ἑαυτό τους ἡ μᾶλλον συμμαχία ὁρισμένων κομμουνιστῶν μέ τούς πολλούς.

Ωστόσο ή ΕΔΑ έτεινε άντικειμενικά πρός τήν αύτονόμησή της. Ή μαχρόχρονη, ἀπό τά χρόνια τοῦ Ἐμφυλίου πολέμου, απουσία τῆς ἡγεσίας τοῦ ΚΚΕ καί ἡ παράμονή της στίς σοσιαλιστικές χώρες (ΕΣΣΔ άρχικά, Ρουμανία στή συνέχεια) τήν είχαν ξεκόψει από τίς κοινωνικές καί πολιτικές πραγματικότητες τῆς Ἐλλάδας. Τό κλίμα μέσα στό όποιο λειτουργούσε ή ήγεσία τοῦ ΚΚΕ –τῆς ὁποίας ἐπιπλέον ἡ ἐξουσία ἦταν δοτή– ήταν τελείως διαφορετικό από τό κλίμα στό όποιο δροῦσαν οἱ ἐδαΐτες στήν Ἐλλάδα. Δέν ἐπρόκειτο ὅμως γιά μιά άντιπαλότητα τῶν «ἔξω» πρός τούς «μέσα», γιά μιά ίδεολογική καί πολιτική διάσταση όλοκληρωμένη. Ώς πρός τό κύριο καί τά δύο κόμματα ύπηρετοῦσαν τήν ίδια στρατηγική (τήν Ἐθνική Δημοκρατική Άλλαγή) καί συμμερίζονταν τήν ίδια ίδεολογία. Τά μέλη τῆς ΕΔΑ καί τά στελέχη της δέν εἶχαν ἀποποιηθει τή μαρξιστική-κομμουνιστική ίδεολογία, ό,τι καί νά σημαίνει ο όρος αὐτός τήν ἐποχή ἐκείνη, οὕτε εἰχαν άποποιηθει τήν ένταξή τους στίς γραμμές του παγκόσμιου έργατικοῦ καί κομμουνιστικοῦ κινήματος, πού σ' όλο αὐτό τό διάστημα ἀναγνώριζε τήν πρωτοκαθεδρία τῆς ΕΣΣΔ καί τοῦ ΚΚΣΕ.

Ήταν πάντως μιά καταπληκτική ἐμπειρία ἡ ἀνασυγκρότηση τῶν κομμουνιστῶν μέσα ἀπό τόν πύρινο κύ-

σίας, τό Βουλγαρικό ΚΚ καί τό Ένοποιημένο Έργατικό Κόμμα Πολωνίας.

<sup>4.</sup> Τό 1958 τό σύνολο τῶν μελῶν τῆς ΕΔΑ ἦταν 9.500, τό 1964 ἀνέρχονται σέ 46.500 καί στά τέλη τοῦ 1966 σέ 88.458. Βλ. μελέτη τῆς Ἰωάννας Παπαθανασίου « Όρια καί δυναμική τῆς ἔνταξης στήν προδικτατορική ΕΔΑ», Έπιθεώρηση Κοινωνικῶν Ἐρευνῶν, Νο 86, 1995, σ. 21-82.

<sup>5.</sup> Βλ. Α. Κράνης (<sup>\*</sup>Αγγ. Ἐλεφάντης), «Ή κρίση τῆς Ἑλληνικῆς Ἀριστερᾶς», περ. Ἀγώνας, τεῦχ. 1, Ἰούλιος 1970, Παρίσι (ὄργανο τῆς κομματικῆς ὀργάνωσης τοῦ ΚΚΕ ἐσωτ. Παρισιοῦ).

κλο τοῦ μετεμφυλιοπολεμισμοῦ, ἦταν μιά ὑπέρβαση τοῦ ἰδιου τοῦ Ἐμφυλίου πολέμου. Ὁ σκοτωμός, τό αἰμα, οἱ μάχες πού ἀποτελοῦσαν τήν σκληρή πραγματικότητα τοῦ Ἐμφυλίου, περνοῦσαν προοδευτικά σέ δεύτερη μοίρα, ἐνῶ μέ τόν καιρό στή συλλογική μνήμη τῶν ἀριστερῶν τήν πρώτη θέση καταλαμβάνουν τά μαρτύρια, ἡ καταπίεση, ἡ τρομοκρατία. Τό Μακρονήσι ὑπεραξιολογήθηκε, ὁ Γράμμος καί ἡ Μουργκάνα θά ἔλθουν σέ δεύτερη μοίρα.<sup>6</sup>

Η ἐμπειρία τῆς ΕΔΑ, πού ὁ Παλμίρο Τολιάτι εἶχε όνομάσει «ίδιαίτερα πρωτότυπη», συνδέεται μέ μιά πολύ εὐρύτερη ἀνθοφορία τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας τῶν άρχῶν τῆς δεκαετίας τοῦ '60, αἰμοδοτεῖται ἀπ' αὐτήν καί τήν αἰμοδοτεῖ. Ἡ 'Αριστερά, ἡ ΕΔΑ, βρίσκεται έντός ή καί στήν πρωτοπορία αὐτῆς τῆς ἀνθοφορίας, είναι ὀργανικό της στοιχείο. Αὐτό θά διαπιστώσει ἀν έρευνήσει κανείς προσεκτικά τή μουσική, τό θέατρο, τόν κινηματογράφο, τή λογοτεχνία, τά ήθη πού άρχίζουν νά ἀποβάλουν τόν ἀρχαϊκό, συντηρητικό, ἀγροτικό τους χαρακτήρα καί νά συνάδουν μέ μιά νέα λαϊκότητα πού δέν ήταν πιά ούτε έκείνη τοῦ λαϊκισμοῦ ούτε τῆς παραδοσιακῆς κοινωνίας τοῦ περασμένου αἰώνα. Η έθνικοφροσύνη, βέβαια, έξακολουθεῖ νά είναι πάντα ή ἐπίσημη κρατική ἰδεολογία τοῦ κράτους τῶν νιχητῶν. Δοχιμάζει ώστόσο όλοένα χαί περισσότερες δυσκολίες νά κυριαρχήσει, νά δαμάσει μέ τόν νόμο τοῦ χωροφύλακα τήν κοινωνική απειθεία καί τίς νέες ζητήσεις.

Η τάση αὐτονόμησης τῆς ΕΔΑ, ὁλοένα καί πιό ἔντονη καθώς προχωροῦμε στή δεκαετία τοῦ '60, ἀρχίζει καί παίρνει ἐκεῖνα τά χαρακτηριστικά, πολύ θολά δέδαια καί ἀντιφατικά ἀκόμη, πού ἀργότερα θά μποροῦν νά ὀνομαστοῦν «εὐρωκομμουνιστικά», ἄν καί ἡ καθιέρωση ἐκ τῶν ὑστέρων τέτοιου εἶδους γενεαλογιῶν εἶναι ἐπικίνδυνη. Εἶναι, πάντως, σίγουρο.: διαφοροποιήσεις εἶχαν ἀρχίσει νά διαφαίνονται πού κατέδειχναν ὅχι μιά πολιτική ἡ ἰδεολογική διάσταση, ἀλλά, μιά νέου τύπου πολιτική εὐαισθησία τῶν μελῶν καί στελεχῶν τῆς ΕΔΑ.

Νά σημειώσω μερικά ἀπ' αὐτά τά νέα γνωρίσματα.

Στόν κομματικό λόγο, έκει τουλάχιστον πού δέν ήταν ύποχρεωμένος νά μιλήσει μέ τό στερεότυπο κομματικό ίδίωμα, συνανταμε έπεξεργασίες καί τρόπους πού άνιχνεύουν, δοχιμάζουν καί δοχιμάζονται στά νέα ρεύματα σκέψης. Σοβαρό τεκμήριο της τάσης αὐτης ή Έπιθεώρηση Τέχνης αν καί δέν πολυασχολήθηκε μέ τή θεωρία καί τόν πολιτικό στοχασμό.7 Πάντως είναι έκδηλη μιά τάση ἀπαλλαγῆς ἀπό τόν παραδοσιακό δογματισμό πού έρχεται από τα χρόνια τῶν πρωτογενῶν διαχρίσεων τοῦ μεσοπολέμου, μιά χάποια τάση ἀποκόλλησης, ἀπό τά δόγματα τοῦ ἐκρωσισμένου κομμουνισμοῦ. Ὅλο καί περισσότερα στελέχη καί μέλη κοιτᾶνε κατά τά δυτικοευρωπαϊκά κομμουνιστικά κόμματα καί μαρξιστικά ρεύματα. Η κριτική τοῦ σταλινισμοῦ καί τοῦ ὀνομασθέντος ζαχαριαδισμοῦ, νομιμοποιημένη πλέον στό πλαίσιο τῶν κομμουνιστῶν, ἀρχίζει καί σκάβει βαθύτερα ἀναζητώντας νέους προσανατολισμούς καί βαθύτερες πηγές αὐτογνωσίας κι ἔμπνευσης. Καί συνάμα οἱ τάσεις αὐτές θά ἀποβοῦν οἱ πρῶτες ἀφετηρίες τῆς ἀπεξάρτησης ἀπό τόν σοβιετισμό. ᾿Αδιάψευστο τεκμήριο οἱ δυό ἑβδομάδες τῆς «Μαρξιστικῆς Σκέψης» (1965, 1986), στίς ὁποῖες ἡ παρουσία Ἱταλῶν καί Γάλλων κομμουνιστῶν θεωρητικῶν, ὅπως καί τοῦ Νίκου Πουλαντζᾶ εἶχαν συγκεντρώσει τήν προσοχή πού ἔφτανε ὥς τόν θαυμασμό.

Όλα τοῦτα, δέδαια, ἔθεταν σέ χίνηση μιά διαδικασία ἀμφισδήτησης τῆς χυριαρχίας τοῦ ἔξω πάνω στό μέσα, τοῦ ΚΚΕ ἐπί τῆς ΕΔΑ. Γιά τόν πολύ χόσμο τό ΚΚΕ ἦταν μιά μαχρυνή ἰστορία, ἔνδοξη καί ὑπόλογη ταυτόχρονα γιά τά πολλά της λάθη. Δέν ἦταν στίς διωμένες πραγματιχότητες τοῦ ἀριστεροῦ χόσμου ὁ Κολιγιάννης, ὁ Παρτσαλίδης, ὁ Ζωγράφος, ὁ Τζεφρόνης. Οἱ ἄνθρωποι ἔδλεπαν ἀνάμεσά τους τόν Κύρχο, τόν Ἡλιού, τόν Παρτσαλίδη, τόν Μπριλάχη, τόν Ἀμπατιέλο. Διάδαζαν τήν Αὐγή ὅχι τόν Νέο Κόσμο, τίς ἐχδόσεις τοῦ «Θεμέλιου» χαί ὅχι τίς ἐχδόσεις τοῦ Βουχουρεστίου.

Τό κίνημα τῆς νεολαίας τοῦ 15% καί τῶν Λαμπράκηδων στή συνέχεια εἶναι ἕνα ἀπό τά πιό αὐθεντικά καί δυναμικά κοινωνικά ἀλλά καί πολιτιστικά κινήματα τῆς σύγχρονης ἐποχῆς, πού θά ἦταν ἀδιανόητο χωρίς τήν 'Αριστερά, τήν 'Αριστερά τῆς ΕΔΑ.

Τό κόμμα δέν ήταν έτσι όπως τό ζωγραφίζει μιά έκ τῶν ὑστέρων ἀναλυτική εὐκολία. Τό κυρίαρχο στοιχεῖο δέν ἦταν π.χ. ἡ διαγραφή τοῦ Τσίρκα, τό ϐούλιαγμα μέσα στόν «σοσιαλιστικό ρεαλισμό», ἡ καταδίκη τῶν ρεμπέτικων καί τῆς μουσικῆς τοῦ Θοδωράκη. Ὅλα αὐτά πράγματι συμβαίνουν, ἀλλά ἡ ᾿Αριστερά αὐτό τόν καιρό εἶναι δύναμη προόδου, εἶναι δυναμική, μάχεται ἐνάντια στή συντήρηση, τόν σκοταδισμό καί τήν κοινωνική ἀδράνεια. Τό Ε΄ συνέδριο ἀρχιτεκτονικῆς γιά παράδειγμα, τό 1965, προβάλλει ἰδέες καί προτάσεις γιά τήν πόλη, τήν κατοικία, τή δόμηση, τό περιβάλλον τόσο σημαντικές πού ἀκόμη καί κι ἅν ἕνα μέ-

<sup>6.</sup> Βλ. Αγγελος Έλεφάντης, «Ποοολήψεις τοῦ Ἐμφυλίου μετά τόν Ἐμφύλιο», Πολίτης, τεῦχ. 73, Φεδο. 2000, Εἰσήγηση στήν διεπιστημονική συνάντηση μέ θέμα «Οἰ ἐμφύλιοι πόλεμοι στήν Εὐρώπη τοῦ 20ου αἰώνα», πού ὀργάνωσαν τά Ἀρχεῖα Σύγχρονης Κοινωνικῆς Ἱστορίας, στήν Ἀθήνα μεταξύ 24 καί 26 Φεδο. 2000. Ἐπίσης «Μάρτυρες καί μαρτύρια», Πολίτης, τεῦχ. 39, Ἰούλ. 1997.

<sup>7.</sup> Βλ. Φίλιππου Ήλιού, «Ίστορίες τῆς Ἐπιθώρησης Τέχνης», Ἐπιθέωρηση Τέχνης, μιά κρίσιμη δωδεκαετία, Ἐπιστημ. Συμπόσιο τῆς Ἐταιρείας Σπουδῶν Σχολῆς Μωραΐτη, Ἀθήνα...., ὅπου μεταξύ ἄλλων σημειώνεται ὅτι στίς ἐπεξεργασίες τοῦ περιοδικοῦ, ἀλλά καί σέ συζητήσεις πού δέν καταχωρήθηκαν στίς σελίδες του «ἔχουμε νά κάνουμε μέ μιάν ἄρνηση ἐνός συνόλου παραδοσιακῶν ἀξιῶν καί πρακτικῶν, πού τήν ἐποχή ἐκείνη χαρακτηρίζονταν μέ τόν συνοπτικό ὅρο ΄σταλινισμός', μιά ἄρνηση τῆς δογματικῆς σκέψης, μιά ἄρνηση τῆς αὐθεντίας», σ. 272.

οος τους είχε πραγματοποιηθει ή ζωή μας σήμερα θά ήταν πολύ καλύτερη. Δουλειά τῶν ἀριστερῶν ήταν αὐτή. Τά ίδια θά μπορούσαμε νά δοῦμε γιά τήν ἐκπαίδευση, τήν ύγεία, τήν Τοπική Αυτοδιοίκηση, τίς έργατικές διεκδικήσεις. Νά ἐπισημάνω κυρίως τό γεγονός ότι ή ΕΔΑ δίνει τή δυνατότητα σέ λαϊχές δυνάμεις νά μετέχουν άμεσα στήν άσκηση της πολιτικής, πού συνιστά τό πιό σκληρό στοιχεῖο τῆς δημοκρατίας καί τῆς λαϊκῆς κυριαρχίας. Αν τό ΕΑΜ στήν Κατοχή έδωσε πολιτική διέξοδο σέ τεράστιες μάζες πού διαμόρφωναν πλέον ἕναν νέο ίστορικό πρωταγωνιστή, μιά νέα ήγεμονική δύναμη, κι ἀφοῦ ὁ Ἐμφύλιος συνέτριψε αυτό τό κίνημα καί ανέκοψε τή δυναμική του, ή ΕΔΑ, μέσα ἀπό σκληρότατους ἀγῶνες, πάλεψε γιά νά άποκτήσει ξανά ό κόσμος τά πολιτικά του δικαιώματα. Ίσως έδῶ έντοπίζεται ἡ μεγαλύτερη προσφορά της.

Θά ήταν λάθος ὄμως γι' αὐτή τήν περίοδο, νά χαράξουμε μιά σαφή διαχωριστική γραμμή, ἀνάμεσα στό έξω καί τό μέσα, τό ΚΚΕ καί τήν ΕΔΑ. Διότι ύπῆοχαν πολλά στοιχεῖα τοῦ «μέσα», τοῦ ἐδαϊτικοῦ, πού ήταν, άς ποῦμε σκληροπυρηνικότερα τοῦ σκληροπυρηνιχοῦ «ἔξω» ΚΚΕ. Κι ἀντίθετα δέν ἦταν λίγα τά στοιχεῖα τοῦ ἐκτός Ἐλλάδας ΚΚΕ πού προσπαθοῦσαν νά συμβαδίσουν μέ τά ρεύματα πού όνομάστηκαν άργότερα άνανεωτικά. Τά είδαμε αὐτά καθώς ὁλοκληρωνόταν ή διάσπαση τοῦ '68 καί διαμόρφωνε προοδευτικά δύο έκ διαμέτρου αντίθετα ρεύματα καί κόμματα. "Αλλωστε είναι άλήθεια ότι όλοι καί οι έντός και οι έκτός. θεωροῦσαν τήν ΕΔΑ μιά προσωρινότητα, μιά κατάσταση ἀνάγκης πού εἶχε ἐπιβάλλει ὁ Ἐμφύλιος καί ἡ ἀπαγόρευση τοῦ ΚΚΕ. Ἀπό τήν ἄλλη μεριά γιά τήν κατανοήση τῶν πραγματικοτήτων τῆς ἐποχῆς δέν πρέπει νά παραγνωρίζονται ή άκτινοβολία τῆς ΕΣΣΔ καί τοῦ σοσιαλιστικοῦ στρατοπέδου. Οἱ «καταρρεύσεις» ἄργησαν πολύ νά ἔρθουν.

Γι' αὐτό πιστεύω ὅτι ἡ ὑποτροπή τοῦ 1965, γιά τήν ὑποία μίλησα πρίν λίγο, ἦταν μιά ἐσκεμμένη προσπάθεια μέρους τῆς ἡγεσίας τοῦ ΚΚΕ νά ἐλέγξει τήν κατάσταση, νά μήν ἀναπτυχθοῦν οἱ τάσεις ἀνεξαρτησίας τῆς ΕΔΑ, ὁ κομματικός δυϊσμός νά μήν καταλήξει σέ διαχωρισμό.

Γνωρίζουμε τόν ἐπίλογο: Ξαφνικά ἔγινε δικτατορία: Τήν ἑπομένη κανείς δέν μίλησε γιά τήν ΕΔΑ. Οἱ ἀγωνιστές ἔφτιαξαν ἀμέσως τό ΠΑΜ, προσπάθησαν ν' ἀναπτύξουν τήν ἀντίσταση. Οἱ δικτάτορες μετακόμισαν τόν κόσμο τῆς ΕΔΑ στή Γιάρο καί τή Λέρο. Οἱ δικοί της, μέ τήν 11η Όλομέλεια τοῦ ΚΚΕ (Ιούλιος 1967), τήν φόρτωσαν μέ τό στίγμα τῶν «λεγκαλιστικῶν αὐταπατῶν» πού τήν ἐμπόδισαν, τάχα, ν' ἀποτρέψει τή δικτατορία. Ἐν πάση περιπτώσει, μέσα στούς πρώτους μῆνες τῆς δικτατορίας, τόσο ἡ ἀμφισδήτηση, ἐξαιρετικά ἔντονη καί στήν Ἑλλάδα καί στή Δυτική Εὐρώπη, ὅσο καί οἱ ὅποιες προσπάθειες κομματικῆς ἀνασυγκρότησης συντελοῦνται μέ φορέα τό ΚΚΕ. Μόνο στή Δυτική Εὐρώπη, καί παρά τή διάσπαση, οἱ ὀργανώσεις τῶν ἀριστερῶν –φοιτητῶν, μεταναστῶν καί

διανοουμένων- πολυπληθεῖς ἄλλωστε, φέρονται ὡς ὀργανώσεις τῆς ΕΔΑ, ὤς τό 1970. Μετά τό 1970 μέ άπόφαση τοῦ ΚΚΕ ἐσωτ. προωθοῦνται μόνον οἱ δικές του ὀργανώσεις. Ή ΕΔΑ, ἀπλῶς, ἀποσιωπᾶται. Ἐλάχιστοι μετά ταῦτα αὐτοορίζονται ὡς ΕΔΑ. Ἡ πραγματικότητα τοῦ ΚΚΕ, στήν Ἐλλάδα καί τό ἐξωτερικό, καί οἱ ἀντίστοιχες πραγματικότητες τοῦ ΚΚΕ ἐσωτ. στήν Έλλάδα καί τό έξωτερικό, κάλυψαν πλήρως τό τοπίο. Τά ονόματα πού άκούγονταν έκτοτε ήταν «έσωτερικοί», «ἐξωτερικοί», κομμουνιστές, δογματικοί, εὐρωχομμουνιστές, σοδιετόφιλοι, ἀναθεωρητές ἀλλά χαί μαοϊκοί καί τροτσκιστές καί ἀναρχικοί, ἀκόμη καί καταστασιακοί, ὄχι ὅμως Ἐδαΐτες καί ΕΔΑ, ἐκτός ἀπό κάποιους λίγους πού ἔφτιαξαν τή μεταδικτατορική Ε-ΔΑ καί πού μετά τή «Συμμαχία» στίς ἐκλογές τοῦ 1977, ψυχη τε καί σώματι, διάστηκε νά ταυτιστεῖ πολιτικά μέ τό ΠΑΣΟΚ.

Έτσι ἀφοῦ τά μεταδικτατορικά ἀριστερά κόμματα, καί κυρίως τό ΚΚΕ καί τό ΚΚΕ ἐσωτ., ἀνταγωνίστηκαν γιά τήν αύθεντικότητα τῆς κομμουνιστικῆς ἰδιότητας, ἀφοῦ διαμορφώθηκαν καί ἔδρασαν μέ βάση μιά όρισμένη, τό καθένα, ίδέα τοῦ κομμουνισμοῦ, εὐρωκομμουνιστική-άνανεωτική άπό τή μιά μεριά, σοδιετόφιλη από τήν άλλη, τό τί ήταν καί τί ήθελε ή ΕΔΑ θεωρήθηκε ἐφώτημα ξεπεφασμένο γιά τίς πολιτικές τους ἀνάγκες. Κι ίσως ἐρώτημα πού θά ἕξυνε πολλές πληγές. Αφέθηκε γιά άργότερα, γιά τούς ιστορικούς τοῦ μέλλοντος. Συμβαίνει συχνά οἱ κομμουνιστές, σάν καλοί «ίστορικοί ύλιστές», νά ἀποσιωποῦν κυρίως τη δική τους ίστορία. Θά πρέπει ώστόσο νά πάρουμε ὑπόψη δύο απόμη στοιχεῖα πού ἐξώθησαν πρός τή μεταδιπτατορική αποσιώπηση τῆς ΕΔΑ. Τό ἕνα εἶναι ὅτι αὐτό τόν καιρό υπάρχει γενικά ένα είδος υπεραξίωσης τοῦ χομμουνιστιχοῦ γιατί αὐτή ἡ ἰδιότητα διωνόταν ὡς αύθεντική ἐπαναστατικότητα, ἰδιαίτερα ἀπό τίς νεότερες γενιές πού, ὄσο νά 'ναι, είχαν ἐπηρεασθεῖ ἀπό τόν γαλλικό Μάη τοῦ '68 καί τό γενικότερο κλίμα ριζοσπαστισμοῦ. Ήταν τό ὄνομα πού τό διεκδικοῦσαν πολλοί, ἀκόμη καί ἕξω ἀπό τίς κομματικές ὀργανώσεις. Τό ἄλλο στοιχεῖο εἶχε νά κάνει μέ τή διεθνή ἀναγνώριση. Μόνο τά ΚΚ μποροῦσαν νά ὑπολογίζουν μιά στήριξη ἀπό τά ὑμόλογά τους ΚΚ τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης, τῆς Ἀνατολικῆς καί κυρίως τῆς ΕΣΣΔ. Γιά τίς ήγετικές όμάδες καί τῶν δύο μεταδικτατορικῶν έλληνικῶν κομμουνιστικῶν κομμάτων ὁ παράγοντας αὐτός είχε αποφασιστική σημασία ώς πρός τίς ἐπιλογές τους. Γι' αὐτό δέν ὑπῆρξε κάποια προσπάθεια ἐκ μέρους τῶν κομματικῶν φορέων νά ἀναστοχαστοῦν τήν ἱστορία τῆς ΕΔΑ, πλήν φευγαλέων ἐπισημάνσεων σέ ἄρθρα ἤ κομματικά κείμενα.

Πῶς ὅμως θά μποροῦσε νά μιλήσει κανείς γιά τήν 'Αριστερά καί τή μετεμφυλιοπολεμική ἑλληνική ἱστορία χωρίς ν' ἀποδώσει στήν ΕΔΑ τή σημασία πού εἶχε; ᾿Αν συνεχίζουμε αὐτή τήν ἀποσιώπηση εἶναι σά νά συνεχίζουμε μιάν ἀνούσια πατροκτονία καί νά πελαγοδρομοῦμε στήν ἕλλειψη αὐτογνωσίας.

## Καί γρ/α μματα γνωρίζω

#### **ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΧΑΤΖΗΣ** Θητεία Έκδόσεις Τό Ροδακιό 'Αθήνα 2000, σ. 120

Τί θά μποροῦσε ἄραγε νά σημαίνει γιά ἕναν σημερινό νέο αὐτή ἡ συλλογή πέντε διηγημάτων τοῦ Δημήτρη Χατζη, πού φέρει τόν χαρακτηριστικό υπότιτλο «Άγωνιστικά κείμενα 1940-1950»; Κείμενα ένταγμένα μέ τρόπο όριστικό σέ αὐτή τή δεκαετία, μέ τό πλέον ἐκτενές διήγημα τοῦ τόμου «Μουργάνα» νά έχει έκδοθεῖ τόν Ἰούλιο τοῦ 1948 ἀπο τή Φωνή τοῦ Μποῦλκες, μέ ὅλα νά φέρουν ἐμφανῶς τό στίγμα τῆς ἐποχῆς; Μποροῦν καί τούς ἀξίζει νά διαβαστοῦν σάν σύντομα ίστορικά άφηγήματα, ἀκόμα καί σάν χρονικά; "Οντως μποροῦν, ἀφοῦ καί ὁ συγγραφέας σπεύδει νά δηλώσει στή «Μουργκάνα»: «Τέλειωσα τή διήγησή μου. Δέν ξέρω πῶς τά κατάφερα –σάν γραμματικός- μέ τά περιστατικά τῆς μάχης. Πρέπει μονάχα νά πῶ πώς ὅλα βαλθήκανε μέ τή σειρά τήν κανονική τους. Δέν υπάρχουνε σε αυτή τή διήγηση άναχρίβειες ούτε ύπερβολές. Οι διάλογοι είναι όλοι αύθεντικοί. Ξεχωριστά οι πληροφορίες σχετικά μέ τίς κινήσεις, τίς ἐνέργειες καί τίς προθέσεις ἀκόμα τοῦ έχθροῦ εἶναι ἀπόλυτα δεδαιωμένες. Καί ὅλα μέσα στή διήγηση είναι υποταγμένα, ὄχι μόνο γενικά στήν άλήθεια, μά στήν πιό αὐστηρή ἀπαίτηση τῆς ἀκρίδειας καί γιά τό πιό μικρό περιστατικό.» Χρονικά λοιπόν, άλλά γραμμένα ἀπό ἕναν συγγραφέα πού έχει πλήρη συνείδηση πεζογράφου, πού ένσωματώνει μέσα στήν ἀφήγηση παρατηρήσεις ἐπί τῆς γραφῆς του.

Δέν τούς ἀξίζει ὅμως νά διαβαστοῦν μόνο σάν χρονικά. Βέβαια ή ἀκρίβεια ἐξυπηρετεῖ τούς σκοπούς τοῦ ἀγώνα μέσα στόν ὑποῖο γράφτηκαν, ἡ ἐπισήμανσή της ἐπίσης τούς ίδιους στόχους ὑπηρετεῖ, ἀλλά ἡ αύτοσχολιαστική παρέκβαση τοῦ διηγήματος «Μουργκάνα» ἀναλαμβάνει νά διανύσει, ἐντός τοῦ κειμένου, καί τή διαδρομή ἀπό τό ἀπολύτως συγκεκριμένο στό καθολικό: «Μά τά πρόσωπα, τό βλέπω τώρα όλοκάθαρα, δέν τά χρωμάτισα ὄσο ἤθελα κι ὄσο θά 'πρεπε. Μοῦ ξέφευγαν κάθε στιγμή. Κ' ἔρχονται μαζί καί μορφές από τά περασμένα –φυλακές καί στρατόπεδα κ' έξορίες- άγαπημένες νεανικές μορφές στήν 'Αθήνα τό Δεκέμβοη, έλασίτες πού κλαίγανε μέσα στά γένια τους, δίνοντας τά ὅπλα τους μετά τή Βάρκιζα, συντρόφοι μας πού χαθήκανε -κι όλα μαζί γίνονται ένα. Κι όλα συνθέτουν καί στήνουνε μπρός μου τή μία μορφή τοῦ Ἐλληνα μαχητῆ. Μερικά χαρακτηριστικά της θά μποροῦσε κανένας νά τά ξεχωρίσει καί στά πρόσωπα πού ἀναφέρονται σ' αὐτή τή διήγηση: Γληγοράδα μαζί μέ τήν παλληκαριά. Φιλοτιμία. Κι άτομικότητα».

Άτομικότητα; Πενήντα χρόνια πρίν, αὐτή ἡ λέξη σήκωνε πολλή κουβέντα, θά μποροῦσε νά είναι αἰτία παρεξηγήσεων καί έτικετῶν, δύσκολα θά μποροῦσε νά διαβαστει ώς συνώνυμη της νεωτερικότητας. Καί σήμερα άλλωστε, μέ όσα μεσολάδησαν καί έγγράφησαν πάνω στό ζεῦγμα «ἀτομικότητα-συλλογικότητα», ήχει παράταιρα. Άπομένει βέβαια ή άτομικότητα τοῦ συγγραφέα, ἀχόμα χαί ὅταν γράφει μέσα σέ ἀχραῖες συνθηκες, ακόμα καί αν τα κείμενα του προορίζονται γιά άμεση καί πολύ συγκεκριμένη χρήση. Αὐτά τά διηγήματα τοῦ Χατζῆ ἀνακαλοῦν τήν παράδοση τῶν «ἐφημεριδογράφων» συγγραφέων, τῆς ὁποίας ἄλλη έκδοχή μά καί κορυφαία της στιγμή υπηρξε ο Παπαδιαμάντης, παράδοση πού άρχετά νωρίτερα άναπτύχθηκε σέ άλλες εὐρωπαϊκές χῶρες, πού ἀποτέλεσε τόν κανόνα γιά μιά μεγάλη καί σημαντική περίοδο τῆς ἀμερικάνικης πεζογραφίας. Ἀνάμεσα στή ναΐφ δημοσιογραφική γραφή καί τήν ἀκαδημαϊκή, ἀναπτύχθηκε αὐτή ἡ παράδοση, πού ἄν καί προϋποθέτει άρχετά κατά περίπτωση, τήν ίδια τή στιγμή τῆς γραφῆς ὁ συγγραφέας βρίσκεται μονάχος του ἀπέναντι στό θέμα, τόν άναγνώστη καί τούς ουθμούς τῆς ἐπικαιρότητας, ἀπέναντι στό ἄγχος τῆς γραφῆς, χωρίς τήν ἀσφάλεια τῆς διδλιοθήκης, χωρίς συρτάρι καί πεοιθώρια γιά νά ἀφεθεῖ τό κείμενο νά «ὡριμἀσει». Έτσι, ἀκόμα, τήν εἰσπράττει ὁ ἀναγνώστης αὐτή τή γραφή, δηλαδή έτσι ή ίδια τόν εἰσάγει στήν ἐπικράτειά της. Μοναδική έγγύηση τό βάρος καί τό εύρος τῆς «ἀτομικότητας» τοῦ συγγραφέα, μάρτυρα καί συμμέτοχου τῶν γεγονότων, μόνο ή πράξη τῆς γραφῆς δεδαιώνει τήν ιδιότητά του, δηλαδή τήν αὐτονομία του, μέσα ἀπό τή δυνατότητα νά μιλήσει ἐκ τοῦ σύνεγγυς, σχεδόν, ή καί απολύτως, ως μέρος τοῦ θέματος καί τῆς πλοκῆς.

Πῶς θά μποροῦσε λοιπόν ἕνας σημερινός νέος νά διαβάσει τά διηγήματα τοῦ Χατζῆ; Μά ἀκριδῶς σάν τή δεβαίωση πώς οι πραγματικοί συγγραφεῖς καί ή ίσχυρή λογοτεχνία μποροῦν νά ὑπάρξουν ἀχόμα καί μέσα στίς πιό άκραῖες συνθῆκες, μέσα ἀπό ὑποιαδήποτε θεματική, ἐνταγμένοι ἀκόμα καί στίς πιό ἄμεσες καί προφανεῖς ἀναγκαιότητες, ὅπως εἶναι τό έφημεριδογραφικό μεροκάματο «σέ συνέχειες» ή οί άνταποκρίσεις άπ' τό μέτωπο. Προϋποτίθεται βέβαια ταλέντο, δηλαδή ό συγγραφέας νά κατέχει τήν τέχνη του, τό έργο πρέπει νά κομίζει πράγματα, νά φέρει φορτίο λογοτεχνικό καί ὄχι νά ἐπικαλεῖται τή λογοτεχνικότητα. Ό συγγραφέας νά θεωρεῖ πώς πάνω του, ὅπως καί στόν καθένα πού πράττει κάτι ἀνάλογο, συμπυχνώνονται εὐρύτερες αἰτιάσεις, τίς ὁποῖες αὐτοπροσώπως ἐπωμίζεται, πώς καθορίζει τήν ἐξέλιξή καί τά ἀποτελέσματά τους, πώς ἀπό μεσολαδητής άνάμεσα στά γεγονότα καί τόν ἀναγνώστη μετατρέπεται σέ δημιουργό τοῦ ἔργου του. Όπως ἄλλωστε συνέβαινε καί μέ τόν ἀνώνυμο μαχητή τῆς Μουργκάνας καί τή μικρή ίστορία του...

Κώστας Βούλγαρης