# OHOMITHE



Μηνιαία Επιθεώρηση • Μάρτιος 2000 • τεύχος 74 • δρχ. 1000

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ Μηνιαία Έπιθεώρηση Μάρτιος 2000 τεῦχος 74 • δρχ. 1000

#### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

Έλλάδα

Έτήσια (12 τεύχη): 10.000 δρχ. Έξαμηνιαία (6 τεύχη): 5.000 δρχ. Φοιτητική (12 τεύχη): 7.500 δρχ. Όργανισμοί, τράπεζες κλπ.: 15.000 δρχ.

Εὐρώπη Έτήσια (12 τεύχη): 12.000 δοχ.

"Αλλες χῶρες "Ετήσια (12 τεύχη): 15.000 δρχ.

Τραπεζικός Λογαριασμός: Άγγελος Έλεφάντης Έθνική Τράπεζα τῆς Έλλάδος ὑποκ. 132 ἀριθ. λογαριασμοῦ 401740-48 ἤ

μέ ταχυδρομική ἐπιταγή στή διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ

#### ПЕРІЕХОМЕНА

#### ΔΙΑ ΓΥΜΝΟΥ ΟΦΘΑΛΜΟΥ

| Ο ΠΟΛΙΤΗΣ, In Memoriam: Ζακύ Πουνεντύ                                                                                                             | 5     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Σταῦρος Κωνσταντακόπουλος, Εἶναι σύντροφοι οί                                                                                                     |       |
| ἀπενταγμένοι «σύντροφοι»;                                                                                                                         | 5     |
| Κώστας Βούργαρης, Αὐτό τό σπίτι κατοικεῖται;                                                                                                      | 8     |
| Μάνια Χρίστη, Γιά τίς σχολικές διδλιοθῆκες                                                                                                        |       |
| Χριστίνα Φραγκεσκάκη, Σχολική διδλιοθήκη,                                                                                                         |       |
| ένα δροσερό ἀεράκι πνέει                                                                                                                          | 13    |
| Έλσα Λιαφοπούλου, Προεκλογικά ξόρκια                                                                                                              | 16    |
| Κώστας Βούλγαρης, «'Ανδρουλάπεια» παραπολιτιπή                                                                                                    |       |
| καί παραλογοτεχνία                                                                                                                                | 19    |
| "Αγγελος Έλεφάντης, Έκλογές καί αναθεώρηση                                                                                                        |       |
| τοῦ Συντάγματος                                                                                                                                   | 22    |
|                                                                                                                                                   |       |
| Άγγελος Ἐλεφάντης, «Θά ψηφίσω Σημίτη»                                                                                                             | 23    |
| Χαράλαμπος Γολέμης, Ψηφίζουμε Σημίτη γιά τόν ἐκσυγχρονισμό τοῦ θηρίου                                                                             |       |
| έκσυγχρονισμό τοῦ θηρίου                                                                                                                          | 26    |
| Ελένη Περδικούρη, Η γιαγιά τοῦ Μικρούτσικου                                                                                                       |       |
| καί ο Αντόρνο                                                                                                                                     | 29    |
| Μπερνάρ Μπουρζουά, Ο Μάρξ καί τά δικαιώματα                                                                                                       |       |
| τοῦ ἀνθρώπου (1ο μέρος)                                                                                                                           | 32    |
| Γιῶργος Μαργαρίτης, Ὁ ἐμφύλιος πόλεμος τήν                                                                                                        |       |
| έπογή τοῦ ολοκληρωτικοῦ πολέμου                                                                                                                   | 39    |
| Σπῦρος Σφενδουράκης, 'Αντίλογος γιά                                                                                                               |       |
| τήν οίνολογία                                                                                                                                     | 45    |
| Γιῶργος Λιάχας, «ἀΑντικριτική» γιά τό βιβλίο                                                                                                      |       |
| «Ἡ φύση στήν οἰκολογία»                                                                                                                           | 50    |
| Θανάσης Τζαδάρας, Ή ιστορία τῆς ψυχανάλυσης                                                                                                       |       |
| ἐπί κιλλίβαντος πυροβόλου                                                                                                                         | 53    |
|                                                                                                                                                   |       |
| ΚΑΙ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΓΝΩΡΙΖΩ                                                                                                                              |       |
| Μιχάλης Πιερής, Έρως καί έξουσία: Όψεις                                                                                                           |       |
| της ποιητικής τοῦ Καβάωη                                                                                                                          | 56    |
| τῆς ποιητικῆς τοῦ ΚαβάφηΚώστας Βούλγαρης, Γιάννης Κουβαράς, Ἀπό τίς                                                                               |       |
| Kwotas Bookyagis, Itavijs Koodagas, Ano us                                                                                                        | 62    |
| τελευταῖες ἐκδόσεις                                                                                                                               | 03    |
| Έξώφυλλο: Portrait of V.I. Lenin in July 1917. Disquied Wig and Working Man's clothes in the style of Jack Pollock (2) τῆς ὁμάδας Art & Language. |       |
| Σχεδιασμός έξωφύλλου: Μαρία Τσουμαχίδου                                                                                                           |       |
|                                                                                                                                                   |       |
|                                                                                                                                                   |       |
| 'O) ' ' ' ' ' ' '                                                                                                                                 | . 2 . |

Όλες οἱ φωτογραφίες ἐκτός ἀπό τίς φωτογραφίες τοῦ Μάρξ καί τῆς σελίδας 40 εἶναι ἀπό τό λεύκωμα τοῦ Γιάννη Σκουλᾶ, Σταθμοί, τραῖνα καί ὁρίζοντες, ἐκδ. Θεμέλιο 1995.



## In Memoriam: Ζακύ Πρυνεντύ

Η ταν ἀπό τούς δικούς μας, μέ τό γαλλικό του τ' ὄνομα, Γάλλος ἤταν. Μᾶς ἀγάπησε καί τόν ἀγαπήσαμε. Δούλεψε στό ἐλληνικό Πανεπιστήμιο, ἰστορικός καί κοινωνιολόγος, συνεργάστηκε μέ τόν Πολίτη (οἱ παλαιότεροι ἀναγνῶστες τοῦ περιοδικοῦ θά θυμοῦνται ἄρθρα του γιά τό «νέφος», τή θανατική ποινή, τήν ἐκτροπή τοῦ 'Αχελώου κ.ἄ.), τή Νέα Οἰκολογία, τήν Αὐγή, τά Σύγχρονα Θέματα. Εἶχε συμμεριστεῖ τόν πολιτισμό, τήν ἱστορία καί τά σύγχρονα προδλήματα ἐτούτου τοῦ τόπου, ἤρεμος, νηφάλιος, διακριτικός, μέ μιά σπάνια ἀνοιχτότητα σέ ἀνθρώπους καί προδληματισμούς. Τόν πῆρε ἡ θάλασσα. Τό ἐρασιτεχνικό, μέ τήν παλαιά καί ὄμορφη σημασία τῆς λέξης, πάθος του γιά τήν κατάδυση τόν κράτησε γιά πάντα στίς ὀμορφιές τοῦ θαλάσσιου δυθοῦ.

Θά μᾶς λείπει καί θά τόν θυμόμαστε ἦταν ἀπό ἐκείνους πού δέν τούς ξεχνᾶς. Τή γυναίκα του Βικτωρία Καπενζῆ καί τίς δυό μικρές τους κόρες, τήν ᾿Αθηνά καί τή Κατερίνα, εἶναι λίγο νά τίς συλληπηθεῖς γιά τήν ὀδύνη τοῦ ἀδόκητου χαμοῦ τοῦ Ζακύ, μόλις στά 49 του χρόνια.

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ

# Είναι σύντροφοι οἱ ἀπενταγμένοι «σύντροφοι»;

Τά μέλη τῆς ἀνανεωτικῆς ᾿Αριστερᾶς παρακολουθοῦν στή διάρκεια τῆς προεκλογικῆς περιόδου ἀρκετούς τέως συντρόφους τους νά συμπαρατάσσονται ἤ ἀκόμα καί νά προσχωροῦν στό ΠΑΣΟΚ. Κάποιοι ἀπό αὐτούς τό πράττουν γιά πρώτη φορά, κάποιοι ἄλλοι τό ἔχουν ἤδη πράξει ἀπό τήν προηγούμενη τετραετία, ἐνῶ κάποιοι, τελευταῖοι, δέν φαίνονται νά ὀρρωδοῦν πού



τό κάνουν σέ κάθε ἐκλογική ἀναμέτρηση τά τελευταῖα χρόνια. Καμώνονται, δηλαδή, λίγο πρίν τίς ἐκλογές ὅτι εἶναι ἀριστεροί καί ὅτι ἐκστασιάζονται μέ τίς λύσεις πού προσφέρει τό ΠΑΣΟΚ γιά νά ξαναεκστασιαστοῦν μέ περίσσια παιδική άθωότητα στήν επόμενη εκλογική άναμετρηση κ.ο.κ. Δέν πρέπει όμως κανείς νά άσχοληθεῖ μέ τίς μικρές τακτικές κινήσεις τους, οὔτε νά ἀναζητήσει πόσοι ἀπό αὐτούς ἀντάλλαξαν τήν «άγνή» ἰδεολογική τους ἐπιλογή μέ θέσεις προέδρων, γενικῶν διευθυντῶν ἤ ὑπεύθυνων κοινοτικῶν προγραμμάτων δισεκατομμυρίων δραχμῶν γιατί τότε εἰσχωρεῖ στόν ἄβατο δρόμο τῆς δίκης προθέσεων. Έκεῖνο τό ὁποῖο ὀφείλουμε νά κάνουμε εἶναι νά ἀναλύσουμε τόν ἰδεολογικό λόγο πού ἐκφέρουν, τίς πολιτικές αἰτιολογήσεις πού μᾶς προσφέρουν. Καί τό θαυμαστό στήν περίπτωση αὐτή εἶναι τό ότι, παρότι ζοῦμε σέ ἐποχή ὕψιστου ἰδεολογικοῦ κατακερματισμοῦ, ἀσάφειας καί πολιτικῆς ἀμηχανίας, οἱ τόσο ἑτερόκλητοι αὐτοί ἄνθρωποι συμπίπτουν σέ έναν καί μοναδικό στόχο, στοιχειώδη μέν, άλλά έναν καί μοναδικό: τήν ὑπεράσπιση τοῦ Σημίτη. "Ας μποῦμε λοιπόν στόν κόπο τους καί ἄς ἐξετάσουμε τό γιατί αὐτῆς τῆς θερμῆς συνηγορίας.

Τό νά εἰκάσουμε ὅτι ὁ Σημίτης κερδίζει τήν ὑποστήριξή τους ὡς χαρισματικός ἡγέτης συνιστα ἀφελή παραχάραξη τῆς ἱστορικῆς πραγματικότητας καί πρέπει ὡς ἐκδοχή νά ἀπορριφθεῖ ἀσυζητητί. Ἡ κρίση τῶν Ἰμίων καί ἡ ύπόθεση 'Οτσαλάν ἀπέδειξαν ὅτι ὁ ἄνθρωπος ὅχι μόνον ἀσυνήθιστες πολιτικές ἀρετές δέν διαθέτει ἀλλά οὔτε κάν ἐκεῖνες ἑνός συμβατικοῦ πολιτικοῦ ήγέτη ὁ ὁποῖος διακρίνεται ἀπό ἕνα στοιχειῶδες θάρρος ἀπόφασης. Ἡ κακότεχνη συγχορδία τῶν ΜΜΕ μπορεῖ νά διέσωσε τόν Σημίτη τίς κρίσιμες έκεῖνες στιγμές άλλά σέ καμία περίπτωση δέν ἀπέδειξε ὅτι ἐκφεύγει ἔστω

καί στό ἐλάχιστο τοῦ καθημερινοῦ.

Πιθανότερη μοιάζει νά εἶναι μία δεύτερη ἐκδοχή: ἡ ἐπίκληση τοῦ ὀνόματος Σημίτη ἀντί τοῦ ὀρθοῦ ΠΑΣΟΚ ἀπαλλάσσει τούς παλιούς συντρόφους μας ἀπό τήν ὑποχρέωση νά παρουσιαστοῦν ὡς ὑποστηρικτές ἐθνικιστικῶν, θρησκόληπτων ή άπλῶς γραφικῶν οἱ ὁποῖοι βρίθουν μέσα στούς κόλπους τοῦ ΠΑΣΟΚ. 'Ο μέσα ἀπό τήν κραυγή «Σημίτης» ἐκφραζόμενος ἐκλεκτικισμός τους, ἐπιτρέπει νά ὑποστηρίζουν τήν χυδέρνηση ἀποσιωπώντας ὅμως, γιά παράδειγμα, τό ποιός κατέχει τό καίριο ὑπουργεῖο τῆς Δικαιοσύνης καί ποιά είναι ἡ πολιτική πού ἀσκεῖ καθημερινά ὁ κάτοχος του. Τό τέχνασμα, γιατί τέχνασμα είναι ἀπό μία πολυσύνθετη πραγματικότητα νά διαλέγεις μόνον μία πτυχή της, νά τήν ὀνοματίζεις ὅπως θέλεις καί νά τήν χρησιμοποιεῖς γιά νά κρατήσεις στό σκοτάδι όλες τίς ἄλλες —τίς ἐξίσου ὑπαρκτές- τό τέχνασμα, λοιπόν, μπορεῖ νά ἀποτελεῖ μία ἄριστη πρακτική διεκπεραίωσης τῆς





καθημερινότητας άλλά σέ καμία περίπτωση δέν συνιστᾶ πολιτική ὄχι μόνον άριστερή άλλά οὔτε κάν ἀστικο-ἐκσυγχρονιστική ὅπως αὐτοί, συνειδητά ἤ ἀσυνείδητα, ἐπιδιώκουν.

Ἡ ἀνάδειξη ὅμως ἐνός προσώπου ὡς τό κεντρικό σημεῖο στόν πολιτικό ορίζοντα καί ή συνάδουσα ἀπαλοιφή τῶν κοινωνικῶν δυνάμεων ἀπό τόν ἴδιον αὐτό ὁρίζοντα θέτει ἕνα πολύ μεγαλύτερο ἀπό τά προαναφερθέντα προδλήματα: ἀπεντάσσει τούς ὑποστηρικτές αὐτούς τοῦ Σημίτη ὄχι μόνο ἀπό τή μαρξιστική παράδοση άλλά καί εὐρύτερα ἀπό κάθε παράδοση τῶν κοινωνικῶν ἐπιστημῶν ἀκόμα καί ἀπό αὐτές πού θεμελιώθηκαν ἀπό τούς φιλελεύθερους ή τούς συντηρητικούς στοχαστές τοῦ 19ου αίώνα καί οἱ ὁποῖες ἐπέτασσαν τό πρόχριμα τῶν κοινωνικῶν τάξεων ἀπέναντι στά ἄτομα, τό πρόκριμα τοῦ συλλογικοῦ ἀπέναντι στό προσωπικό. Καί δέδαια εἶναι ἀπόλυτα δικαίωμά τους νά ἀπενταχθοῦν ἀπό ὅποια παράδοση κρίνουν αὐτοί σκόπιμο, είναι όμως καί δικό μας καθήκον νά τούς θεωρήσουμε, μέ δεδομένη τήν ἀπένταξη αὐτή, ὡς ξένα σώματα πρός τήν ἀνανεωτική ᾿Αριστερά. Μία τέτοια θεώρηση μᾶς προφυλάσσει ἀπό πλείστους ὅσους κινδύνους. Δέν παρουσιάζουμε κάθε φορά πού κάποιος ἀπό αὐτούς ἀναγωρεῖ πρός τόν Σημίτη (6λ. ΠΑ-ΣΟΚ) τήν εἰκόνα τῶν προδομένων ἤ τῶν ἀπατημένων γιατί ὅ,τι εἶναι ξένο δέν σέ παρατᾶ οὔτε σέ ἐγκαταλείπει, εἶναι ἀπλῶς ξένο, ἔχει ἀπορριφθεῖ. Δέν χρειάζεται κάθε φορά πού ἀκοῦμε τήν ἐπιχειρηματολογία τους νά παρουσιάζουμε τήν εἰκόνα κνίτη πρώτης κοπῆς, ὁ ὁποῖος ἐξηγεῖ τά αὐτονόητα, ὅτι δηλαδή ή οἰκονομία, ἡ ὁποία, λόγω Σημίτη πάντα, πῆγε καλά δέν ἀποτελεῖ γενικευτική κατηγορία καί ὅτι, ἄν γιά κάποιους πῆγε καλά, γιά κάποιους άλλους δέν πῆγε. Ἡ ᾿Αριστερά παρά τή βαθιά κρίση της ἔχει προοδεύσει στό στοχασμό της, έχει κάνει κάποια δήματα ἀπό τήν ἐποχή πού ἡ ἀστική τάξη διακήρυσσε ότι ἐργάζεται πρός τό κοινό καλό, τά ὁποῖα ἀποτελοῦν πολύτιμες κατακτήσεις της καί δέν μπορεί νά τά άναιρεί ἐπειδή κάποιοι δρῆκαν τό φῶς τό ἀληθινό στό πρόσωπο τοῦ Σημίτη, ἐκπρόσωπο τοῦ κοινοῦ καλοῦ.

Σταῦρος Κωνσταντακόπουλος



#### Αὐτό τό σπίτι κατοικεῖται;

Ο Συνασπισμός κατέχει ἕνα θλιβερό προνόμιο: κανένας δέν φαίνεται νά ταυτίζεται μαζί του, οὔτε οἱ ψηφοφόροι του, οὔτε καί τά περισσότερα ἀπό τά στελέχη του, δηλαδή οἱ διακόσιοι-τριακόσοι ἄνθρωποι πού ἀποτελοῦν τόν κομματικό του μηχανισμό, οὔτε οἱ ἀρθρογράφοι τῆς Αὐγῆς ἢ οἱ ἐκλεγμένοι σέ κοινωνικούς φορεῖς. Παρ' ὅλα αὐτά, συνεχίζει νά ὑπάρχει, δίνοντας ὅμως ὅλο καί περισσότερο τήν ἐντύπωση πώς ἐξαντλεῖ τά περιθώρια τῆς συναισθηματικῆς ἐξάρτησης καί τῶν ἱστορικῶν ἀνακλαστικῶν, πώς κάθε φορά ἡ ψῆφος πού εἰσπράττει εἶναι χαλαρότερη. Τό ποσοστό πού θά λάβει στίς ἐκλογές, δέν πρόκειται νά ἀλλάξει αὐτά τά δεδομένα, ἀκόμα καί στήν περίπτωση πού θά εἶναι σαφῶς πάνω ἀπό τίς τέσσερις ἑκατοστιαῖες μονάδες.

Πῶς ὅμως ὁ Συνασπισμός θά ἀποκτοῦσε θελκτικότητα καί διωσιμότητα; Ἐκτός ἀπό τούς ἀριστερούς παλαιότερης κοπῆς, πῶς θά μποροῦσε νά συγκινήσει νέους ψηφοφόρους ἤ ἀκόμα καί νά ἐντάξει πολιτικά νέους ἀνθρώπους; Οἱ ἀριστεροί πού τόν στηρίζουν, ὅσοι διστάζουν, ἀλλά καί κάποιοι ἀπὰτούς πού ἀπομακρύνονται, τί θά ἤθελαν νά εἶναι ὁ Συνασπισμός; Νομίζω πώς ὅλοι, ἀνεξαρτήτως τάσεων καί προελεύσεως, θά ἀπαντοῦσαν πώς θά τόν ἤθελαν ἕνα ἀριστερό κόμμα, σύγχρονο καί εὐρωπαϊκό, μέ ἀνοιχτά μέτωπα ἀπέναντι στό σταλινισμό, τόν ἐθνικισμό, τόν ρατσισμό, τόν λαϊκισμό, ἕνα κόμμα πλουραλιστικό ἀλλά μέ διακριτή φυσιογνωμία, κατοχυρωμένη μέσα ἀπό πολιτικές μάχες καί προγραμματικά στοιχεῖα. Πράγματα χιλιοειπωμένα καί

γνωστά.

Καί ὄντως, σέ μεγάλα θέματα, ὅπως τό Μακεδονικό ἢ ἡ Ὁλυμπιάδα, ὁ Συνασπισμός τελικά ἦταν τό μόνο κόμμα πού εἶχε τή σωστή θέση. Ποῦ εἶναι λοιπόν τό πρόβλημα; Κατά τή γνώμη μου, τό χαρακτηριστικό πού διαπερνᾶ καί ἐν τέλει καθορίζει τή φυσιογνωμία του, ἐπικαλύπτει τόν καθημερινό του λόγο, διαιωνίζει τήν παροιμιώδη ὀργανωτική ἀδυναμία, δημιουργεῖ τό ἑρμαφρόδιτο ρόζ τοῦ στίγματός του, εἶναι ἡ ἀποθέωση τῆς τακτικῆς. Γιά παράδειγμα: κατά τή διάρκεια τοῦ πολέμου στή Γιουγκοσλαβία, τό μοναδικό σύνθημα πού θά μποροῦσε νά ἔχει ὁ Συνασπισμός ἦταν ἐκεῖνο τό «Εὐρωπαῖοι ὅλων τῶν χωρῶν ἀντισταθεῖτε», σύνθημα νομίζω ἑνοποιητικό καί ἄν θέλετε ἐπιθετικό, μέ τό ὁποῖο μάλιστα μόνο ὁ Συνασπισμός θά μποροῦσε νά ταυτιστεῖ. Ἡταν μιά θέση πού ἀναδείκνυε τό μεῖζον πρόβλημα, δέν ἔκλεινε δίαια καμιά ἀπο τίς βαθιές ρωγμές, ἔδινε χῶρο γιά ἀποχρώσεις καί σκέψεις διαφορετικές καί τό κυριότερο, ὁ Συνασπισμός δημιουργοῦσε ἔνα δικό του φό-





ντο γιά νά προδάλλονται οἱ ἀντιτιθέμενες ἀπόψεις. Μά αὐτό τό σύνθημαπλαίσιο δέν ὑποστηρίχθηκε, παρ' ὅλο πού πρός στιγμήν υἱοθετήθηκε. Σύντομα ἀτόνησε, μᾶλλον ἐγκαταλείφθηκε, ἐντέλει ξεχάστηκε. Τί ἀπέμεινε ἀπ' ὅλα αὐτά πού ἔγιναν καί εἰπώθηκαν, ὥστε νά τά θυμηθεῖ ὁ ψηφοφόρος ὅταν θά φθάσει μπροστά στήν κάλπη; ᾿Απέμεινε κάτι ἀπό ΚΚΕ καί ΔΗΚΚΙ, κάποιος δικαιωματισμός ἀλλά καί ἀντιευρωπαϊσμός, ἀρκετή σύγχυση, ἕνα θολό καί μίζερο τοπίο, ἰδανικό γιά νά ψαρεύουν οἱ παρακείμενοι ντοῦροι ἀντιευρωπαϊστές καί οἱ χαμογελαστοί ἐκσυγχρονιστές. Καί τό χειρότερο εἶναι πώς ἡ παραπάνω κατάσταση νομιμοποιεῖται ὡς πολυσυλλεκτική, ἐνῶ ἐνισχύει τίς φυγόκεντρες τάσεις, ἀπωθεῖ ἀντί νά ἕλκει.

'Αντίθετα, οἱ προσπάθειες τοῦ δουλευτῆ Μουσταφᾶ Μουσταφᾶ ἴσως συνιστοῦν τή μοναδική συγκροτημένη πολιτική τοῦ Συνασπισμοῦ, ἀφοῦ οἱ κάτοικοι τῆς Θράκης εἶναι οἱ μόνοι πού ξέρουν γιατί θά ψηφίσουν ἤ δέν θά ψηφίσουν Συνασπισμό. Καί δέβαια ἐκεῖ κανένα ἀπό τά μικρά καί μεγάλα προβλήματα, πού διχάζουν ἤ ἀκινητοποιοῦν τόν Συνασπισμό, δέν ἔχει λυθεῖ καί ἐκεῖ τό στρατηγικό ἀδιέξοδο εἶναι δεδομένο - ἐκεῖ ἄν εἶναι - ἀλλά, παρ' ὅλα αὐτά, ὁ Συνασπισμός ὑπάρχει ὡς διακριτό πολιτικό ρεῦμα, ὡς συγκροτημέ-

νη πολιτική, ἐκεῖ βρίσκονται καί ἄνθρωποι νά τήν ἀσκήσουν.

Μά ἐδῶ ἄς σταματήσουμε. Εἶμαι ἀνάμεσα σέ ὅσους δέν ἔχουν τόσο συγκεκριμένους, πολιτικούς λόγους, ἀλλά παρ' ὅλα αὐτά θά συμπεριληφθοῦν στό ἐκλογικό ποσοστό, τό ὁποῖο εὕχομαι νά εἶναι τό καλύτερο. "Αν ὅμως ψάχνουμε τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο ὁ Συνασπισμός θά μποροῦσε νά ξεπεράσει τά προβλήματά του, νά ἐπαναβεβαιώσει τήν ἀνάγκη νά ὑπάρχει, νά ἐγκαταλείψει ἐπιτέλους τήν ἀμυντική στάση, τή μοιρολατρεία, τήν περιχαράκωση καί τά συνακόλουθα ἄλματα στό κενό, τό παράδειγμα τῆς Θράκης καί τοῦ Μουσταφᾶ ἔχει ἀρκετά νά μᾶς πεῖ, εἶναι σχετικά εὕκολο καί ἐν πολλοῖς στό χέρι μας νά πάψει νά ἀποτελεῖ ἐξαίρεση.

Γιατί πιστεύω πώς αὐτό τό σπίτι μπορεῖ νά κατοικηθεῖ, παρά τίς ρωγμές καί τούς ἀπλήρωτους λογαριασμούς, τό θόρυδο καί τήν ὑγρασία, παρά τήν ἀπέναντι πολυκατοικία πού κάθε τόσο σηκώνει κι ἕναν ὅροφο κρύδοντας τόν ήλιο, παρά τά ἐνοχλητικά τροπάρια ἀπ' τή μεσοτοιχία. Μόνο πού γιά νά τό κατοικήσουν ἄνθρωποι, ζῶα πολιτικά, ἐκτός ἀπό παράθυρα, μπαλκόνια καί ἐσωτερική αὐλή, δαμμένη πρόσοψη καί ἔξοδο κινδύνου, ἀνατολικές καί δυτικές κρεδατοκάμαρες, οἰκοδεσπότες, θυρωρούς, οἰκονόμους καί ἐπισκέπτες, γρειάζεται νά γεμίσει καί τό τραπέζι, χρειάζεται ἡ πολιτική.

Κώστας Βούλγαρης



# Γιά τίς σχολικές διδλιοθήκες

Α γαπητέ «Πολίτη»,

Μέ ἀφορμή τό εὔστοχο σχόλιο ἄρθρο τῆς Ἔλσας Λιαροπούλου γιά τίς Σχολικές Βιβλιοθῆκες καί τίς περιπέτειές τους (τεῦχος Φεβρουαρίου 2000) θά ἤθελα ν' ἀναφερθῶ καί σέ κάποιες ἄλλες πτυχές αὐτῆς τῆς περιπέτειας, τίς ὁποῖες ἔτυχε νά γνωρίσω μέσα ἀπό τή συμμετοχή μου στό πρόγραμμα ἐπιμόρφωσης ἐκπαιδευτικῶν ὡς Ὑπευθύνων Σχολικῶν Βιβλιοθηκῶν.

Κατ' άρχήν τό όλο πρόγραμμα όργάνωσης Σχολικῶν Βιβλιοθηκῶν ταλανίζει, ὅπως φαίνεται, τό Ὑπουργεῖο 3 χρόνια κι ἐπειδή ἡ χρηματοδότησή του ἀπό τό Β΄ Κοινοτικό πακέτο λήγει τόν Ἰούνιο τοῦ 2000 ἔπρεπε πιά νά ἐμφανιστεῖ καί ἔργο. Πέρα, λοιπόν, ἀπό τά 50 σχολεῖα τῆς πιλοτικῆς έφαρμογῆς στά ὁποῖα τά περισσότερα ἐγκαίνια διδλιοθηκῶν γίνονται αὐτό τό μήνα (Φεβρουάριο τοῦ 2000), στά ὑπόλοιπα 450 σχολεῖα τῆς πρώτης φάσης τοῦ ἔργου μόλις ἔχουν παραδοθεῖ οἱ αἴθουσες —τίς περισσότερες φορές άνάμεσα στά 50-60 τ.μ.-, καί κάποιος γραφειακός έξοπλισμός. Τό λογισμικό, βάσει τοῦ ὁποίου θά λειτουργήσουν οἱ βιβλιοθῆκες, ἀκόμα τροποποιεῖται στό Ἐθνικό Κέντρο Τεκμηρίωσης, ἐνῶ τά 5.500 διδλία πού, σύμφωνα μέ τό πρόγραμμα, θά παραδοθοῦν, σέ κάθε σχολεῖο μόλις ἔχουν καταλογογραφηθεῖ καί ταξινομηθεῖ, σύμφωνα μέ τό σύστημα Deuye, ἀπό τό Πανεπιστήμιο Κρήτης. Ἐλπίζεται δέ νά φτάσουν σταδιακά στά σχολεῖα ὥς τίς έξετάσεις Μαΐου-Ἰουνίου. Ἐν ὀλίγοις, οἱ «1000 βιβλιοθῆκες πού ὁλοκληρώνονται καί λειτουργοῦν ώς τό τέλος τοῦ 2000», σύμφωνα μέ τό διαφημιστικό φυλλάδιο τοῦ Υπουργείου Παιδείας, εἶναι μᾶλλον ἕνα ὑπεραισιόδοξο ὄνειρο παρά μιά ἀπτή πραγματικότητα.

"Όμως, πιό ἐνδιαφέρον σημεῖο τῆς ὅλης προσπάθειας εἶναι ἡ ἀνυπαρξία νομοθετικοῦ πλαισίου γιά τή λειτουργία τῶν Βιβλιοθηκῶν, οἱ ὁποῖες θ' ἀρχίσουν τή λειτουργία τους βάσει τοῦ ἄρθρου 43 τοῦ νόμου 1566 τοῦ 1985, πού ἀφοροῦσε ὅμως ἐντελῶς ἄλλου τύπου καί, σαφῶς, μικρότερης ἐμβέλειας βιβλιοθῆκες. Γι' αὐτό καί στό ἄρθρο αὐτό δέν ὑπάρχει καμιά ἀναφορά σέ ὑράριο, κανονισμό λειτουργίας τῆς βιβλιοθήκης, οὕτε, βέβαια, ὑπάρχει πρόβλεψη γιά πρόσληψη βιβλιοθηκονόμων. "Ετσι καί πάλι τό Ὑπουργεῖο Παιδείας ἐπιλέγει τήν προσφιλή του μέθοδο τῶν ὑπουργικῶν διαταγμάτων γιά





νά ρυθμίσει τά θέματα λειτουργίας τῶν Σχολικῶν Βιβλιοθηκῶν. Μέ μιά τέτοια ὑπουργική ἀπόφαση ὁρίστηκαν ὡς ὑπεύθυνοι Βιβλιοθήκης καθηγητές πού ἀποσπάστηκαν γι' αὐτό τό λόγο —στή μέση τῆς σχολικῆς χρονιᾶς καί ὡς τό τέλος Ἰουνίου τοῦ 2000—, ἀπό τά διδακτικά τους καθήκοντα μερικῶς ἡ ὁλικῶς.

Όμως, τό ἔργο τοῦ στησίματος μιᾶς τέτοιας διδλιοθήκης μέ ποιχίλο ὑλικό (διδλία, cd-rom, κασέτες, δισκέτες κλπ.) καί ἠλεκτρονική δάση δεδομένων δέν μπορεῖ παρά νά εἶναι ἀντικείμενο ἐργασίας διδλιοθηκονόμου καί ὅχι καθηγητῆ ἀνειδίκευτου σέ θέματα διδλιοθηκονομίας. Τό Ὑπουργεῖο Παιδείας εἶναι σαφές πώς εἶχε ἄλλη γνώμη. ᾿Αποδεικνύοντας «τή μεγάλη ἐμπιστοσύνη πού ἔχει στούς ἐκπαιδευτικούς» (ἄνθρωποι γιά ὅλες τίς δουλειές καί χωρίς πληρωμή) θεώρησε ὅτι κάποια ἑδδομαδιαῖα σεμινάρια ἀρκοῦν γιά νά τούς μετατρέψουν σέ διδλιοθηκονόμους (οἱ ὁποῖοι ἄν δέν ἀπατῶμαι σπουδάζουν 3 καί 4 χρόνια στό ἀντικείμενό τους σέ ΤΕΙ ἤ ΑΕΙ).

Τό συγκεκριμένο σεμινάριο πού παρακολούθησα στά πλαίσια τοῦ προγράμματος «Σαλαμίς», πού ἀφοροῦσε στά σχολεῖα τοῦ Πειραιᾶ, ἀνατολικῆς καί Δυτικῆς ἀττικῆς, διήρκεσε 13 μέρες: 8 μέρες ἀναλώθηκαν στή γενική ἐνημέρωση γιά τό πρόγραμμα, βασικές ἀρχές βιβλιοθηκονομίας καί πληροφορικῆς καί ἄλλες 5 στήν ἄσκηση στό συγκεκριμένο πρόγραμμα —βάσει δεδομένων (ΑΒΕΚΤ)— τοῦ ὑπολογιστῆ πού θά χρησιμοποιηθεῖ γιά τή λειτουργία τῶν Βιβλιοθηκῶν. Αὐτά στό διάστημα 31 Ἰανουαρίου ἕως 8 Φεβρουαρίου.

Μετά ἀπ' αὐτό στάλθηκα στό σχολεῖο μου γιά νά παρακολουθῶ τήν ἄδεια αἴθουσα νά ἀποκτᾶ ἀνά ἑβδομάδα κάποια ἐξαρτήματα πού δέν ταιριάζουν πάντοτε στό χῶρο της, καί νά παραπέμπομαι ἀπό τηλεφώνου σέ τηλέφωνο μεταξύ 'Υπουργείου - 'Οργανισμοῦ Σχολικῶν Κτιρίων - Φορέα 'Υλοποίησης καί ἐργολάβων. "Ολοι πρόθυμοι πλήν κανείς ἀρμόδιος.

Καί τό κερασάκι στήν τούρτα: στήν ήμερίδα πού διοργάνωσε τό Υπ. Παιδείας γιά νά παρουσιάσει τό ἔργο (28 Φεβρουαρίου, Ξενοδοχεῖο Ledra Marriot - Αἴθουσα «Αἰγαῖο») νά ἐγκωμιάζει ὁ ἐκπρόσωπος τῶν ἐκδοτῶν κ. Δαρδανός τό «κεφαλλονίτικο πεῖσμα» τοῦ κ. ὑπουργοῦ χάρη στό ὁποῖο ἔγινε κατά τή γνώμη του πραγματικότητα τό ὅραμα, καί νά ἀποδίδει μομφή στούς ἐκπαιδευτικούς πού γιά μιά μείωση ὡραρίου(;) πῆραν τίς θέσεις ἀπό τούς διδλιοθηκονόμους. Σάν νά εὐθυνόμαστε ἐμεῖς πού ἀντί γιά συστηματικά σεμινάρια ἐπιμόρφωσης στή χρήση τῆς διδλιοθήκης στήν ἐκπαιδευτική διαδικασία στά ὁποῖα ὑποθέταμε ὅτι θά συμμετείχαμε ὅταν ὑποδάλαμε τίς σχετικές αἰτήσεις στήν ἀρχή τῆς σχολικῆς χρονιᾶς, καταλήξαμε, μέ εὐθύνη τοῦ



ύπουργείου, ἀνειδίκευτοι διδλιοθηκάριοι καί ὑπάλληλοι γραφείου. Ἐνῶ ὑποθέταμε ότι ως ύπεύθυνοι καθηγητές διδλιοθήκης θά διατηρούσαμε τόν παιδαγωγικό μας ρόλο, ὅπως συμβαίνει στά σχολεῖα τῆς Εὐρώπης καί τῆς ᾿Αμεριχῆς, ἀναπτύσσοντας σχετικά ἐκπαιδευτικά προγράμματα συνεργαζόμενοι

στή διαχείριση τῆς διδλιοθήκης μέ ἕνα διδλιοθηκονόμο.

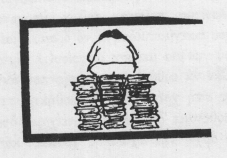
Αὐτή εἶναι ἡ θλιβερή πραγματικότητα τῶν Σχολικῶν Βιβλιοθηκῶν, ἡ ὁποία έχει ἀπογοητεύσει τούς περισσότερους ἀπό τούς ἐκπαιδευτικούς πού συμμετεῖχαν στό πρόγραμμα. Κι ἄν δέν παραιτηθήκαμε ἀκόμα ἀπ' αὐτή τήν ἄχαρη θέση είναι γιατί άγαπᾶμε τά παιδιά καί τά διδλία κι ἐλπίζουμε ἀκόμα πώς μέ τό μεράχι μας μπορεῖ ν' ἀναπληρώσουμε κάποιες ἀπό τίς πολλές άτέλειες τοῦ συστήματος ώστε νά λειτουργήσουν κάποτε οἱ διδλιοθῆκες καί νά γίνουν ὀργανικό μέρος τῆς ἐκπαιδευτικῆς διαδικασίας καί τῆς σχολικῆς Zwns.

Στόν κάθε κύριο Δαρδανό, πού μέ εὐκολία ἀποδίδει ὅλα τά δεινά τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ μας συστήματος στούς ἐκπαιδευτικούς, ἀπαντᾶμε πώς ἡ φιλοτιμία τῶν ἀνθρώπων πού δουλεύουν καθημερινά στά σχολεῖα καθιστᾶ δυνατή τή λειτουργία διδλιοθηκῶν καί ὅποιου ἄλλου χρήσιμου ἐκπαιδευτικοῦ προγράμματος, καί ὄχι ἡ φιλοδοξία τῶν ἐκάστοτε ὑπουργῶν καί «φορέων» πού ἐξαντλεῖται συνήθως στήν ἀπορρόφηση παχυλῶν κονδυλίων γιά ἀμφίδολης ποιό-

τητας έργα.

"Οσον άφορᾶ τά ὑπόλοιπα σημαντικά γιά τή θέση τοῦ διδλίου καί τῆς διδλιοθήκης⁻στό σημερινό σχολεῖο καί τήν κοινωνία, δέν μπορεῖ παρά νά προσυπογράψει κανείς τίς ἀπόψεις τῆς Ἐλσας Λιαροπούλου.

> Μάνια Χρίστη (Φιλόλογος, ἀποσπασμένη στό 1ο Γυμνάσιο Ρέντη ώς «'Υπεύθυνος Σχολικῆς Βιβλιοθήκης»)





# Σχολική διδλιοθήκη, ένα δροσερό ἀεράχι πνέει

Τ΄ ούς τελευταίους μῆνες ἀκούγονται καί γράφονται πολλά γιά τίς σχολικές διδλιοθήκες καί γιά τό Β΄ Κοινοτικό Πλαίσιο Στήριξης μέ τή δοήθεια

τοῦ ὁποίου προωθεῖται στήν πράξη ὁ νέος θεσμός.

Τά περισσότερα ἀπό αὐτά ξεχειλίζουν ἀπό πεσσιμισμό, ἄρνηση καί ἰσχυρισμούς τοῦ τύπου «δέν θά λειτουργήσει τελικά τίποτα, οἱ διδλιοθῆκες θά ὁλοκληρωθοῦν καί θά μείνουν ἐκεῖ, μουσεῖα, νά τίς κοιτᾶμε ἀπό μακρυά. Οἱ διδλιοθηκες δέν θά καταστοῦν ὀργανικό κομμάτι τοῦ σχολείου».

Τό κυριότερο ἐπιχείρημα τῶν ἀρθρογράφων ἐπικεντρώνεται στή σχολική πραγματικότητα, μιά πραγματικότητα άλλοτριωτική, πού οτιδήποτε ξεφεύ-

γει ἀπό τό τέλμα της, τό πετᾶ σάν ξένο σῶμα.

Όλοι όσοι ἐμπλεκόμαστε στά ἐκπαιδευτικά πράγματα, ἀφουγκραζόμαστε μέ προσοχή αὐτούς τούς συλλογισμούς, ἀφοῦ ὅλοι γνωρίζουμε πολύ καλά τίς δυσκολίες πού έχει ή μετάδαση ἀπό ένα ἀποστεωμένο πολιτισμικά περιδάλλον, σ' ἕνα ἄλλο πού εὐαγγελίζεται τόν πολιτισμό, μέ μέσον γιά νά τόν προϋπαντήσει τή σχολική διδλιοθήκη. Τίς δυσκολίες τῆς κινητοποίησης τοῦ μαθητῆ, πού χρόνια ἔχει μάθει ἀλλιῶς καί πού καθώς εἶναι μέ τό κεφάλι σκυμμένο προσπαθώντας νά άνταποκριθεῖ στίς ἀπαιτήσεις τῆς μεταρρύθμισης, κυριολεκτικά δέν βλέπει μπροστά του.

"Αλλο προδληματισμός όμως καί ἄλλο ἄρνηση καί καχυποψία.

Πιστεύω πώς οἱ ἐχπαιδευτιχοί πρέπει νά ἀδράξουμε αὐτή τήν εὐχαιρία πού μᾶς δίνεται. Νά τήν κάνουμε ὑπόθεση δική μας καί νά τήν περιφρουρήσουμε πέρα ἀπό τό Ὑπουργεῖο Παιδείας, τά γραφεῖα ἐκπαίδευσης, τό Δῆμο, τούς συλλόγους γονέων. Όλοι αὐτοί θά μποροῦσαν νά εἶναι πολύτιμοι συμπαραστάτες γιά τή ζωή τῆς διδλιοθήκης καί γιά τήν εὐρωστία της, ἀλλά νά μήν ἐναποθέσουμε τίς ἐλπίδες μας ἐκεῖ. Θά τό καταφέρουμε αὐτό ἄν δάλουμε τό θέμα στή σωστή του διάσταση. Νά τό ἀπομυθεύσουμε δηλαδή. Ἡ διδλιοθήκη δέν είναι πολυτέλεια γιά τό σχολεῖο. Είναι ένα ἐντελῶς ἀπαραίτητο καθημερινό έργαλεῖο τῆς ἐκπαιδευτικῆς διαδικασίας, ὅπως ὁ πίνακας, οί κιμωλίες, τά θρανία καί οἱ καρέκλες.

'Αντλῶ τήν αἰσιοδοξία μου, ἀπό τή μικρή μου θητεία ὡς ὑπευθύνου τῆς

σχολικής διδλιοθήκης στό Λύκειο πού ἐργάζομαι.



Ἡ ἐμπειρία μάλιστα αὐτή ἔχει νά κάνει μέ τήν πρόδρομη περίοδο, πρίν δηλαδή όλοκληρωθεῖ ή καινούρια διδλιοθήκη τῶν 6.000 τίτλων, τοῦ όπτι-

κοακουστικοῦ καί ἡλεκτρονικοῦ ὑλικοῦ, τοῦ διαδικτύου.

'Αναφέρομαι σέ μιά μικρή συλλογή 800 τίτλων, στεγασμένη σέ ἀκατάλληλο χῶρο, ὑγρό, ἀνήλιαγο καί τόσο παγωμένο πού μόνο μέ παλτό καί γάντια μπορεῖ κανείς γιά λίγο νά σταθεῖ. Αὐτός ὁ ἄχαρος χῶρος, γέμισε διδλία, φωτίστηκε καί ἄνοιξε τήν πόρτα του στούς φυσικούς του δέκτες, τούς μαθητές. Μιά ἀνοιχτή πόρτα καθ' ὅλη τή διάρκεια τοῦ σχολικοῦ προγράμματος, ένας φωτισμένος χῶρος γεμάτος διδλία, στολισμένος μέ ἀφίσες καί διδλιογραφικούς καταλόγους, δέν άργεῖ νά γίνει κέντρο άναφορᾶς γιά τόν πιεσμένο ἔφηδο, πού μπαίνει διστακτικά στήν ἀρχή εἶναι ἀλήθεια, ἀλλά μέ τήν κατάλληλη ἐνθάρρυνση γίνεται στή συνέχεια, ἔνθερμος θιασώτης. 'Αρχικά ρωτᾶ, ἀγγίζει, ξεφυλλίζει, ἀπορεῖ, μετά διαβάζει ἀποσπάσματα, ζητᾶ τή γνώμη σου, στό τέλος δανείζεται, ἐπιστρέφει καί ξαναδανείζεται.

Πιστεύω πώς εἶναι μύθος τό ὅτι οἱ μαθητές δέν διαδάζουν καθόλου έξωσχολικά διδλία (ὅπως κακῶς ἀποκαλοῦμε τά διδλία πού δέν εἶναι τοῦ ὀργα-

νισμοῦ) ὅπως εἶναι μύθος τό ὅτι οἱ ελληνες δέ διαδάζουν.1

Οἱ παρατηρήσεις πού μπόρεσα νά κάνω στή μικρή ἐρασιτεχνική διδλιοθήκη τοῦ Λυκείου μου, εἶναι πώς ὑπάρχει ἕνας σκληρός πυρήνας μαθητῶν μέ άναπτυγμένη συνείδηση διδλίου πού φθάνει τό 8%. Γύρω ἀπό αὐτόν τόν πυρήνα κινεῖται πιό χαλαρά ἕνα 15%. "Αν στίς πιό πάνω κατηγορίες προσθέσουμε κι αὐτούς πού μπορεῖ νά μήν ἔχουν συνείδηση ἀναγνώστη ἀλλά ἐπισκέπτονται τή διδλιοθήκη γιά νά δοῦν τίτλους ἤ γιά νά πάρουν μιά πληροφορία ἀπό ἕνα λεξικό π.χ. ἤ ἀπό ἕνα ἱστορικό διδλίο, τότε οἱ ἀριθμοί αὐξάνονται.

"Αν αὐτές οἱ παρατηρήσεις ἀφοροῦν μιά μικρή ἐρασιτεχνική διδλιοθήκη (πού φτιάχτηκε μέ πρωτοδουλία κάποιου ἐκπαιδευτικοῦ δηλαδή καί δουλεύτηκε ἐμπειρικά) γιατί νά μήν εἶναι κανείς αἰσιόδοξος γιά τήν καινούργια πού ἔρχεται; Αὐτή δηλαδή μέ τά 6.000 βιβλία, τά περιοδικά, τό video, τό FAX, τό φωτοτυπικό μηχάνημα, τά φίλμ, τά cd-rom, τή χρήση τοῦ διαδικτύου, τό άναγνωστήριο, όλα αὐτά δηλαδή πού ὀφείλει νά διαθέτει μιά σχολική διδλιοθήχη;

"Αν ἕνας μικρός χῶρος τῶν 10 τ.μ. καί τῶν 800 τίτλων, ψυχρός καί ἀνήλιαγος, μπορεῖ νά γίνει χῶρος ἀναζήτησης, κουδέντας, χῶρος φιλίας, χῶρος έξομολογητικός καί έμψυχωτικός, γιατί αὐτά νά μήν πραγματωθοῦν στό πολλαπλάσιο σέ μιά ζεστή φιλόξενη αἴθουσα τῶν 70, 100, 120 τ.μ., πού θά διαθέτει καί όλα τά παραπάνω;





'Αρχεῖ νά ἀγχαλιάσουμε τή νέα πραγματιχότητα καί ὅταν ἐξαντληθεῖ τό Β΄ Κοινοτιχό Πλαίσιο Στήριξης, ὅπως ἀγχαλιάζουμε μιά ὑπόθεση πού ἀπο-

λύτως μᾶς ἀφορᾶ.

Νά στελεχωθεῖ ἡ διδλιοθήκη ἀπό τούς κατάλληλους ἀνθρώπους² καί νά ὑπάρξουν ἐκεῖνοι οἱ φορεῖς πού θά τή στηρίξουν οἰκονομικά καί στή συνέχεια. Γιατί μιά διδλιοθήκη, δέν τελειώνει μέ τήν παράδοσή της. Τό δύσκολο εἶναι νά ἐξακολουθήσει νά εἶναι ἕνα πεδίο δυναμικό, νά ἐξελίσσεται δηλαδή συνεχῶς καί νά προσαρμόζεται στίς νέες ἀνάγκες κάθε φορά, ἔτσι ὥστε νά παραμένει πάντα ἡ καρδιά τοῦ σχολείου, ὁ κόμδος του, τό πολιτιστικό

του κέντρο.

Στά ἐπιχειρήματα πώς οἱ ἀπαιτήσεις (καλές ἤ κακές) τῆς μεταρρύθμισης δέν ἀφήνουν κανένα περιθώριο στό μαθητή νά γυρίσει καί ἀλλοῦ τό μάτι του πέρα ἀπό τό νά παπαγαλίζει τήν ὕλη (ἄρα καί οἱ διδλιοθῆκες περιττεύουν) λέω πώς ἐπειδή ἔτσι ἀκριδῶς ἔχουν τά πράγματα, ἡ διδλιοθήκη θά λειτουργήσει σάν ἀντίπαλο δέος σ' αὐτή τήν ἀλλοτρίωση. Πιθανόν ν' ἀποτελέσει ἕνα χῶρο ὅπου θά μπορέσουμε νά δοῦμε τό πρόσωπο τῶν μαθητῶν μας πού τό ἔχουμε κυριολεκτικά χάσει, μέσα στό ἄγχος, στή σύγχυση, στόν πανικό, στήν ἀγωνία τοῦ πῶς θά ἀνταποκριθοῦμε στή σκληρή σχολική καθημερινότητα.

Παρ' ὅλα ὅσα λέγονται, λοιπόν, καί ἀπό τή θέση μου ὡς ὑπεύθυνης τῆς σχολικῆς διδλιοθήκης πού ἐτοιμάζεται στό σχολεῖο μου, πού σημαίνει ὅτι παρακολουθῶ ἀπό κοντά ὅλη αὐτή τήν ἱστορία τῆς ὁλοκλήρωσης τοῦ καινούργιου θεσμοῦ, ἔχω νά μεταφέρω μιά ἐλπίδα, ὅτι δηλαδή κάτι γίνεται μέ τό διδλίο στό σχολεῖο. Κάτι, ἀπολύτως δημιουργικό. Τά τυχερά σχολεῖα πού ἐπιλέχτηκαν σ' αὐτή τή φάση, νά στεγάσουν ὅλο αὐτό τόν κόσμο τῆς γνώσης, τῆς ἔρευνας, τῆς αἰσθητικῆς, τῆς χαρᾶς τῆς ἀνάγνωσης, τήν περιμένουν τή διδλιοθήκη τους μέ ἀνοιχτή ἀγκαλιά. Σάν ἕνα δροσερό ἀεράκι πού θά μπεῖ ἀπό πόρτες καί παράθυρα, θά διασχίσει τό θολό τοπίο τῆς μεταρρύθμισης καί θά σηκώσει τή σκόνη τήν πολυκαιρισμένη.

Οἱ διδλιοθῆκες πρέπει νά περιφρουρηθοῦν ἀπό ὅλους μας. Νά μεμψιμοιροῦμε λιγότερο, νά γίνουμε μαζί τους γενναιότεροι. Νά διεκδικήσουμε νά στηριχτοῦν ὑλικοτεχνικά καί οἰκονομικά ἀπό τούς κατάλληλους φορεῖς, ἔτσι ὥστε νά ἐξασφαλιστεῖ ἡ ἐπιδίωση καί ἡ δυναμική τους. Νά φτάσουμε μιά μέρα, πού ἄν γιά κάποιο λόγο ἡ διδλιοθήκη παραμένει κλειστή, νά ἀδυνατεῖ τό σχο-

λεῖο νά λειτουργήσει.

1. Ἡ ἔρευνα τοῦ Ε.ΚΕ.ΒΙ (Ἐθνικοῦ Κέντρου Βιβλίου) πάνω στήν ἀναγνωστική συμπεριφορά τῶν Ἑλλήνων, ἀναφέρεται σ' ἔνα σχολικό πυρήνα ἀναγνωστῶν 8,5% καί σέ μιὰ εὐρύτερη κοινότητα ἀναγνωστῶν 29,3%, πού κινοῦνται πιό χαλαρά γύρω ἀπό αὐτό τόν πυρήνα.

2. Στίς πρῶτες 500 διδλιοθῆκες πού θά παραδοθοῦν μέχρι τόν Ἰούνιο τοῦ 2000 (κάποιες ἤδη λειτουργοῦν) τοποθετήθηκαν διδλιοθηκονόμοι (στίς 50 πιλοτικές) καὶ ἐπιμορφωμένοι ἐκπαιδευτικοί (450).

Φραγκεσκάκη Χριστίνα



### Προεκλογικά ξόρκια

Παραμονές ἐκλογῶν καί εἶναι εὖλογο τό ἐνδιαφέρον κυβέρνησης, ἀντιπολίτευσης ἀλλά καί ὅλων τῶν πολιτῶν, νά περιστρέφεται γύρω ἀπό τά ζητήματα ἐκεῖνα πού δίχασαν τήν κοινή γνώμη σέ σχέση μέ τόν τρόπο πού διευθετήθηκαν καί μέ τήν ἀποτελεσματικότητα ἤ μή πού εἶχε ὁ χειρισμός τους.

"Ετσι ήταν ἀπολύτως ἀναμενόμενο νά δοῦμε τό ἀκανθῶδες θέμα τῆς Παιδείας καί τῆς ἐκπαιδευτικῆς μεταρρύθμισής νά τίθεται καί νά ξανατίθεται στά πάνελ πολιτικῶν καί πολιτικολογούντων καί δέδαια δέν μπορέσαμε νά ἀποφύγουμε (καί τί ἄλλο ἄραγε πρόκειται νά δοῦμε!) τίς ἐπισκέψεις πολιτικῶν σέ σχολεῖα, τίς ρίψεις αὐγῶν καί νερατζιῶν σέ ἐκλογικά κέντρα, τίς συνεντεύξεις ἀγωνιούντων μαθητῶν, ἀγανακτισμένων γονέων καί ἀπογοητευμένων ἐκπαιδευτικῶν. Καί δέν λέω, καλά εἶναι ὅλα τοῦτα, εἶναι κρίμα ὅμως νά μήν γίνονται ἀπό τή σκοπιά τῆς πραγματικῆς ἀνησυχίας καί τοῦ ἐνδιαφέροντος καί νά ἐξαντλοῦνται στόν λαϊκισμό πού ἐκτός ἀπό ἐπικίνδυνος καί κακόγουστος, ἀδυνατεῖ ἀπό τή φύση του νά εἶναι ἀποτελεσματικός.

"Έτσι μετά ἀπό τήν κεντρική ἀγορά, ὡς εἴθισται, τά μπαράκια, τήν ἐπαρχία, εἴδαμε τόν ἀρχηγό τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης σέ σχολεῖο τοῦ κέντρου τῆς ᾿Αθήνας μέ κουστωδία ἀπό στελέχη τοῦ κόμματός του, νά ἀκούει τά προδλήματα τῶν μαθητῶν, εὐπροσήγορος καί αἰσιόδοξος, νά ξεφυλλίζει σχολικά ἐγχειρίδια καί νά ὑπόσχεται (τί τοῦ κοστίζει ἄραγε;) λαγούς μέ πετραχείλια. Τό κυριότερο ἦταν βέβαια ἡ κατάργηση τῶν ἐξετάσεων τῆς Β΄

λυκείου φέτος κιόλας, γιά νά μή χάνουμε χρόνο.

Βέβαια ἡ ὑπόσχεση καί ἐντυπωσιακή καί ἀνακουφιστική ἦταν καί ἴσως, ἄν εἴμαστε ἀπαισιόδοξοι γιά τήν κρίση καί τήν ὑριμότητα τῶν συμπολιτῶν μας, νά προσφέρει στόν ὑποσχόμενο πρόεδρο τῆς Νέας Δημοκρατίας καί μερικές ἐκατοντάδες ψήφων. Κανείς δέν σκέφτηκε ὑστόσο ἀπό τούς συμδούλους του νά τοῦ πεῖ πώς θά χάσει τίς ψήφους αὐτῶν πού ἔχουν ἐπενδύσει στίς ἐξετάσεις. Μαθητῶν πού ἔχουν καταξοδευτεῖ στά φροντιστήρια κι ἔχουν καταπονηθεῖ νά προετοιμάζονται ἀκαταπαύστως, φροντιστῶν, γονέων πού ἐπενδύουν στά καθαρόαιμα πού διαθέτουν, κι ἄλλων, πού ὑφελοῦνται ἀπό τήν ἐξεταστική παραζάλη πού μαστίζει τή νεοελληνική κοινωνία.





Γιά νά σταματήσουμε τ' ἀστεῖα ὅμως, ἀπ' ὅ,τι φαίνεται, τά δεινά τῆς ἐκπαίδευσης δέν ἔχουν τέλος. Δυστυχῶς στόν τόπο μας οἱ κυβερνήσεις πού ἐναλλάσσονται δέν νιώθουν ἀσφαλεῖς καί ἐπιτυχημένες ἄν δέν βάλουν χέρι στήν ἐκπαίδευση. Αὐτή ἡ βασανιστική κι ἀναποτελεσματική ἐμμονή πού πραγματώνεται ἀβασάνιστα, χωρίς προγραμματισμό, ὅραμα, γνώση, μελέτη, γνήσιο ἐνδιαφέρον κι αἴσθημα εὐθύνης, ταλανίζει τόν τόπο μας ἀπό τή δη-

μιουργία τοῦ νεοελληνικοῦ κράτους.

Καί δέδαια εἶναι πολύ εὔκολο νά πεῖ κάποιος «καταργῶ τίς ἐξετάσεις» παρά νά προτείνει ἕνα ἐκπαιδευτικό σύστημα ἀνθρωποκεντρικό κι ἀποτελεσματικό, εὐέλικτο καί ἀνταποκρινόμενο στίς ἀνάγκες τίς πνευματικές καί ταυτοχρόνως τίς καθημερινές, ἔγκυρο καί ἔγκαιρο, κοντά στήν ἐπιστήμη καί στόν ἄνθρωπο, πού σέδεται τίς ἰδιαιτερότητες, τίς κλίσεις, τήν προσωπικότητα καί τίς ἀντοχές τῶν νέων. Κάτι τέτοιο εἶναι μᾶλλον πολύ δύσκολο καί τό ἀπέδειξε ἡ «μεταρρύθμιση ᾿Αρσένη» ἡ ἔκδαση τῆς ὁποίας ἐπέτρεψε στόν Κώστα Καραμανλή νά ἐλπίζει σέ ψήφους μόνο καί μόνο πετώντας πυροτεχνήματα προεκλογικά καί ὑποσχόμενος πράγματα πού ἀπό μόνα τους δέ συνιστοῦν ἐχέγγυο —ἀντιθέτως— γιά τήν ὕπαρξη ἔστω καί ὑποτυπώδους ἐκπαιδευτικοῦ, ἐναλλακτικοῦ προγράμματος.

Αὐτή τή στιγμή ἡ σχολική χρονιά βαδίζει πρός τό τέλος της καί ὅλοι ὑποβαλλόμαστε σέ ἀγώνα δρόμου γιά νά ὁλοκληρώσουμε τήν ὕλη ἀνεξαρτήτως ἄν μποροῦν ἡ ὅχι νά τήν ἀφομοιώσουν οἱ μαθητές. Αὐτό δέν ἔχει σημασία, βέβαια, μιά καί προέχει ἡ ἐπιτακτική ἀνάγκη νά σωθεῖ ἡ μεταρρύθμιση πού ὀργανώθηκε πάνω σέ μεγαλεπήβολα σχέδια, προορισμένα νά θαμπώσουν ὅσους δέν διέκριναν τό μεγαλεῖο τοῦ ἐκσυγχρονισμοῦ καί τήν ἀπόφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐμπνευστῶν καί ἐκφραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση τῶν ἐκραστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση του ἐκραριστῶν του νά γίνουν ἀνταγωνιστικοί καί ἀποφαση του ἐκραριστῶν ἐκραριστῶν

τελεσματικοί στήν εύρωπαϊκή άγορά.

Μπροστά σέ αὐτό τό στόχο ἡ συμμετοχή τῶν μαθητῶν καί τῶν ἐκπαιδευτικῶν, ἡ συνενοχή τους, δέν ἔχει καμιά ἀξία, ἴσως εἶναι κι ἐπιζήμια. Δέν
ἔχει σημασία ἄν πρέπει νά παραδίδονται πέντε κι ἔξι σελίδες τήν ἡμέρα, δυό
δυό τά κεφάλαια φυσικῆς καί χημείας, οὕτε κι ἄν οἱ μαθητές στέκονται μηχανικά στά θρανία καί περιμένουν νά περάσει ἡ μπόρα τῆς σχολικῆς μέρας
γιά νά μποῦνε στήν καταιγίδα τοῦ ἀπογευματινοῦ φροντιστηρίου. Σημασία
ἔχουν οἱ φιλόδοξοι στόχοι, οἱ ἐξαγγελίες, τά διδλία πού γράφονται ἐν ριπῆ
ὀφθαλμοῦ καί πρίν καλά καλά τελειώσουν ἔχει ἀρχίσει ἡ ἀναθεώρησή τους.
Σημασία ἔχουν οἱ δηλώσεις πώς θά ἀνοίξουν τά Πανεπιστήμια - μέ ποιό
προσωπικό, ποιές ἐγκαταστάσεις, ποιά ὑποδομή, ἄγνωστο, ὁ ἐντυπωσιασμός



εἶναι ἐκεῖνος πού μετράει, ἔχει ἄλλωστε καλά ἐκπαιδευτεῖ ὁ λαός νά τόν δέχεται, φρόντισαν γι' αὐτό τά Μ.Μ.Ε., ὁ καλύτερος σύμμαχος τῆς παραπλάνησης, τῆς φτήνειας καί τοῦ λαϊκισμοῦ.

Στήν ἐκπαιδευτική πρακτική τῆς κυβέρνησης, λοιπόν, στηριζόμενος ὁ κ. Καραμανλής μπορεῖ καί κάνει μιά προεκλογική ἐκστρατεία στήν ὁποία ὅ,τι καί νά πεῖ γιά τό ἐπίμαχο θέμα μέσα θά εἶναι κι οὕτε πρόκειται νά δώσει λογαριασμό σέ κανένα. "Αλλωστε ὁ χῶρος τῆς ἐκπαίδευσης εἶναι ξέφραγο ἀμπέλι ὡς ἐκ τούτου σχετλιαστικά ἐπιφωνήματα, καταργήσεις, ἀποτροπιασμοί καί βδελυγμία συνιστοῦν μιά χαρά προεκλογικές «ἐξαγγελίες» τά προγράμματα καί οἱ προτάσεις, οἱ συγκεκριμένες θέσεις εἶναι βλαβερά κι ἄχρηστα, θά μποροῦσαν μάλιστα νά ἀποβοῦν καί καταστροφικά στό βαθμό πού θίγουν κάποια συμφέροντα. Βέβαια ἔχουμε γλιτώσει προσώρας τούς ἐξορκισμούς καί τά βουντοῦ, δέν ἔχει περάσει εὐτυχῶς ἀκόμη στήν πολιτική ζωή ἡ ἰδεολογία καί ἡ πρακτική τοῦ new age. ὡς τήν ἑπόμενη ἐκλογική ἀναμέτρηση ὅμως ἔχουμε χρόνο.

Δυστυχῶς ἡ πορεία τῆς ἐκπαίδευσης δέν ἔχει νά κάνει οὕτε μέ προεκλογικές μικροπολιτικές ἐξαγγελίες, οὕτε μπορεῖ φυσικά νά ἀλλάξει προοπτική καί περιεχόμενο ἄν κερδίσει τίς ἐκλογές ἡ Νέα Δημοκρατία. Ἡ ἐναλλαγή στήν ἐξουσία δύο κομμάτων, τῆς Νέας Δημοκρατίας καί τοῦ ΠΑΣΟΚ, μέ τόν ἴδιο προσανατολισμό, τούς ἴδιους στόχους καί βλέψεις, ἡ σαφής, κοινή υἱοθέτηση θέσεων πού ἐκφράζουν τήν λογική τῆς ὑπερσυσσώρευσης τοῦ κεφαλαίου, τῆς χειραγώγησης τῶν ἐργαζομένων καί τοῦ περιορισμοῦ τῆς κοινωνικῆς πολιτικῆς, δέν δημιουργοῦν τοπίο πρόσφορο σέ μή ἀνταγωνιστική, ἀνθρωποκεντρική, σέ βάθος καί σέ οὐσία ἐκπαίδευση. Δέν ἔχουν νόημα οἱ προεκλογικές διακηρύξεις, οἱ φαινομενικές διαφοροποιήσεις, τό σχίσιμο τῶν ὑματίων ἐνώπιον τῶν ψηφοφόρων ὡς ἀπόδειξη τάχα εἰλικρινείας καί καλῶν προθέσεων.

Τρες ὧρες αἰσθάνομαι σάν νά ἔχει πασπαλιστεῖ ἡ προεκλογική σκηνή μέ τή χρυσόσκονη τοῦ ἐφησυχασμοῦ καί τῆς ἐθελοτυφλίας. Οἱ τάχα διαφορές τῶν δύο κομμάτων, πού διεκδικοῦν τήν ἐξουσία, δέν καταλαβαίνω πῶς εἶναι δυνατόν νά πείσουν κάποιον ἔστω καί ἀπλό παρατηρητή τῆς διεθνοῦς σκηνῆς. Πίσω ἀπό τή λεκτική ἀντιπαράθεση δέν ὑπάρχει παρά μιά συνενοχή στήν ὑποχώρηση τῆς πολιτικῆς ἀπέναντι στά οἰκονομικά συμφέροντα, στήν παραδοχή τῆς ἀδυναμίας ἐπίτευξης τῶν οἰκουμενικῶν ἀξιῶν καί τῆς συρρίκνωσης τῶν κοινωνικῶν δικαιωμάτων. Καί τά δύο κόμματα υἱοθετοῦν τή λογική τῶν οἰκονομικῶν συμφερόντων ἡ ὁποία σαφῶς ἐξαρτᾶ τό ἐπίπεδο τῆς





διαβίωσης τῶν πολιτῶν ἀπό τίς διακυμάνσεις τῶν ἀξιῶν στό Χρηματιστήριο.

Ἡ ἐκπαίδευση, λοιπόν, δέν ἔχει νά περιμένει τίποτα ἀπό τήν πολιτική τῆς ἐνίσχυσης τῶν οἰκονομικῶν συμφερόντων. Σαφῶς ἡ πρόταξη διεθνῶς τῆς οἰκονομίας ἔναντι τῶν κοινωνικῶν ἰσορροπιῶν προωθεῖ μιά ἐκπαίδευση ἡ ὁποία θά δίνει βάρος στή δημιουργία ἀποτελεσματικοῦ παραγωγικοῦ μηχανισμοῦ, ἰκανοῦ νά ἐκτελεῖ γρήγορα καί μεθοδικά ἐντολές χωρίς νά διεκδικεῖ καί νά ἀμφισβητεῖ.

Ἡ χειραγώγηση τοῦ πολίτη ξεκινάει ἀπό τή χειραγώγηση τοῦ μαθητῆ. Καί βέβαια αὐτό εἶναι πολύ εὔκολο νά ἐπιτευχθεῖ. Οἱ συνεχεῖς ἐξετάσεις, ἡ συσσώρευση ὕλης πού εἶναι ἀδύνατον νά ἀφομοιωθεῖ (πόσω μᾶλλον νά περάσει ἀπό κρίση κι ἔλεγχο!), ὁ ἀνταγωνισμός, ἡ ἰσοπέδωση τοῦ μαθητῆ, τό κυνήγι μιᾶς θέσης στήν ἀγορά ἐργασίας, ἀπομακρύνουν τό σχολεῖο ἀπό τόν χῶρο τῆς μάθησης, τῆς προσωπικῆς ἀναζήτησης, τῆς ἀγάπης γιά τό ὄμορφο καί τό πνευματικό. օΤοως μάλιστα καί νά τό καθιστοῦν ἐκ διαμέτρου ἀντίθετο.

Γι' αὐτό δέν ἔχει κανένα νόημα ὁ διάλογος ἀνάμεσα στά δύο μεγάλα κόμματα γιά τήν ἐκπαίδευση. "Αλλωστε εἶναι τόσο τεχνητός! Πίσω ἀπό τίς δῆθεν ἀντιθέσεις καί τίς φαινομενικές ἀντιπαραθέσεις κρύβεται μιά συνενοχή πού ὑπαγορεύει:

'Ο καυγάς γιά τό πάπλωμα!

"Ελσα Λιαροπούλου

# «'Ανδρουλάχεια» παραπολιτιχή καί παραλογοτεχνία

Ο θόρυδος πού προκάλεσε τό διδλίο τοῦ ᾿Ανδρουλάκη ἀνέδειξε ἀρκετά καί σημαντικά πολιτικά προδλήματα, τά ὁποῖα καλῶς τέθηκαν καί ἀντιμετωπίστηκαν ἀπό τήν πολιτική ἀρθρογραφία, τά κόμματα, τούς εὐρωδουλευτές, ἀπ᾽ ὅσους εἶδαν ὅτι ὁ παραθρησκευτικός ἑσμός εἶναι ὑπαρκτός καί ἐπικίνδυνος, πώς ὁ παρακρατικός ἐναγκαλισμός τοῦ δημόσιου βίου ἀπό τόν Χρι-



στόδουλο καί ἄλλους ὁμόλογους ταγούς εἶναι μιά πραγματικότητα ἐπιθετική καί πολυσήμαντη. Φάνηκε, ἐπίσης, πώς ἡ παραπολιτική διεκπεραίωση τοῦ ὅλου θέματος εἶναι ἀνίκανη νά ἀντιμετωπίσει τό πρόβλημα, ἐνῶ ἀντίθετα τό ἐπιτείνει. Ποιό εἶναι ὅμως τό πρόβλημα;

Νομίζω πώς τά προηγούμενα «παρά» τό περιγράφουν άρκετά, ἄν προσθέσουμε ἀχόμα ἕνα, πώς δηλαδή τό διδλίο δέν εἶναι μυθιστόρημα ἀλλά παραλογοτεχνικό προϊόν. Καί ἐπειδή ὅλη ἡ συζήτηση, οἱ διαφωνίες, οἱ ἐρωτήσεις, οί ἐπερωτήσεις, οί συνεντεύξεις, τά «παράθυρα», οί φωτιές, δεδαίως καί οί πωλήσεις, έχχινοῦν ἀπό αὐτό ὡς μοναδικό ἐπίδικο ἀντικείμενο, νομίζω πώς κατ' άρχήν θά πρέπει νά συμφωνήσουμε ώς πρός τό τί εἶναι τό βιβλίο ή ἔστω τί δέν εἶναι. Στούς τρεῖς πρώτους μῆνες τῆς κυκλοφορίας του, κανένας ἀπό τούς κρίνοντες τά λογοτεχνικά ἔργα δέν ἀσχολήθηκε μαζί του, γιατί, άπλούστατα, μέ βάση καί τά προηγούμενα ἀνάλογα βιβλία τοῦ ᾿Ανδρουλάχη, ἦταν γνωστό πώς δέν ἔχουμε νά κάνουμε μέ λογοτέχνη, πώς τά πονήματά του δέν ἐμπίπτουν στά ὅρια τῆς λογοτεχνίας, ὅσον δέ ἀφορᾶ τό προκείμενο, άρχοῦσε, γιά ένα στοιχειωδῶς έξοιχειωμένο μάτι, τό ίλαρῆς αἰσθητικής προφίλ, πού συνθέτουν ο τίτλος, ή συστατική ἐπιστολή τοῦ ὁπισθόφυλλου καί οἱ πρῶτες σελίδες τῆς ἀφήγησης. 'Αντίστοιχα, αὐτό καί ἄλλα περισσότερο «στοχαστικά» πονήματα τοῦ 'Ανδρουλάκη δέν ἐμπίπτουν στά όρια τῆς φιλοσοφίας, ὅπως οἱ ἀσχολούμενοι μέ αὐτήν, διά τῆς σιωπῆς καί τοῦ σκωπτικοῦ χαμόγελου, διαδεδαιώνουν.

Μά ὁ θόρυδος, πού ξεκίνησε μέ ἐπιμελημένες, ἐπίμονες καί συντονισμένες προσπάθειες τοῦ ἀσεδοῦς ᾿Ανδρουλάκη καί τῶν εὐσεδῶν χριστιανῶν, ἄρχισε νά ἀποκτᾶ εὐρύτερες διαστάσεις, τό δημοσιογραφικό καί τηλεοπτικό ἐνδιαφέρον παρέμεινε ἀμείωτο, μεσούσης μάλιστα τῆς προεκλογικῆς περιόδου καί τῆς κρίσης τοῦ χρηματιστηρίου, τίς δέ τελευταῖες μέρες, τό σύγγραμμα τοῦ ᾿Ανδρουλάκη ἔφθασε νά ἀπασχολήσει καί τίς φιλολογικές σελίδες τῶν ἐφημερίδων. Ἐν ὀλίγοις, ξαφνικά τό διδλίο φάνηκε νά ἀποκτᾶ πολιτικότητα ὅσο καί λογοτεχνικότητα.

Ή πολιτικότητα ἀφορᾶ τόν διεκδικούμενο ρόλο τοῦ πολιορκητικοῦ κριοῦ, ἀπέναντι στό φονταμενταλισμό καί τό σκοταδισμό. Ὑποκαθιστώντας τήν ἀλήθεια τῆς ἐπιστήμης, τή γλώσσα τῆς λογοτεχνίας καί τήν κοινωνικότητα τῆς πολιτικῆς, φτιάχτηκε, σέ ἀγαστή συνέργεια μέ τό «ἀντίπαλο» στρατόπεδο, ἕνα μανιχαϊστικό σκηνικό, ὅπου ἐξαφανίζονταν τά πραγματικά προδλήματα πού θέτει ὁ χριστοδουλικός λαϊκισμός, ὅπως ὁ ἐθνικισμός, ὁ ρατσισμός, ὁ χωρισμός τῆς ἐκκλησίας ἀπό τό κράτος. ᾿Αντίθετα ἀνεδύετο ἡ εἰκότο





να τοῦ ὑπομειδιῶντος κπροκλητικοῦ συγγραφέα» φωτιζόμενη ἀπό τίς λάμψεις πού ἐξέπεμπαν οἱ φὧτιές τῶν φανατικῶν ἤ, κατά τήν ἀντίστροφη ἀνάγνωσή της, ἡ δαιμονική φιγούρα τοῦ ἀνδρουλάκη πού τήν ἐξόρκιζε τό ἱλαρόν φῶς τῆς ἄσδεστης πίστης τῶν πιστῶν.

Έν ὀλίγοις, προέχυψε πνευματιχότητα, ἐχεῖ ὅπου ἡ εὐτέλεια καί ἡ διαφήμιση. Τό ἐπόμενο βῆμα ἦταν τό βιβλίο νά διεχδιχήσει θέση στίς φιλολογιχές σελίδες, ὅπου καί μόνο ἡ ἀντιμετώπισή του ἰσότιμα μέ βιβλία ὄντως λογοτεχνικά, τοῦ προσδίδει τήν ἐπιζητούμενη ἐπιχύρωση ὡς λογοτεχνικό ἔργο, ἀνεξαρτήτως ἀπό τό τί τοῦ προσάπτουν οἱ βιβλιοχριτιχές. Ἐπειδή μάλιστα ἡ ἐκδοχή τῆς παρωδίας, τήν ὁποία ὑπηρετοῦν ἀρχετοί σύγχρονοι λογοτέχνες, ἔχει ἄμεση συγγένεια μέ τήν ἀνδρουλάχεια «διαχωμώδηση», ὁ χαραχτηρισμός αὐτός, παρ' ὅτι τοῦ ἐπισυνάφθηχε ὡς ψόγος, ἐντέλει λειτουργεῖ ὡς πρόθεση λογοτεχνιχότητας ἡ ἔστω ὡς τεχμήριο. "Αν καί τά βιβλία τῶν ἐν λόγω παρωδούντων μεταμοντέρνων συγγραφέων ὁπωσδήποτε ἐντάσσονται στή λογοτεχνία, συγγενεύουν μέ τό πόνημα τοῦ ᾿Ανδρουλάχη κατά τήν πολιτισμιχή λογιχή, ἐντός τῆς ὁποίας ἀνθοφοροῦν καί τήν ὁποία ἀναπαράγουν καί διευρύνουν, μαζί ἄλλωστε μέ τόν μεταχληριχαλισμό τοῦ Χριστόδουλου.

Τό διδλίο τοῦ ᾿Ανδρουλάκη δέν ἀφορᾶ τή λογοτεχνία οὔτε καί τόν «στοχασμό», δέν διεξέρχεται περιοχές ἰδεῶν καί κήπους εὐαισθησιῶν. Εἶναι ἐκδοχή μή-λόγου, πού συνεπάγεται τήν κατάργηση ὁποιασδήποτε σχέσης μέ τή λογοτεχνία καί τήν παραίτηση ἀπό τήν πολιτική, ἀφορᾶ τήν ὑποκατάστασή τους ἀπό τόν «προκλητικό συγγραφέα» ἤ τόν «φωτισμένο τιμωρό», καταλείπει μόνο τεκμήρια ἀλεξίας. Συνάδει ἀπολύτως μέ τόν καναπέ καί τήν τηλεόραση, οἱ ὑψηλές ἀκροαματικότητες καί ἀναγνωσιμότητες πού εἰσπράττει προϋποθέτουν καί διαιωνίζουν τόν καθηλωμένο τηλεθεατή, τό ἄμουσο καί ἀπολιτικό ἄτομο. Γεμίζουν πρόσκαιρα ἕνα τμῆμα τοῦ συλλογικοῦ φαντασιακοῦ, ἀναπληρώνοντας ποιός ξέρει ποιές ἀνάγκες.

Βεβαίως ἡ λογοτεχνία καί ἡ πολιτική συνεχίζουν νά ὑπάρχουν, ὅπως καί τά ἀδιέξοδά τους. Μόνο πού ὄντως ἀφοροῦν ἀφηγήσεις, σιωπές καί ἀπιστίες. Ἄν ἡ ποίηση δέν κινητοποιεῖ πλέον τίς μάζες, δέν ἀνατρέπει καθεστῶτα, ἡ παραλογοτεχνία τά συντηρεῖ. Αὐτή ἐδῶ ἡ παραλογοτεχνία δέβαια, γιατί τά ἀδέξια ἀποτελέσματα τῶν ἄδοξων ἐρασιτεχνῶν δέν ἐνοχλοῦν κανέναν, στίς περισσότερες μάλιστα περιπτώσεις ἡ λογοτεχνία κερδίζει ἕναν δέκτη, ἐνῶ τά πονήματα τῶν ἀπό τοῦ ἄμβωνος ἐπαγγελματιῶν ἀποτρέπουν καί κάποιους ἐν δυνάμει ἀναγνῶστες.

Κώστας Βούλγαρης



# Έκλογές καί ἀναθεώρηση τοῦ Συντάγματος

Υ ποτίθεται ὅτι ἡ Βουλή πού θά προκύψει ἀπό τίς ἐκλογές τῆς 9ης ᾿Απριλίου θά εἶναι ἀναθεωρητική. Θά ἔχει τήν ἐντολή καί τήν ἀρμοδιότητα

νά ἀναθεωρήσει ὁρισμένες διατάξεις τοῦ ἰσχύοντος Συντάγματος.

Δέν θά χρειαζόταν ἄλλη ἀπόδειξη γιά τήν ἔκπτωση τοῦ πολιτικοῦ βίου καί τῆς πολιτικῆς ἀπό τήν ἀντιμετώπιση πού ἐπιφύλλαξαν Κυβέρνηση καί ἀξιωματική ἀντιπολίτευση στήν ἀναθεώρηση τοῦ Συντάγματος. Οἱ προτάσεις τους, ὅχι μόνο δέν ἀπασχόλησαν τήν προεκλογική ἐκστρατεία ἀλλά εἶναι παντελῶς ἀσήμαντες καί ἐπουσιώδεις. Καμιά ἰδέα γιά τίς ἀνάγκες τῆς σημερινῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας, καμιά ἀνάταση, οὐδείς ὁραματισμός. Οὕτε κάν τά στοιχειώδη, ὅπως ὁ χωρισμός ἐκκλησίας καί κράτους, ἡ (συνταγματική) κατάργηση τῆς θανατικῆς ποινῆς ἡ ὁ τονισμός τῶν κοινωνικῶν δικαιωμάτων. Δέν ἔχει ἀνάγκη ἀπό τέτοιου εἴδους ρυθμίσεις ἡ μετα-ΟΝΕ ἐποχή.

"Αν ὅμως ἡ ὕψιστη πολιτική λειτουργία, ὅπως εἶναι ἡ ἀναθεώρηση τοῦ καταστατικοῦ χάρτη τῆς χώρας, δέν ἀπασχολεῖ τήν πολιτική ζωή ἤ περιορίζεται σέ πληκτικές καί ἀδιάφορες τροποποιήσεις, ὅπως ἐπισήμανε ὁ συνταγματολόγος 'Αντώνης Μανιτάκης ('Ελευθεροτυπία, 26-3-2000), τότε σημαίνει ὅτι ἡ πολιτική ἐκφυλίζεται μέσα στήν πεζότητα. 'Αλλά καί ἡ ἔννοια τοῦ πολίτη καί τῆς λαϊκῆς κυριαρχίας. Μιά κυβέρνηση δέν εἶναι μόνο ὑπεύθυνη καί ὑπόλογη γιά τόν τρόπο πού χειρίστηκε κατά τή θητεία της τά οἰκονομικά τῆς χώρας, τήν ἐκπαίδευση, τήν ἄμυνα, τήν ἐξωτερική πολιτική κλπ. Ἡ ποιότητά της κρίνεται ἐπίσης καί ἀπό τόν τρόπο πού ἀντιμετωπίζει τούς θεσμούς. Τό τοπίο πού μᾶς ἀφήνει ἡ κυβέρνηση τῶν «ἐκσυγχρονιστῶν» εἶναι ἔνα τοπίο ἀπολιτικότητας. 'Ο πολίτης εἶναι χρήσιμος μόνο στό νά παρέχει τήν συναίνεσή του. 'Αρκεῖ αὐτό' ὅχι ὅμως καί νά βουλεύεται.

Καί νά σκεφτεῖ κανείς ὅτι θά περάσουν ἀρκετά χρόνια γιά νά δοθεῖ ἡ δυ-

νατότητα μιᾶς νέας ἀναθεώρησης τοῦ Συντάγματος.

"Αγγελος 'Ελεφάντης

## «ΘΑ ΨΗΦΙΣΩ ΣΗΜΙΤΗ»\*

τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη

Ιναι άρκετά συνηθισμένο νά άκοῦς ἀπό ἀνθρώπους πού τούς ήξερες ἀριστερούς καί πού οἱ ίδιοι δέν ἔπαψαν νά αὐτοχαρακτηρίζονται ἀριστεροί ὅτι αὐτή τή φορά θά ψηφίσουν Σημίτη. Παλιότερα, πολλές φορές ἀριστεροί ψήφιζαν ΠΑΣΟΚ ἐπικαλούμενοι τήν ἀνάγκη ἀποτροπῆς τοῦ χειρότερου κακοῦ: «ἤ Καραμανλής ἤ τά τάνκς», νά φύγει ἡ Δεξιά, νά μήν ξανάρθει ἡ Δεξιά, νά ξαναφύγει ἡ Δεξιά, κ.ο.κ. Γιά πολλούς μάλιστα ἡ διαρκής ἐκλογική τους συμπεριφορά συμπυκνώνεται στό γνωστό ἀνέκδοτο: «χατήρ στούν ἔνα, χατήρ στούν ἄλλουν, δέν ἄδειασα νά κάνου πιδί μί τούν ἄντρα μ'».

Σέ τοῦτες τίς ἐκλογές, κι ἀπό πολύ καιρό, ἡ ἐπιχειοηματολογία άλλάζει δέν υπάρχει ἐπίκληση ἀποτροπής τοῦ χειρότερου κακοῦ, π.χ. ἡ Ν.Δ. τοῦ Κ. Καραμανλῆ, ἀλλά κατ' εὐθείαν ἡ θετική ἐπιλογή τοῦ Σημίτη, γιατί αὐτός, λένε, στίς παροῦσες συνθηκες άντιπροσωπεύει μιά θετική προοπτική, εύρωπαϊκή καί έκσυγχρονιστική. Τό ενδιαφέρον είναι ότι διαχωρίζεται ό άρχηγός τοῦ ΠΑΣΟΚ καί πρωθυπουργός ἀπό τό κόμμα του, τήν κυβέρνησή του, ακόμη καί από τήν ίδια τήν πολιτική του: Ο Σημίτης είναι τό «καλό ΠΑ-ΣΟΚ». Κατά τά άλλα, αὐτοί οἱ ἀριστεροί ψηφοφόροι, πού μᾶλλον είχαν ψηφίσει Συνασπισμό στίς προηγούμενες δουλευτικές ἐκλογές, δέν ἔχουν πάψει νά χαρακτηρίζουν τό ΠΑΣΟΚ κόμμα μέ όλες τίς παλιές άμαρτίες, μέ όλα έχεῖνα τά χουσούρια -λαϊχισμός, έθνιχιομός, αντιευρωπαϊσμός πού επί εποχης Άνδρεα Παπανδρέου ἔκαναν ἕναν ἀριστερό τῆς ἀνανέωσης νά διαφοροποιείται ριζικά ώς πρός τό ΠΑΣΟΚ.

Παρά ταῦτα, ἐπειδή στήν ἐπιχειρηματολογία τους ὁ Σημίτης εἶναι «τό καλό ΠΑΣΟΚ», οἱ πρός τό κόμμα του ἰδεολογικές, ὀργανωτικές καί πολιτικές κριτικές ὑποδαθμίζονται. Στήν πραγματικότητα δέδαια αὐτή ἡ πρόκριση τοῦ Σημίτη ἐκ μέρους ἀριστερῶν, ἀκόμη καί στελεχῶν τοῦ ΣΥΝ, δέν εἶναι μιά ἀπλή ἐκλογική συμπεριφορά σκοπιμότητας, ἀλλά μιά δαθύτερη μετατό-

πιση πρός τό ίδεολογικό μόρφωμα πού ονομάζεται κεντροαριστερά καί τοῦ ὁποίου ἡ συγκεκριμένη μορφή στά δεδομένα τοῦ έλληνικοῦ πολιτικοῦ συστήματος εἶναι τό ἴδιο τό ΠΑΣΟΚ ἀλλά μέ τή βούλα τοῦ Σημίτη. Αὐτή ἡ μετατόπιση, τῆς ὁποίας ἐνδείξεις ἐδῶ καί καιρό ὑπάρχουν πολλές, καί στό ἐσωτερικό τοῦ ΣΥΝ καί στήν περιρρέουσα άτμόσφαιρα, είχε έκφραστεί μέ οητό τρόπο σέ κείμενο πού είχαν ὑπογράψει ὁρισμένοι άριστεροί, ακόμη καί στελέχη τοῦ ΣΥΝ, λίγες ἡμέρες πρίν ἀπό τίς Ευρωεκλογές τοῦ Ἰούνη, μέ τό ὁποῖο καλούσαν τόν κόσμο νά ψηφίσει ΠΑΣΟΚ. Όταν δέ μιλᾶμε γιά ίδεολογική μετατόπιση, πρέπει νά τήν έννοοῦμε ώς μιά παραχώρηση στήν κυρίαρχη σήμερα σέ εύρωπαϊκό ἐπίπεδο προοπτική τῆς κεντροαριστερᾶς, πού ἀχραία περίπτωσή της εἶναι ὁ «τρίτος δρόμος». Όχι, λοιπόν, ὁ «πρῶτος δρόμος» τῶν κομμουνιστῶν καί τοῦ σταλινισμοῦ, όχι ὁ «δεύτερος» τῶν παραδοσιαχῶν σοσιαλδημοχρατῶν, άλλά ὁ σημερινός, τόν όποῖο ἀκολουθοῦν μέ παραλλαγές οἱ εὐρωπαϊκές κεντροαριστερές χυβερνήσεις, της χυβέρνησης Σημίτη συμπεριλαμβανομένης.

Έκλογές πού ἔρχονται, δέν θά ἦταν κακό νά συζητήσουμε λίγο αὐτά τά πράγματα, γιατί ἀλλιῶς τά σενάρια, οἱ ἐκτιμήσεις καί τά «ἐσόμενα» τῶν δημοσκοπήσεων εἶναι ἄνευ νοήματος.

Γιατί λοιπόν τό θά «ψηφίσω Σημίτη» ή θά «ψηφίσω κεντροαριστερά» ή «θά ψηφίσω τρίτο δρόμο»; \*Ας ἀρχίσουμε μέ τό τελευταῖο.

Ο «πρῶτος» καί ὁ «δεύτερος» δρόμος τοῦ σταλινισμοῦ καί τῆς σοσιαλδημοκρατίας εἶχαν ἀπορριφθεῖ κατηγορηματικά ἀπό τήν ἀνανεωτική ἀριστερά καί τόν εὐρωκομμουνισμό, ὅταν ἀκόμη οἱ προοπτικές αὐτές δέν εἶχαν καταρρεύσει, ὅταν ἀκόμη ἀποτελοῦσαν, γιά τίς εὐρωπαϊκές κοινωνίες τουλάχιστον, ἀνοιχτές προοπτικές, πιθανότητες, πού στράτευαν στίς γραμμές τους σημαντικές ἀριστερές δυνάμεις. Καί οἱ δύο δρόμοι ὡστόσο στόν καιρό τους ἦταν δρόμοι γιά τόν σοσιαλισμό, ἦταν στρατηγικές καί ὅχι διατριδές ἐπί χάρτου. Καί οἱ εὐρωπαϊκές εὐρωκομμουνιστικές δυνάμεις –με-

<sup>\*</sup> Δημοσιεύτηκε άρχικά στήν Αύγή, 27 Φεβρουαρίου 2000.

ταξύ τῶν ὁποίων καί ἡ έλληνική ἀνανεωτική `Αριστερά- τίς είχαν απορρίψει ως δρόμους πρός τόν σοσιαλισμό γιατί ήταν ανέφικτοι καί, κυρίως, απαράδεκτοι, από κάθε αποψη. Δέν θα επιμείνω στό σημεῖο αὐτό, ιστορικής πλέον σημασίας καί μόνο. Απλῶς νά ὑπενθυμίσω ὅτι ἡ σημερινή ἀντισταλινική καί ἀντισοσιαλδημοκρατική κριτική είναι έξαιρετικά έτεροχρονισμένη, παραδιάζει ανοιχτές θύρες, έκ τοῦ ασφαλούς δέ, είκοσι χρόνια καί παραπάνω μετά τήν ἐποχή ἐκείνη πού ακόμη υπήρχε τέτοιο πρόβλημα. Έξάλλου, ή κριτική τῆς ἀνανεωτικῆς 'Αριστερᾶς, πού στήν ελληνική περίπτωση ἔφτασε μέχοι καί τή διάσπαση τοῦ ένιαίου ιστορικοῦ ΚΚΕ, ήταν μιά κριτική ἀπό τή σκοπιά τοῦ σοσιαλισμοῦ. Έπομένως, σήμερα, ή προβολή κάποιου «τρίτου δρόμου», εκτός τοῦ ὅτι δέν συνιστᾶ πλέον κριτική τῶν δύο προηγούμενων καθόσον αὐτοί ἐξέλιπαν, δέν ἀποτελεῖ τή σκιαγράφηση ἔστω κάποιου δρόμου πρός κάποιον σοσιαλισμό. Ο Μπλέρ, ο Γκίντενς, ο Σρέντερ καί ο Σημίτης δέν έχουν τέτοιο πρόβλημα. Μπορεί ως «κεντροαριστεροί» νά προτείνουν ή νά έπιδιώχουν διάφορους εφικτούς καί ενίστε θετικούς στόχους –πιό κάτω γι' αὐτά τά θέματα- ώστόσο δέν προβάλλουν κάποια σοσιαλιστική προοπτική. Ή προοπτική τους είναι ἡ ἐλεύθερη ἀγορά καί ἡ διασφάλιση τῆς έλεύθερης κίνησης τοῦ ἀγοραίου ἀνθρώπου, τοῦ ἀτομικιστη άνθρώπου, είτε αὐτός είναι ἐπιχειρηματίας είτε χρηματιστής είτε έργαζόμενος - συνταξιούχος, γιατί κι αυτός ο τελευταΐος ορίζεται ως έλεύθερος παίκτης στήν άγορά άφοῦ τήν κοινωνική του ὕπαρξη καί πρόοδο δέν τήν ορίζουν ο μισθός - σύνταξη ούτε οί κοινωνικές παροχές, αλλά ή «δυνατότητα» πού έχει είτε νά ἐπενδύει τίς ἀποταμιεύσεις του καί τό ὑστέρημά του στά κεφάλαια τῶν ἐπιχειρήσεων (μέρισμα) εἴτε εὐθέως νά τζογάρει στά χρηματιστήρια. Πόσο αὐτή ή προοπτική μειώνει την ανεργία, κλείνει την ψαλίδα τῶν εἰσοδημάτων ἤ διασφαλίζει τό καθεστώς τῆς ἐργασίας ἄς μήν τό ψάξουμε γιά τήν ὥρα. Σίγουρα πάντως δέν είναι μιά σοσιαλιστική προοπτική. Αν ὁ κ. Σημίτης τραβάει καί καμία σοσιαλιστική προεκλογική κορώνα, οι 400.000 «ξεκρέμαστοι» μικροεπενδυτές τοῦ ΧΑΑ, από τή στάση τῶν ὁποίων ἐξαρτᾶται ἡ ἐπανεκλογή του, ή κορώνα αὐτή δέν χαρακτηρίζει σοσιαλιστικά τόν δρόμο του. Ο δρόμος του δέν είναι ούτε σοσιαλιστικός ούτε «κεντροαριστερός»· είναι χρηματιστηριακός, είναι άγοραῖος. Κι ὅσοι λένε ὅτι «ψηφίζω Σημίτη», λένε ψηφίζω τό δρόμο τῆς ἀγορᾶς, τό δρόμο τοῦ ἀτομικισμοῦ. Τό «ψηφίζω Σημίτη» δέν συνιστᾶ μιά ἔστω «δεξιόστροφη» παραλλαγή άριστερῆς συμπεριφορᾶς, άλλά απλούστατα έγκατάλειψη τῆς όποιασδήποτε αριστερης ίδεολογίας μέ όλο τό βάρος των σημασιῶν πού ἔχει αὐτή ἡ ἐγκατάλειψη. Γιατί δέν εἶναι ανάγκη νά είναι κανείς αριστερός γιά νά τάσσεται ύπέρ ἐκσυγχρονιστικῶν μέτρων, μπορεῖ νά εἶναι ἀκόμη καί δεξίος. Ἡ ᾿Αριστερά εἶναι μιά συνολική οπτική πού ἐπιζητεῖ τή συνολική ἀναδιοργάνωση τῆς κοινωνίας ὑπέρ τῶν ἐργαζομένων, τοῦ κόσμου τῆς ἐργασίας καί κατά τῆς ἐκμετάλλευσης. Δέν εἶναι αὐτή ἡ περίπτωση τῆς κεντροαριστερᾶς.

Καί ἐπειδή ἔρχονται ἐκλογές καί, ὑποτίθεται, καλούμαστε νά ψηφίσουμε πολιτικά, ἄς τά δοῦμε ἀπό αὐτή

τή σκοπιά τά ζητήματα.

Κατ' ἀρχήν, γιατί οἱ πρόωρες ἐκλογές; Ὁ πρωθυπουργός ἐπικαλέστηκε, κατά τό Σύνταγμα, ἐθνικούς λόγους. Δέν υπάρχει κάποια συνταγματική παρατυπία σ' αὐτό. Τό Σύνταγμα λέει ὅτι, ὅταν ὑπάρχουν ἐθνικοί λόγοι, μποροῦν νά διεξαχθοῦν ἐκλογές πρίν λήξει ἡ τετραετία. Καί, πάλι κατά τό Σύνταγμα, μόνο η κυδέρνηση καί ή κυβερνητική πλειοψηφία κρίνουν ἄν ὄντως συντρέχουν ἐπείγοντες καί ἐθνικοί λόγοι ἐπί τῶν οποίων θά αποφανθεῖ τό ἐκλογικό σῶμα. Ὁ κ. Σημίτης όμως, απλώς, όπως κάθε αστός πολιτικός, μεταβάπτισε τά κομματικά του συμφέροντα σέ έθνικά συμφέροντα. Κι ἐπειδή, ὡς γνωστόν, τά ἐθνικά συμφέροντα είναι ίερά και ὑπεράνω ὅλων, καλεῖ τόν ἐλληνικό λαό νά συμμερισθεῖ τά κομματικά του –πολιτικά του– συμφέροντα, δηλαδή τήν εκτίμησή του ὅτι ἄν κάνει τώρα εκλογές καί όχι τόν Σεπτέμβριο θά τίς κερδίσει. Τά περί ΟΝΕ ήταν απλῶς ἡ πρόφαση καί ἡ συνταγματική κάλυψη. Θαυμάσια θά μπορούσε ν' αποφασίσει ο έλληνικός λαός 4 μῆνες ἀργότερα ποιά κυβέρνηση θά ἐπιθυμοῦσε νά διαχειριστεῖ τά τῆς ΟΝΕ. Τό ζήτημα ἔχει σημασία κατά τοῦτο: ὁ ἐκσυγχρονιστής Σημίτης δλέπει τούς θεσμούς μόνο από τή σκοπιά τοῦ κομματικοῦ συμφέροντος. Καί αὐτό δέν εἶναι οὕτε δημοκρατικό, άλλά ούτε καί ἐκσυγχρονιστικό.

Υπάρχουν ὅμως καί τά πιό σκληρά. Ἡ συμμετοχή στήν ΟΝΕ δέν είναι πράξη στιγμιαία. Προϋποθέτει καί συνεπάγεται τήν έφαρμογή ένός προγράμματος -συνομολογημένου ἄλλωστε γιά ὅλες τίς χῶρες τῆς Ε.Ε. στό επίπεδο τῶν κεντρικῶν της ὀργάνων- πού πρέπει νά ακολουθηθεῖ μετά τίς ἐκλογές, ἀπό τό ὁποῖο θά ἐξαρτηθεῖ ὄχι ἡ ἔνταξη στήν ΟΝΕ άλλά ἡ διαβόητη «διατηρησιμότητα». Αυτό σημαίνει ότι στήν ΟΝΕ εποχή θά ὑπάρξει πλήρης ἀπελευθέρωση τῆς οἰκονομίας καί ίδιωτικοποίηση, άμεση ή έμμεση, τῶν τομέων τῆς οἰκονομίας κρατικής εὐθύνης: τηλεπικοινωνίες, ήλεκτρικό ρεύμα, μεταφορές, χρηματοπιστωτικές ύπηρεσίες καί διαδικασίες, άρση προστατευτικών ρυθμίσεων στήν άγορά εργασίας, η περιβόητη ελαστικότητα καί άπασχολησιμότητα» -πόσο βάρβαρη η λέξη αν δέν ήταν απείρως πιο βάρβαρη ή πραγματικότητα πού προσημαίνει – μεταδολή τοῦ συστήματος κοινωνικῆς ἀσφάλισης πού θά συνδεθεῖ μέ τόν ίδιωτικό τομέα καί σέ όρισμένες περιπτώσεις θά ὑπαχθεῖ σ' αὐτόν. Πέραν ὡστόσο ἀπό τά θέματα πού συνδέονται μέ τήν ΟΝΕ, μεταξύ τῶν ὁποίων τό εὐρώ, πού σημαίνει πλήρη άρμοδιότητα τῆς Εὐρωπαϊκῆς Κεντρικῆς Τράπεζας καί δραστικό περιορισμό τῶν περιθωρίων τῆς Τράπεζας τῆς Έλλάδος, ὑπάρχουν καί ἄλλα ἐξίσου κεφαλαιώδη: ο κεφαλοθραύστης κατά τῶν κεφαλῶν μαθητῶν καί



εκπαιδευτικών πού ονομάζεται μεταρούθμιση 'Αρσένη - άλλη «διατηρησιμότητα» καί αὐτή-, τά εξοπλιστικά προγράμματα τοῦ ὑπουργείου 'Εθνικῆς 'Αμυνας καί οἱ S-300 πού φαλκιδεύουν τίς δυνατότητες τῆς εθνικῆς οἰκονομίας, τό «μακεδονικό» πού τελεῖ ὑπό καθεστώς μουγκῆς ἐκεχειρίας, ἡ ὑποταγή στό NATO καί ἡ συμμετοχή τῆς χώρας στόν πόλεμο τοῦ Κόσοδο, τό 'Εθνικό Σύστημα 'Υγείας.

Αν ίδεολογικά «ψηφίζω Σημίτη», σημαίνει μετατόπιση πρός τήν άγοραία λογική, ύποταγή στήν παγκοσμιοποίηση καί τόν νατοϊσμό άμερικανοευρωπαϊκής κατασκευής καί προελεύσεως, άν κοινωνικά σημαίνει προσχώρηση στή λογική τοῦ κεφαλαίου καί ἀποθεμελίωση ἐκείνων τῶν ἐρεισμάτων πού θά τροφοδοτοῦσαν ἀντιστάσεις καί ἴσως ἄλλες προοπτικές, πολιτικά σημαίνει ἐνίσχυση ἐκείνης τῆς πολιτικῆς δύναμης πού ἀναδεικνύεται σέ ὄργανο αὐτῶν τῶν πολιτικῶν καί κοινωνικῶν μεταλλάξεων. Αὐτή ἡ πολιτική δύναμη ὀνομάζεται ΠΑΣΟΚ, ἴδιας ἄλλωστε ὑφῆς ὡς πρός τούς στόχους μέ τή Ν.Δ. Ἡ μεταβάπτιση ἀπό ὀρισμένους ἀριστερούς τοῦ ΠΑΣΟΚ σέ «Σημίτη», ὁ διαχω

οισμός τοῦ κόμματος ἀπό τόν ἡγέτη του δέν εἶναι παρά ἕνας ἐξωραϊσμός πού προσπαθεῖ νά ἐξαλείψει τούς μουστακοφόρους πρασινοφρουρούς τοῦ παρελθόντος. Γιά τό παρόν - μέλλον ἀλλά καί γιά τό παρελθόν. 'Αποσυνδέεται ἔτσι ὁ σημερινός ἀρχηγός τοῦ ΠΑΣΟΚ ἀπό τήν ἰστορία τοῦ κόμματός του, μιά ἰστορία στήν ὁποία ὁ ἴδιος οὐδέποτε διαφοροποιήθηκε, μιά ἰστορία στήν ὁποία εἶναι δραστήριος συναυτουργός καί στήν ὁποία οἱ ἀριστεροί τῆς ἀνανέωσης δρέθηκαν ἀντιμέτωποι.

'Αλλάζουμε οι ἄνθρωποι, εἶναι ἀλήθεια. Πρός τό καλό καί πρός τό κακό. Καί εἶναι δέδαια λυπηρό νά διαπιστώνει κανείς ἀλλαγές πρός κατευθύνσεις πού εἶναι εὐθέως ἀναιρετικές τῆς ἀριστερῆς ἰδιότητας. 'Αλλά εἶναι ἀκόμη πιό λυπηρό τό νά μή συνειδητοποιοῦμε τόν χαρακτήρα τῶν ἀλλαγῶν πού συμδαίνουν σέ πρόσωπα καί πράγματα.

Είναι ἀνάγκη, κυρίως γιά λόγους δικής μας αὐτογνωσίας, νά συνειδητοποιήσουμε τί σημαίνει αὐτό τό «θά ψηφίσω Σημίτη», κυρίως νά τό συνειδητοποιήσου-

με όσοι δέν θά ψηφίσουμε Σημίτη.

# ΨΗΦΙΖΟΥΜΕ ΣΗΜΙΤΗ ΓΙΑ ΤΟΝ ΕΚΣΥΓΧΡΟΝΙΣΜΟ ΤΟΥ ΘΗΡΙΟΥ

τοῦ Χαράλαμπου Γολέμη

,τι εἴχαμε νά μάθουμε ἀπό τίς δημοσκοπήσεις σχετικά μέ τίς προβλέψεις τῶν ἐκλογολόγων γιά τό ποιός θά μᾶς κυβερνήσει τά επόμενα τέσσερα χρόνια, τό μάθαμε. Τά έπόμενα νέα θά ἔρθουν ἀπό τό «ἔξιτ πόλ» τοῦ Νικολακόπουλου, ἀφοῦ ἐμεῖς θά ἔχουμε ήδη ρίξει δαγκωτό στήν κάλπη τό ψηφοδέλτιο τοῦ Συνασπισμοῦ καί τῶν ἄλλων ἀριστερῶν δυνάμεων. Μέχρι τώρα, πάντως, οι είδικοι ἔχουν βγάλει διακόσιες φορές πρωθυπουργό τόν Σημίτη καί ἐρίζουν μόνο γιά τή μιχρή λεπτομέρεια ἄν πρῶτο κόμμα θά εἶναι τό ΠΑΣΟΚ ή ή ΝΔ, ἀφοῦ ή μεταξύ τους διαφορά βρίσκεται στό ἐπίπεδο τοῦ στατιστικοῦ λάθους. Από ὅ,τι φαίνεται, οἱ δεκαπέντε κεντροαριστεροί φίλοι πού πηγαινοέρχονται, φωτογραφιζόμενοι καί διντεοσκοπούμενοι, μεταξύ Μαξίμου καί Χαριλάου Τρικούπη θά άνησυχοῦν μέχρι τήν τελευταία στιγμή, άφοῦ όλα θά έξαρτηθοῦν ἀπό τή συμπεριφορά τῶν ταλαντευόμενων ψηφοφόρων.

Δέν χρειάζεται νά εἶναι κανείς εἰδικός γιά νά γνωρίζει ὅτι στήν ἐπιλογή ἐνός μεγάλου μέρους τῶν ἀναποφάσιστων, άλλά καί κάποιων χαλαρά ἀποφασισμένων συμπολιτῶν μας, κρίσιμο ρόλο θά παίξει ή πορεία τοῦ χρηματιστηρίου. Πῶς ἀλλιῶς θά μποροῦσε νά γίνει, στήν ἐποχή τοῦ «τέλους τῶν ἰδεολογιῶν», ὅταν οί κωδικοί των χρηματιστηριακών έταιρειών έχουν ξεπεράσει τό έκατομμύριο καί οἱ «ἐγκλωβισμένοι» ὑπολογίζονται στίς τριακόσιες χιλιάδες; Έτσι, ἄν μέχρι τήν Παρασχευή 7 Απριλίου οι τιμές τῶν μετοχῶν στό ΧΑΑ έχουν ανακάμψει σε ικανοποιητικό δαθμό, ώστε νά μειωθεῖ ἡ χασούρα πολλῶν μικροεπενδυτῶν/μικροκερδοσκόπων καί νά δημιουργηθοῦν εὐνοϊκές προσδοκίες γιά τό μέλλον, τότε τό πιθανότερο είναι ὅτι οἱ περισσότεροι ἐξ αὐτῶν θά στηρίξουν ἐκλογικά τό ΠΑΣΟΚ. Στήν αντίθετη περίπτωση, μαλλον θα προτιμήσουν τή ΝΔ. Νά λοιπόν πού στήν Ἑλλάδα τοῦ 2000, βλέπουμε νά επιδεδαιώνονται στήν πράξη όσοι υποστηρίζουν τόν ἄρρηκτο δεσμό πού ὑπάρχει μεταξύ δημοκρατίας καί ἀγορῶν, δηλαδή καπιταλισμοῦ. Ἡ ἐκλογική συμπεριφορά τῶν Ἑλλήνων πολιτῶν δέν εἶναι συνδεδεμένη πιά μόνο μέ τά ρουσφέτια, τήν πλύση ἐγκεφάλου τῆς τηλεόρασης, τήν κινδυνολογία, τίς προτιμήσεις τῶν διαπλεκομένων συμφερόντων καί τοῦ «ξένου παράγοντος» ἤ τήν ἰσχύ τοῦ χρήματος ὑποψηφίων καί κομμάτων, ἀλλά καί μέ τήν ἐλεύθερη προσφορά καί ζήτηση μετοχῶν στή χρηματιστηριακή ἀγορά. Προοδεύουμε.

Στίς σύγχρονες κοινωνίες τοῦ άναπτυγμένου καπιταλισμοῦ, τό κράτος γενικῶς δέν παρεμβαίνει στίς ἀγορές, έπτός καί ἄν θέλει νά τίς αναπτύξει απελευθερώνοντάς τες από περιττούς κοινωνικούς ελέγχους ή από τίς πιέσεις «συντεχνιαχῶν» συμφερόντων, ὅπως π.χ. «παράλογων» συνδικαλιστικών διεκδικήσεων. Θεωρώντας ὅτι «ἀποτελοῦν θεσμούς καί μηχανισμούς ἄκρως αποδοτικούς γιά τίς κοινωνίες», ὅπως διαπιστώνει καί ό Νίχος Χριστοδουλάχης στήν κατά τῆς ἀριστερῆς «άγοραφοδίας» συνέντευξη πού έδωσε τήν Κυριακή 19 Μαρτίου στήν Καθημερινή, τίς αφήνει στήν ήσυχία τους γιά τό καλό τῆς οἰκονομίας καί τῆς δημοκρατίας. Η αποφυγή κρατικής παρέμβασης ἰσχύει, πολύ περισσότερο, στήν περίπτωση τῶν «ὤριμων» χρηματιστηριακῶν ἀγορῶν. Σ΄ αὐτές οἱ ἐπενδυτές ἐπιτελοῦν ἀπολύτως έλεύθερα τό κοινωφελές έργο τους, ανταλάσσοντας μέ τίς κοινωνίες τά κατάλληλα άγοραῖα μηνύματα. Έτσι, όταν πέφτει ο πληθωρισμός, άναχοινώνονται έργασιοκτόνες συγχωνεύσεις καί «άναδιαρθρώσεις» ή έπιδεβαιώνεται ή έμμονή των χυβερνήσεων στήν απορούθμιση τῶν ἐργασιακῶν σχέσεων, στόν «ἐξορθολογισμό» τοῦ ἀσφαλιστιχοῦ συστήματος ή στίς αὐστηρές δημοσιονομικές καί εἰσοδηματικές πολιτικές, οἱ τιμές τῶν μετοχῶν ἀνεβαίνουν. Όταν, ἀντίθετα, διαπιστώνε-



ται ὅτι ὑπάρχει κίνδυνος παρέκκλισης ἀπό τή μοναδική οἰκονομική σκέψη, κυρίως λόγω τῆς παρέμβασης τοῦ λαϊκοῦ παράγοντα; οἱ τιμές πέφτουν.

Τά χρηματιστήρια, παρά τό γεγονός ὅτι συνοδεύουν τόν καπιταλισμό ἀπό τή γέννησή του, δέν εἶχαν πάντοτε τήν ἴδια σημασία στήν οἰκονομική ζωή τῶν ἀναπτυγμένων χωρῶν μέ αὐτήν πού ἔχουν σήμερα. Εἰδικά, στίς εὐρωπαϊκές χῶρες, πλήν Βρετανίας, θά μποροῦσε νά ὑποστηρίξει κανείς ὅτι ἡταν ἔνας μᾶλλον περιθωριακός θεσμός. Ἡ ἀλλαγή πού παρατηρεῖται, τά τελευταῖα χρόνια, μέ τίς κοινωνίες νά ζοῦν καθημερινά στόν παλμό τῶν ἀγορῶν «ἀξιῶν» τοῦ Λονδίνου, τῆς Φρανκφούρτης, τοῦ Παρισιοῦ, ἀλλά καί τῆς Νέας

Υόρχης καί τοῦ Χόνκ-Κόνγκ, δέν εἶναι ἀποτέλεσμα μόνο τῆς παγκοσμιοποίησης τῆς ἀγορᾶς χρήματος, ἀλλά ὀφείλεται καί σέ δύο πρόσθετους λόγους. Ὁ πρῶτος ἀφορᾶ στήν ἐφαρμογή στήν Εὐρώπη καί σέ ὅλο τόν κόσμο τῶν γνωστῶν μονεταριστικῶν, νεοφιλελεύθερων πολιτικῶν. Οἱ πολιτικές αὐτές, διατηρώντας μέ κάθε θυσία (λιτότητα, ἀνεργία, φτώχεια) τόν πληθωρισμό σέ χαμηλά ἐπίπεδα, ώθοῦν τά ἐπιτόκια τῶν καταθέσεων καί τῶν κρατικῶν ὀμολόγων πρός τά κάτω, μέ ἀποτέλεσμα οἱ ἀποταμιευτές νά στρέφονται πρός τίς ὑψηλότερες ἀποδόσεις τῶν μετοχῶν. Ἡ βεβαιότητα ὅτι ὁ στόχος τοῦ πληθωρισμοῦ δέν θά ἐγκαταλειφθεῖ, ἀφὲνός λόγω τῆς πολιτικῆς βούλησης τῶν κυβερνήσεων

καί ἀφ' ἐτέρου ἐξ αἰτίας τῆς ἀδυναμίας τῶν ἐργατικῶν κινημάτων νά ἀντισταθοῦν στήν καθήλωση τῆς ἀμοιδῆς ἐργασίας, ἀπομακρύνει τούς ἀποταμιευτές ἀπότίς τράπεζες, σπρώχνοντάς τους στά χρηματιστήρια.

Η σταδιακή ἐξάπλωση στήν Εὐρώπη τοῦ ἀμερικανικοῦ ή μᾶλλον τοῦ ἀγγλοσαξωνικοῦ καπιταλιστικοῦ μοντέλου αποτελεῖ τόν δεύτερο λόγο ἐνίσχυσης τῶν χρηματιστηρίων. Μέχρι πρίν λίγα χρόνια, οι οικονομίες των ευρωπαϊκων χωρων ήταν «τραπεζοκεντρικές». Οί διομηχανικές επιχειρήσεις, όταν ήθελαν νά επενδύσουν, ζητοῦσαν δάνεια ἀπό τίς τράπεζες, μέ τίς ὁποῖες εἶχαν άναπτύξει, ίδιαίτερα στή Γερμανία, στενούς δεσμούς. Οι Ευρωπαιοι καπιταλιστές προτιμούσαν τή σταθερότητα τοῦ τραπεζικοῦ δανεισμοῦ ἀπό τήν ἀναζήτηση κεφαλαίων στίς ἀσταθεῖς χρηματιστηριακές ἀγορές, ὁ όποῖος ὡς ἀποτέλεσμα θά εἶχε τήν ἐξάρτηση τῶν ἐπιχειρηματικών τους σχεδίων κυρίως από τα κερδοσκοπικά κίνητρα τῶν μετόχων/ἐπενδυτῶν, πού ἡ μόνη τους σκοτούρα εἶναι πῶς θά αὐξήσουν τά δραχυπρόθεσμα κέρδη τους.

Τό τελευταῖο διάστημα, ἡ κατάσταση ἄρχισε νά ἀλλάζει, μέ τούς ἐπιχειρηματίες νά στρέφονται ὅλο καί περισσότερο στό χρηματιστήριο, γιά λόγους πού ὁ χῶρος δέν μοῦ ἐπιτρέπει νά ἀναπτύξω. Ἡ οὐσία, πάντως, εἶναι ὅτι αὕξηση τοῦ μετοχικοῦ κεφαλαίου, μέσω τῆς ἔκδοσης μετοχῶν καί τῆς διασπορᾶς τους διά τοῦ χρηματιστηρίου στό εὐρύ κοινό, ἀποτελεῖ σήμερα μιά πολύ σημαντική πηγή ἄντλησης ἐπενδυτικῶν πό-

ρων γιά πολλές εὐρωπαϊκές ἐπιχειρήσεις.

Μέ τοῦτα καί μέ τ' ἄλλα, ἕνα εἶναι βέβαιο: «ἐκσυγχρονισμός» τῶν οἰχονομιῶν χωρίς ἐνίσχυση τῶν χρηματιστηρίων δέν νοείται στή σημερινή περίοδο τοῦ παγκοσμιοποιούμενου, στή βάση τοῦ ἀμερικανικοῦ μοντέλου, νεοφιλελεύθερου καπιταλισμοῦ. Γι' αὐτό, οἱ κυβερνήσεις καί οι λοιπές αρμόδιες αρχές στήν Ευρώπη καί παντοῦ πασχίζουν γιά τήν ομαλή λειτουργία τοῦ θεσμοῦ, μέ τή διατήρηση μιᾶς ανοδικῆς πορείας τῶν τιμῶν τῶν μετοχῶν χωρίς ἔντονες διακυμάνσεις, οἱ ὁποίες προστιθέμενες στίς ενδογενείς ανισορροπίες τῆς «πραγματικής» καπιταλιστικής οἰκονομίας μποροῦν, σέ δεδομένη στιγμή, νά δημιουργήσουν επικίνδυνες καταστάσεις. Όμως, ή έξασφάλιση τῆς ὁμαλῆς ἀνοδικῆς πορείας τῶν μετοχῶν δέν εἶναι καθόλου εὕκολο ἔργο, άφοῦ τό χρηματιστήριο ώς καπιταλιστική άγορά εἶναι άτιμο πράγμα, δέν έχει μπέσα. Ή συμπεριφορά του εἶναι απρόβλεπτη, μοιάζει, αν μοῦ επιτρέπεται ή βλάσφημη παρομοίωση, μέ αὐτήν ένός ἄγριου ζώου, ένός κτήνους μετά συγχωρήσεως. Πάει ο τουρίστας στή ζούγκλα γιά σαφάρι καί ξεθαρρεμένος από τήν ήρεμία τῶν θηρίων πού εἶναι ξαπλωμένα στόν ἥλιο, κατεβαίνει νά τά φωτογραφίσει. Όλα πᾶνε καλά, μέχρι πού ξαφνικά ενα εξ αυτών παρατάει τήν ήλιοθεραπεία καί τοῦ ἐπιτίθεται. Βογγώντας λίγο ἀργότερα στό κρεββά-

τι τοῦ πόνου, ὁ τουρίστας ἀναρωτιέται τί πῆγε στραδά. Ώς ἐχέφρων ἄνθρωπος, εἶχε ἀκολουθήσει μέ θρησκευτική προσήλωση τίς ὁδηγίες τοῦ τουριστικοῦ ὁδηγοῦ. Δέν φόραγε ἄσπρα ροῦχα, δέν ἔκανε θόρυδο, δέν ἔτρωγε, ἀλλά παρ' ὅλα αὐτά τό θηρίο γιά κάποιο ἀπροσδιόριστο λόγο τοῦ ὅρμησε. Ἔτσι εἶναι τά θηρία. Τά ἄγρια ἔνστικτά τους δέν ἐπιτρέπουν ἀσφαλεῖς ἐκτιμήσεις γιά τή συμπεριφορά τους.

Οι διάφορες χῶρες διατρέχουν σήμερα περισσότερους κινδύνους ἀπό τόν τουρίστα τῆς ζούγκλας, ἀφοῦ ἔχουν δάλει τό ζῶο τῆς χρηματιστηριαχῆς ἀγορᾶς στήν αὐλή τους, θεωρώντας ὅτι τό ἔχουν ἐξημερώσει, τό ἔχουν κάνει κατοικίδιο. Τό ποτίζουν καί τό ταΐζουν μέ νεοφιλελεύθερες τροφές, αποφεύγουν να τό ἐνοχλοῦν μέ άστοχες παρεμβάσεις καί νομίζουν ὅτι ἔτσι ἔχουν ἥσυχο τό κεφάλι τους. Μέχοι πού ξαφνικά, γιά ἄγνωστη αίτία, τό κατοικίδιο έξαγριώνεται, ξαναγίνεται «κτῆνος» καί τότε ἄντε νά τό μαζέψεις. Τά παραδείγματα τῆς «Μαύρης Δευτέρας» 19ης Όκτωβρίου 1987, ὅταν κατέρρευσαν τιμές τῶν μετοχῶν στό χρηματιστήριο τῆς Νέας Ύόρχης, σημειώνοντας 32% μείωση σέ σχέση μέ τό επίπεδο πού βρίσκονταν τήν 13η 'Οκτωβρίου ή τῆς πρόσφατης κρίσης στή Νοτιανατολική 'Ασία (γιά νά μήν αναφερθῶ στά γεγονότα τοῦ κράχ τοῦ 1929), είναι ένδεικτικά.

Στήν Έλλάδα, τό θηρίο τῆς χρηματιστηριακῆς ἀγορᾶς εἶναι ἀκόμα πιό ἐπικίνδυνο, ὅπως ἀποδεικνύεται καί ἀπό τίς πρόσφατες ἐξελίξεις. Αἰτία εἶναι ἡ ἀνάπτυξή του μέ πολύ γρήγορο ουθμό, τόσο γρήγορο όσο καί αὐτός τῆς μετατροπῆς τοῦ ΠΑΣΟΚ ἀπό τριτοκοσμικό λαϊκιστικό κεντρῶο κόμμα σέ εὐρωπαϊκό κεντρῶο κόμμα μπλεροσρεντερικοῦ τύπου. Ὁ συνδυασμός νεοφιλελεύθερων πολιτικῶν μέ τή βαλκανική ψυχολογία τῆς ἀρπαχτῆς, μπορεῖ νά ἀνέβασαν τό καλοκαίρι τίς τιμές τῶν μετοχῶν στήν στρατόσφαιρα, ἀλλά ἡ ἐν συνεχεία μεγάλη πτώση τούς απέδειξε ότι έχουμε ακόμα πολύ δρόμο μέχρι νά μετατραπεῖ ἡ Ἑλλάδα σέ μιά σύγχρονη «λαϊκή» καπιταλιστική δημοκρατία. Οι έλπίδες γιά τήν πραγματοποίηση αὐτοῦ τοῦ στόχου, πού ώς γνωστόν αποτελεῖ συνέχεια τῶν παλαιότερων ὁραμάτων τῆς ἀνανεωτικῆς ἀριστερᾶς, παραπέμπονται στή νέα τετραετία. "Αν όλα πᾶνε καλά, τότε μποροῦμε νά αἰσιοδοξοῦμε ὅτι τή νέα τετραετία τό έλληνικό χρηματιστήριο θά συμπεριφέρεται ώς ὥριμος καπιταλιστικός θεσμός. Έκσυγχρονιζόμενο, θά μετατραπεῖ ἀπό δαλκανικό σέ εὐρωπαϊκό θηρίο. Αὐτός εἶναι, πράγματι, ἕνας σοβαρός λόγος γιά νά ψηφίσουν κάποιοι ὰριστεροί Σημίτη.

# Η ΓΙΑΓΙΑ ΤΟΥ ΜΙΚΡΟΥΤΣΙΚΟΥ ΚΑΙ Ο ΑΝΤΟΡΝΟ

τῆς Έλένης Περδιχούρη

ό τεῦχος Μαρτίου τοῦ περιοδικοῦ Μετρό φιλοξενεί ένα ἀφιέρωμα μέ τίτλο «Ένα χρόνο μετά» γιά τήν ἐπέτειο τῆς σύλληψης τοῦ 'Οτσαλάν. Τό ἀφιέρωμα περιλαμβάνει κείμενα αὐτῶν πού πρωτοστάτησαν στήν χίνηση πολιτων «Πρώτη Μάρτη», ή όποία ίδούθηκε μέ τήν άφορμή τῆς σύλληψης τοῦ 'Οτσαλάν, ἐπανεμφανίστηκε ἐπ' εὐκαιρία τῶν βομδαρδισμών της Γιουγκοσλαδίας καί έκτοτε έπεσε σέ άχρησία, ἐάν ἐξαιρέσουμε τό γεγονός ὅτι κάποιοι ἐκ τῶν συμμετασχόντων πολιτεύονται τώρα μέ τό ἐθνικιστικό-νεορθόδοξο πλέον ΚΚΕ. Σκοπός τοῦ ἀφιερώματος εἶναι νά ἀποκαταστήσει τή φωνή αὐτῆς τῆς «κοινωνίας πολιτών» ἀπέναντι στούς «έξ ἐπαγγέλματος άγαπητικούς τῆς ἐξουσίας» πού τήν λοιδώρησαν. Λόγος αυτής της απόπειρας αποκατάστασης είναι τό πολύτιμο τοῦ συγκεκριμένου έγχειρήματος γιά τή δημοκρατία καί τήν «ψυχή τῆς πατρίδας μας».

σέ «δικούς μας» καί «συνεργάτες τῶν ἄλλων».
Αὐτή ἡ διάκριση, ἐφόσον εἶναι ἡθικοῦ τύπου, προϋποθέτει ἕνα μέτρο τό ὁποῖο νά μπορεῖ νά μετρήσει τήν καλοσύνη καί τήν κακία τῶν ἀνθρώπων. Οἱ συγγραφεῖς τῶν κειμένων ἐπικαλοῦνται τόν θεμελιακό χαρακτήρα τῶν γεγονότων τῆς σύλληψης τοῦ 'Οτσαλάν (πρωτίστως) καί τῶν βομβαρδισμῶν τοῦ ΝΑΤΟ κατά τῆς Γιουγκοσλαβίας (δευτερευόντως), δηλονότι, ἐπαναλαμβάνεται κατά κόρον, κανείς δέν μπορεῖ νά

παραμένει ὁ ἴδιος ἄνθρωπος κατόπιν τούτων. Ἐξ οὖ καί τό «μετά» τοῦ τίτλου: ὁ θεμελιακός χαρακτήρας τῶν προαναφερθέντων γεγονότων χωρίζει τόν χρόνο τῆς ζωῆς καί τῆς σκέψης μας σέ πρίν καί μετά. Ὅσοι δέν τό ἀντιλαμβάνονται, δηλαδή ὅσοι δέν συμφωνοῦν μέ τούς συγκεκριμένους ἀνθρώπους τῆς τέχνης καί τοῦ λόγου, εἶναι προδότες, πουλημένοι, ὑπηρέτες τῆς ἐξουσίας μέ «λάιτ κουλτούρα» καί «λιπαρή ἡθική» (sic).

Γιατί ὅμως ὁ χαρακτήρας τῶν ἐν λόγω γεγονότων νά εἶναι τόσο θεμελιακός, τό ἴδιο θεμελιακός ὅπως αὐτός τοῦ Ὁλοκαυτώματος σύμφωνα μέ τήν Καρυστιάνη, ὥστε νά χωρίζει τά πράγματα σέ πρίν καί μετά; Γιατί ἔτσι αἰσθάνθηκαν ὁ Τσακνής, ὁ Μικρούτσικος καί οἱ ὑπόλοιποι συγγραφεῖς τοῦ ἀφιερώματος. Γιατί ἡ ντροπή καί ἡ ὀργή πού ἔνιωσαν ἦταν πρωτοφανεῖς καί τούς συγκλόνισαν. Τό μέτρο τῆς διάκριση, λοιπόν, δέν εἶναι τά γεγονότα πού ἐπικαλοῦνται, ἀλλά αὐτοί οἱ ἴδιοι.

"Όταν ὁ ᾿Αντόρνο ἀναρωτιόταν ἄν καί μέ ποιόν τρόπο μποροῦμε νά κάνουμε φιλοσοφία ἡ ποίηση μετά τό Ἄουσδιτς, ἡ ὅταν ἔθετε τό δραστικότερο καί «λιγότερο πολιτιστικό ἐρώτημα ἄν καί κατά πόσον μποροῦμε νά συνεχίσουμε νά ζοῦμε μετά τό ᾿Αουσδτις», δέν ἐμφορεῖτο οὕτε ἀπό τό γεγονός ὅτι ἦταν Ἑδραῖος, οὕτε ἀπό τόν προσωπικό του συγκλονισμό, οὕτε ἀπό τίς τύψεις του ὅτι ὁ ἴδιος γλύτωσε τήν κόλαση. Τό ἐρώτημά του ἐκκινοῦσε ἀπό τήν ἀναπόφευκτη διαπίστωση ὅτι ὅλη ἡ δυτική σκέψη, ὁ πολιτισμός μας ἐν τέλει, στηριζόταν σέ κάτι πού κατέρρευσε, χοντρικά στήν πίστη ὅτι ἡ ἀνθρώπινη συνείδηση μετεῖχε μιᾶς (ἀγαθῆς) ὑπερβατικότητας. ᾿Αφότου ἡ ἀνθρώπινη συνείδηση κατασκεύασε μέσω τοῦ δικοῦ της κακοῦ τήν κόλαση, κατέστη πλέον ἀδύνατη ἡ συμφιλίωση τῆς ἀνθρώπινης ἐμπειρίας μέ τήν ὅποια ὑπερβατικότητα ἐπικαλεῖτο ἡ παραδοσιακή μεταφυσική. Γιά νά τό πῶ ἀλλιῶς, τό μέτρο πού ἦταν ἡ ἰερότητα τῆς ἀνθρώπι-

νης ζωῆς, ἡ ἀξία πού λεγόταν 'Αγαθό, 'Ηθική, 'Ελευθερία, καλεῖται πλέον νά μετρηθεῖ ἀπό τήν ἄρνησή της ἐξ οὖ καί τό (σχεδόν) ἀδύνατον τοῦ ἐγχειρήματος.

της, έξ οὖ καί τό (σχεδόν) ἀδύνατον τοῦ ἐγχειρήματος. Γιατί χαρακτηριστικό τοῦ μέτρου είναι ὅτι μετράει τά πράγματα, άλλά δέν μετριέται άπό τίποτα. Τό 6άρος τῶν πραγμάτων, γιά παράδειγμα, μετριέται σέ κιλά, ἀλλά τό κιλό δέν μετριέται σέ κιλά, οὔτε σέ τίποτε άλλο. Μετράει χωρίς νά μετριέται. Έδῶ ἔγκειται τό πρόβλημα πού έχει ὁ Πλάτων μέ τό πρωταγόρειο «πάντων χρημάτων μέτρον ἄνθρωπος». Αν είναι ὁ ἄνθρωπος πού μετράει τά πράγματα, τότε δέν μπορεῖ πιά νά μετρηθεῖ ἀπό τίποτα, καθίσταται ἄμετρος. Αμετρο όμως, λέει ὁ Πλάτων, δέν μπορεῖ νά εἶναι παρά μόνο τό απόλυτο καί τό ανυπόθετο, αυτό πού σήμερα θά ονομάζαμε «άξία», και ο ἄνθοωπος δέν είναι ούτε απόλυτος, ούτε ανυπόθετος, έτσι ή αναγωγή του σέ μέτρο μπορεῖ νά ἀποδειχθεῖ πηγή κακῶν. Γιά νά δώσω ένα σημερινό παράδειγμα, τό χρημα δέν είναι παρά ἕνα μέσον συναλλαγῆς. Από τήν στιγμή ὅμως πού

Άπέναντι σέ ὅλους πού ὅσοι συνεχίζουν νά δροῦν μέσω τῆς σκέψης καί τοῦ λόγου ὀρθώνει, τό ἀνάστημά του ὁ στιβαρός, γενναιόδωρος, προικισμένος μέ ἱερή τρέλα καί ἔμφυτη ἀντιστασιακότητα ἑλληνικός λαός, ὁ ὁποῖος, μαζί μέ τόν Μικρούτσικο καί τούς ὑπόλοιπους, καταθέτει «τήν ψυχή του» καί ὅχι κάποια ὕποπτη ἐπεξεργασία ἐννοιῶν καί ἰδεῶν. Μόνο πού οἱ λαοί δέν ἔχουν ψυχή. Ψυχή ἔχουν οἱ ἄνθρωποι.

καθίσταται τό μέτρο τῆς κοινωνίας καί τῆς πολιτικῆς, τῆς ζωῆς μας ἐν τέλει, γίνεται ἄμετρο: ἀντί νά μετριέται μετράει. Γι' αὐτό μᾶς τρομάζει τόσο ἡ ἀναγωγή

του σέ κύριο τῆς ζωῆς μας.

Ή παρέκδαση περί τοῦ μέτρου μοῦ φάνηκε ἀναγκαία γιατί μπορεῖ νά μᾶς ὑποδείξει τό κοινό στοιχεῖο πού ἐνώνει τά μέλη τῆς «Πρώτης Μάρτη» μέ τούς ὑπερασπιστές τῶν βομβαρδισμῶν τῆς Γιουγκοσλαβίας στή Δύση. Στούς ὑπερασπιστές αὐτούς συγκαταλέγω μόνο τούς ἰδιῶτες καί ὅχι τούς πολιτικούς. Δέν ἔχω τήν παραμικρή ἀμφιβολία ὅτι οἱ βομβαρδισμοί ἔγιναν ἀποκλειστικά καί μόνον γιά πολιτικούς καί ὅχι γιά ἀνθρωπιστικούς λόγους, καί ὅτι οἱ πολιτικοί μετά λόγου γνώσεως ψεύσθηκαν, ἀπέκρυψαν, προπαγάνδισαν. Πιστεύω ὅμως ὅτι οἱ ἐξω-πολιτικοί ὑπερασπιστές τῶν βομβαρδισμῶν, ἀκόμα καί οἱ πιό ἀγοραῖοι καί καιροσκόποι, ὅπως οἱ Γάλλοι νεοφιλόσοφοι, ἦταν πεπεισμένοι γιά τόν ἀνθρωπιστικόν τοῦ πράγματος.

Γιά νά τό καταλάβουμε αὐτό πρέπει νά δοῦμε ὅτι

τό Όλοκαύτωμα ἔχει στή Δύση ἔνα βάρος –μέ πιό διανοητικό τρόπο στήν Ευρώπη, πιό μυθολογικό στήν Άμερική– πολύ μεγαλύτερο ἀπ' ὅ,τι στήν Ἑλλάδα. Στή Δύση ἡ ἔνοχή πού ὀφείλει νά βαραίνει ὅλους μας ἔχει γίνει συγκροτητικό στοιχεῖο τοῦ δημόσιου λόγου, στήν Ἑλλάδα, γιά λόγους πού δέν εἶναι τοῦ παρόντος, δυστυχῶς ὅχι ἀκόμα. Τό συγκροτητικό αὐτό στοιχεῖο διατυπώνει ὁ ἀντόρνο ὡς ἑξῆς:

«Μιά νέα κατηγορική προσταγή επιδλήθηκε από τόν Χίτλερ πάνω στήν ανελεύθερη ανθρωπότητα: νά κανονίσουν τίς σκέψεις τους καί τίς πράξεις τους έτσι ώστε τό "Αουσδιτς νά μήν επαναληφθεί, ετσι ώστε τίποτα παρόμοιο μέ αὐτό νά μήν ξανα-

υμβεί».

Πρόκειται γιά μιά νέα ἀξία καί ἔνα ἀρνητικό αὐτή τή φορά μέτρο: τό μέτρο εἶναι τό Ἄουσβτις, ἡ ἀξία

είναι νά μήν ξανασυμβεί.

Έτσι, οἱ διανοούμενοι τῆς Δύσης, ἀποτροπιασμένοι καί ἀπό τίς σφαγές πού εἰχαν προηγηθεῖ στόν πόλεμο τῆς Βοσνίας, θεώρησαν ὅτι δρίσκονταν ἐνώπιον ἐνός ἐκκολαπτόμενου ᾿Αουσδιτς καί ὅτι ἔπρεπε νά τό ἐμποδίσουν μέ κάθε τρόπο. Ἦς ἐδῶ καλά. Γιατί ὅμως θεώρησαν ὅτι συντελεῖται ἔνα νέο ᾿Αουσδιτς; Ἐπειδή συγκλονίστηκαν καί αὐτοί, ὅπως ὁ Τσακνής, ὁ Μικρούτσικος καί οἱ ὑπόλοιποι, καί ἀνήγαγαν τόν προσωπικό τους συγκλονισμό σέ μέτρο τοῦ πράγματος. Τό γεγονός ὅτι οἱ ἀγριότητες τῶν Σέρδων τοῦ Μιλόσεδιτς στό Κοσυφοπέδιο τούς συγκλόνισαν ἦταν ἀρκετό γιά νά ἀναγορευθοῦν αὐτές σέ νέο Ὁλοκαύτωμα. Τό νέο Ὁλοκαύτωμα δέν συνέδαινε ἐπειδή ὅντως συνέδαινε, ἀλλά ἐπειδή οἱ συγκλονισμένοι διανοούμενοι τῆς Δύσης ἀποφάσισαν ὅτι συνέδαινε.

Αὐτή ἡ ἀναγωγή τους σε μέτρο τῶν πραγμάτων μπορεῖ νά φαίνεται θεωρητική, εἶχε ὅμως ἔνα ἀποτελεσμα ὀλότελα χειροπιαστό –ἐκτός ἀπό τίς βόμβες πού ἔπεσαν ἐπί δικαίων καί ἀδίκων. Καταρράκωσε κάθε ἔννοια δημόσιου λόγου μέ τή συστηματική τρομοκράτηση κάθε ἄλλης ἄποψης, μέ τή δαιμονοποίηση τῆς διαφωνίας, μέ τήν ἀπαγόρευση ἐν τέλει κάθε ἀντιπαράθεσης. "Οποιος τολμοῦσε νά προτείνει κάποιο ἄλλο μέσο λύσης τοῦ προβλήματος, ὅποιος –μέ στοιχεῖα-ἐπιχειροῦσε νά ἀνατρέψει τήν εἰκόνα τῆς γενοκτονίας γινόταν αὐτόχρημα φασίστας, ναζί, ὀπαδός τοῦ Χίτλερ, συνεργάτης τοῦ Μιλόσεβιτς, ἀντισημίτης (σύμφωνα μέ τήν κατά Μπρυκνέρ ἐξίσωση ἀντιαμερικανός = ἀντισημίτης). Τό βάρος τῶν ἐνοχῶν τοῦ 'Ολοκαυτώματος φαίνεται, ἔτσι, ὅτι παρήγαγε τήν ἀπόλυτη ἔκπτωσή

του.

Οἱ ὑπερασπιστές τῶν βομβαρδισμῶν στή Δύση κατάργησαν τόν λόγο, ἐφόσον ἀπέναντι στή μία καί μοναδική ἀλήθεια δέν ἔχεις παρά τό δικαίωμα νά τήν ἀποδεχθεῖς. Αὐτό πού ἦταν κάποτε τό προνόμιο τῆς Έκκλησίας ἔγινε ἴδιον μιᾶς ὁμάδας διανοουμένων. Ὁ Μπερνάρ-'Ανρί Λεβί τό συνόψισε μέ τόν καλύτερο δυνατό τρόπο: «Fin du debat», ἔγραψε, τέρμα ἡ συζήτηση. Τά μέλη τῆς «Πρώτης Μάρτη» τό πᾶνε λίγο πα-



ραπέρα. Όπως μαθαίνουμε ἀπό τό ἀφιέρωμα τοῦ «Μετρό», τά χαρακτηριστικά τῆς ἀντίστασης στίς πάσης φύσεως ἐξουσίες καί ἰμπεριαλισμούς εἶναι ἡ «ἐμπάθεια» (sic), τό κοινό αἴσθημα καί ἡ «δροσιά τῆς ψυχῆς», ὡς ἀντιπρόσωποι τοῦ Καλοῦ. Ὁ νοῦς, ὁ ὀρθός λόγος, ἡ σκέψη, ὑποδιβάζονται στό ἐπίπεδο τῆς «πραγματιστικῆς λογικῆς» καί γίνονται ὑπηρέτες τοῦ Κακοῦ.

Οἱ λαοί ἔχουν ἔθιμα, δημοτικά τραγούδια καί χορούς, ἰδιαίτερο τρόπο νά γλεντᾶνε καί νά πενθοῦν, ἀλλά ψυχή δέν ἔχουν. Μόνο πού ἡ ἠθική καί ἡ πολιτική -όπως καί ή ἐπιστήμη καί, κατά τήν ταπεινή μου γνώμη, καί ή τέχνη- δέν γίνονται μέ «κατάθεση ψυχῆς». Καί ὅταν δημαγωγοί πείθουν τούς ἀνθρώπους καί τούς λαούς νά καταθέσουν τήν, ἐξ ὁρισμοῦ, ἀνώτερη «ψυχή» τους δέν εἶναι γιά καλό σκοπό. Ἡ πιό πρόσφατη κατάθεση ψυχῆς τοῦ ἐλληνικοῦ λαοῦ ἔγινε στά συλλαλητήρια γιά τή Μακεδονία καί, ἄν δέν προσέξουμε, θά τήν ξανακαταθέσει σέ πογκρόμ κατά τῶν ξένων. Ἡ κατάθεση ψυχῆς τοῦ γερμανικοῦ λαοῦ ἔγινε στό Ἄουσδτις.

# Ο ΜΑΡΞ ΚΑΙ ΤΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ (1ο μέρος)

Μετάφραση Γιώργος Φαράκλας

τοῦ Μπερνάρ Μπουρζουά

τό διδλίο του Φυσικό Δίκαιο καί άνθρώπινη αξιοπρέπεια, ο Μπλόχ' διαβάζει τή δυτική ίστορία μέσα ἀπό τόν διάλογο ἤ τή διένεξη ἀνάμεσα στό ρεῦμα τοῦ φυσικοῦ δικαίου -πού ὑποστηρίζει κυρίως τήν άξιοπρέπεια πού ὁ ἄνθρωπος χρωστᾶ στήν έλευθερία του- καί τό ρεῦμα τῆς κοινωνικῆς ούτοπίας -πού θέλει νά προωθήσει τήν εύτυχία τοῦ άνθρώπου μέ τήν οἰκοδόμηση μιᾶς εἰρηνικῆς κοινότητας. Τό πρῶτο κορυφώνεται, λέει, μέ τήν Έπανάσταση τοῦ 1789, τό δεύτερο μέ τήν Ἐπανάσταση τοῦ 1917. Άπό τό ενα θεωρεῖ ὅτι κατάγεται τό κίνημα τῶν «δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου», ἀπό τό ἄλλο τό «κίνημα τῆς εἰρήνης». Τότε ὁ μαρξισμός φαίνεται μᾶλλον νά ἐνοικεῖ στό δεύτερο παρά νά συμπλέει μέ τό πρῶτο! "Ομως ὁ Μπλόχ θεωρεῖ ἔργο τοῦ αὐθεντικοῦ μαρξισμοῦ ἀκριδῶς νά συμφιλιώσει τά δύο, γιατί «δέν ὑπάρχει πραγματική ἐγκαθίδρυση τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων χωρίς τερματισμό της έκμετάλλευσης, οὖτε πραγματικός τερματισμός τῆς ἐκμετάλλευσης χωρίς έγκαθίδουση τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων».² Ἰδού «τό ἔργο μιᾶς σοσιαλιστικῆς κληρονομιᾶς τῶν δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου».3 Τότε ἡ ὑπέρβαση τῆς λεγόμενης «τυπικῆς έλευθερίας» (τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ άνθρώπου») πρός τήν κατεύθυνση τῆς λεγόμενης «ύλικῆς» ή «ούσιαστικῆς» ή «έμπράγματης έλευθερίας» (ή απαίτηση τοῦ σοσιαλισμοῦ), δέν θά πρέπει νά λογίζεται ως απλή, αφηρημένη άρνηση της πρώτης στή δεύτερη, άλλά ως μία άναβάθμιση πού όχι μόνο διατηρεῖ

τήν τυπική ἐλευθερία στήν ὑλική, ἀλλά τήν ὁλοκληρώνει καθεαυτή. Αὐτό θά ἀποτελοῦσε γιά τόν Γερμανό στοχαστή ἀπλή ἐπιστροφή –πέρα ἀπό τήν «ὑλοποίηση» ἐνός μαρξισμοῦ πού νομίζει ὅτι ὀφείλει καί ὅτι μπορεῖ νά σδήνει τίς ἀτομικές ἐλευθερίες μέσα στήν κοινωνική ἀλληλεγγύη— στίς προκείμενες τῆς ἴδιας τῆς μαρξικῆς σκέψης.

 $\Sigma$  αὐτήν θά περιοριστῶ θά θεματίσω τή μαρξική σκέψη, ὅχι τή μαρξιστική θεωρία γενικά, ἀκόμη λιγό-

τερο τήν έφαρμογή της.

Κατά πρῶτον θά διερευνήσω τό νόημα καί τόν λόγο τῆς καταδίκης ἀπό τόν Μάρξ τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου», δηλαδή τῆς καταδίκης μιᾶς ἰστορικά καθορισμένης ἀξίωσης ἐξ αιτίας αὐτοῦ πού καταγγέλλεται ὡς ἀρνητικότητά της. Ἡ καταδίκη αὐτή, πού άναπτύσσεται στά πρῶτα κείμενα τοῦ Μάρξ, ἀπό τήν Κριτική τῆς έγελιανῆς φιλοσοφίας τοῦ κράτους μέχρι τήν Γεομανική ίδεολογία, με τήν μεσολάδηση τοῦ Έδραϊκοῦ ζητήματος καί τῆς Άγίας οἰκογένειας, εἶναι συνολική καί πάγια, όριστική, στή μαρξική σκέψη. Τό Κεφάλαιο, μολονότι μιλᾶ σχετικά λίγο γι' αὐτά, ἐπιδεβαιώνει πλήρως τή ρητή κριτική τῶν πρώτων κειμένων: τά «Δικαιώματα τοῦ άνθρώπου» ἐξειδανικεύουν -φιλοδοξοῦν νά παγιώσουν ἀφηρημένα- μιάν ἀπάνθρωπη κατάσταση, μιά σύγχρονη πραγματικότητα πού ή ίδια δέν λογαριάζει τόν ἄνθρωπο. - 'Αφοῦ ὅμως ὁ κομμουνισμός, στό ὄνομα τοῦ ὁποίου ἀπαγγέλλλεται ἡ καταδίκη, εἶναι «ἡ πραγματική κίνηση πού καταργεῖ τή σύγχρονη κατάσταση», ή μαρξική άρνηση τῶν «Δι-

2. Block, ő.π., σ. 13.

<sup>\*</sup> Προδημοσίευση ἀπό τό διδλίο τοῦ Β. Bourgeois, Philosophie et droits de l'homme. De Kant à Marx, Φιλοσοφία καί δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου. Κάντ, Φίχτε, Έγελος, Μάρξ, πού πρόκειται νά κυκλοφορήσει ἀπό τίς ἐκδόσεις Ἑστία (μτφρ. Γ. Φαράκλα).

<sup>1.</sup> E. Block, *Naturrecht und menschliche Wurde*, [Suhrkamp, Φραγκφούρτη], 1961.

<sup>3. &</sup>quot;O.π., σ. 12.

<sup>4.</sup> Marx, Ἡ γερμανική ἰδεολογία, Die deutsche Ideo-

καιωμάτων τοῦ ἀνθοώπου» ἴσως ἐνέχει ἕνα θετικό νόημα, ἴσως τάσσεται ὑπέρ μιᾶς πραγματικῆς συγκεκριμένης κατάφασης τοῦ ἀτόμου, σάν αὐτήν πού προσάλλει σήμερα τό κίνημα τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου». Θά ἀναρωτηθῶ κατά δεύτερον ἄν ὑπάρχει στήν κοινωνική θεωρία τοῦ Μάρξ κάτι πού νά δικαιολογεῖ τήν ἔκκληση τοῦ Μπλόχ γιά τή συμφιλίωση τοῦ μαρξισμοῦ μ' αὐτό τό, σήμερα, αἰσίως ζωντανό καί εὕ-

ρωστο ρεῦμα.

Ή κομμουνιστική ἄρνηση τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ανθρώπου» δέν πατᾶ στήν απ' εύθείας, ἄμεση ανάγνωση τοῦ ἐμφανοῦς περιεχομένου τῆς περίφημης Διακήουξης της Γαλλικής Έπανάστασης, άλλά στην άκρως μεσολαδημένη έρμηνεία τῆς ἱστορικῆς λειτουργίας της. Γιά τόν Μάρξ, ή θέση τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου είναι αποτέλεσμα, ένα αποτελεσματικό αποτέλεσμα -δηλαδή ενα αίτιατό πού αποτελεῖ μέσον-, μ' ἄλλα λόγια, εἶναι «ἰδεολογική». Μήν ἔχοντας ἐδῶ τήν πρόθεση νά ἀσκήσω κριτική στήν προβληματική καί τή λύση τοῦ Μάρξ, ἀλλά νά τήν κατανοήσω, πρέπει νά αναλύσω τή θεωρία του για τήν ιστορική λειτουργία τῆς θέσης τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ ἀνάλυση θά ἔχει δύο στιγμές ἀντίστοιχες πρός τίς δύο φάσεις πού συνήθως διαχρίνονται στήν έξέλιξη τῆς μαρξικής σκέψης: πρίν τή Γερμανική Ίδεολογία, από αὐτήν καί πέρα. Η Γερμανική Ίδεολογία είναι μία «τομή» ὄχι τόσο «ἐπιστημολογική» –ὅπως ἔχει λεχθεί–5 όσο -όπως είπε ο Μάρξ- «φρασεολογική», γιατί οί άρχές μένουν άναλλοίωτες: είναι οι άτομικοί πραγματικοί ἄνθρωποι ίδωμένοι κατά τήν άλληλεπίδρασή τους ὁ Μάρξ παρέμεινε ἀτομιστής, ὅπως στή Διατριδή του, άλλά *ἐπικούρειος* ἀτομιστής! – Έτσι, ή κριτική τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου» ὡς πρός τήν ίστορική λειτουργία τους έκφράσθηκε μέν πρῶτα φιλοσοφικά κι υστερα υλιστικά, μέ την έννοια τοῦ «νέου ύλισμοῦ» ὅπως τόν ὅρισαν οἱ Θέσεις γιά τόν Φόνερμπαχ, δηλαδή κατά τοῦ Φόνερμπαχ καί ὅλων τῶν προγενέστερων φιλοσόφων, πλήν τό δασικό νόημα τῆς κριτικῆς δέν ἄλλαξε. - Ἡ ἱστορική προσέγγιση τοῦ δόγματος τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου ἀπό τόν Μάρξ ώς άρχης συγκεκριμένου κοινωνικοπολιτικοῦ ἐγχειρήματος ἐπαναλαμβάνει τήν ἐγελιανή προσέγγιση, άλλά βέβαια ή άνάπτυξη τῆς κριτικῆς του στίς δύο φάσεις πού διακρίναμε, τή «φιλοσοφική» καί τήν «ύλιστική» κριτική των «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου», τόν ἀπομακρύνει ριζικά ἀπό τόν Έγελο.

Ό Μάρξ βρίσκει τήν ἀρνητική ἱστορική λειτουργία τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου» ἐξετάζοντας πρῶτα τό καθεστώς ἡ τόν τόπο τους, ἔπειτα τό περιεχόμενό τους. Τά «Δικαιώματα» ἐντοπίζονται καταγωγικά σέ μιά Διακήρυξη πού ἡ ίδια ἔχει πολιτική λειτουργία, εἶναι πολιτική πράξη, καί τοῦτο μέ ἀπόλυτη ἔννοια, ἀφοῦ πρόκειται γιά τήν πράξη συγκρότησης τῆς πολιτικῆς ὡς πολιτικῆς, τοῦ κράτους ὡς πολιτείας τά «Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου» νοηματοδοτοῦνται λοιπόν ἤδη –ἀρνητικά– ἀπό τόν ἐντοπισμό τους στήν



πράξη θέσμισης τῆς πολιτείας. Ἡ καταγγελία τους κερδίζει σέ ἀκρίβεια καί βάθος ἐφ᾽ ὅσον στό ἴδιο τό περιεχόμενό τους διαβάζεται ὁ –ἀρνητικός– λόγος ὕ-

παρξης μιᾶς τέτοιας πολιτείας.

Δεδομένου ὅτι ἱδρύουν ἕνα κράτος πάνω στήν καθαοή θέληση τοῦ ἀνθρώπου, ἰδωμένου συνεπῶς ὡς καθολικοῦ -όχι πάνω σ' ἕνα ὑπερ-ἀνθρώπινο καθολικό στοιχεῖο (τό θεῖο θέλημα) οὕτε σ' ἕνα ὑπο-καθολικό άνθρώπινο στοιχεῖο (τόν ἐργαζόμενο ἄνθρωπο)-, δηλαδή πάνω στόν *ἐπουράνιο ἄνθρωπο*, τά «Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου» ίδρύουν τό κράτος ώς καθ' αὐτό πολιτικό: Ἡ πολιτική εἶναι, ὄντως, ὁ ἐπίγειος Οὐρανός -τό καθ' αὐτό πολιτικό κράτος δέν θεμελιώνεται πιά στό θεϊκό δίκαιο άλλά στόν ἄνθρωπο ἐφ' ὅσον ἀνορθώνεται ώς πολίτης κι έτσι άναδεικνύεται ώς καθολική θέληση καθολικά ἐκφερομένη: ὡς καθαρή θέληση. -"Ομως ὁ Μάρξ θεωρεῖ πώς ἡ ἀμιγῶς πολιτειακή, πολιτική πολιτεία, δηλαδή κατ' άρχάς ἀπελευθερωμένη άπό τό θεῖον, τό ἄθρησκο, ἄθεο, δημοκρατικό κράτος, εἶναι ἡ ἐνεργός πραγματικότητα τοῦ χριστιανικοῦ κρά-

Όντως, ή πολιτεία πού αὐτοαποκαλεῖται χριστιανική, πού ὁμολογεῖ τόν χριστιανισμό, δέν εἶναι οὐτε ἐνεργός πολιτεία οὐτε χριστιανική. Δέν εἶναι ἐνεργός,

5. Έννοεῖ τήν ἄποψη τοῦ Αλτουσέο.

logie [Marx Engels Werke, ἐφ' ἑξῆς MEW, Dietz, Βεφολίνο, τ. 3, σ. 35].

<sup>6.</sup> Διαφορά τῆς δημοκρίτειας καί τῆς ἐπικούρειας φυσικῆς φιλοσοφίας, Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, μτφρ. Γνώση, 'Αθήνα 1983, Σ.



γιατί ἕνα ίδεῶδες ὅπως ὁ χριστιανισμός εἶναι ἀπραγματοποίητο. Δέν είναι χριστιανική, γιατί τό «χριστιανικό κράτος», άνυπόστατο ὰφ' ἐαυτοῦ, ὡς πολιτεία, χρειάζεται ως συμπλήρωμα καί στήριγμα τή θρησκεία υποδιδασμένη σέ απλό μέσον, τήν αρνημένη θρησκεία: Είναι τό κράτος τοῦ ψέματος. Πρέπει ἀντίθετα νά ποῦμε ὅτι «μόνο τό ἀνθρώπινο ὑπόβαθρο τῆς χριστιανικής θρησκείας μπορεί νά πραγματωθεί με άληθινά άνθοώπινα ἔργα». Τό πολιτικό, ἄθρησκο, ἄθεο, δημοκρατικό κράτος πραγματώνει ένεργά τό άνθρώπινο δάθρο, πού ἐκφράζεται (ἀναγκαστικά) ἰδεωδῶς στόν χριστιανισμό, τή χριστιανική αξίωση αὐτοτέλειας τοῦ κάθε άνθρώπου, έφ' ὄσον ἡ (τυχαία, ἔκπτωτη) πραγματικότητά του είναι ένός ἀτόμου χωρισμένου ἀπό τό γενολογικό του είναι: «Η όλοκλήρωση τοῦ χριστιανικοῦ κράτους εἶναι τό κράτος ποὖ όμολογεῖ ὅτι εἶναι κράτος καί δέν έξετάζει ποιά εἶναι ἡ θρησκεία τῶν μελῶν του».8

"Όταν, στήν πολιτεία, ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος –συγκεκριμένα μιά «Διακήρυξη»-, τότε σίγουρα άρχει ή θρησχεία! Ο Μάρξ πραγματεύεται γιά πρώτη φορά τά Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου στό Ἑβραϊκό ζήτημα, ὅπου άπαντᾶ στόν Μπροῦνο Μπάουερ -σχετικά μέ τήν πολιτική χειραφέτηση τῶν Ἑβραίων- ὅτι, ἀκριδῶς, ἡ άπελευθέρωση τοῦ κράτους ἀπό τή θρησκεία τήν παγιώνει ώς (ἐνεργό) ἰδιωτική θρησκεία: Οι ἄνθρωποι «δέν παύουν νά είναι θρῆσκοι ἐπειδή είναι ἰδιωτικά θρῆσκοι». τά «Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου» θά διακηούξουν δέ ὅτι «τό προνόμιο τῆς πίστης συνιστᾶ οἰκουμενικό ἀνθρώπινο δικαίωμα». 10 – "Ομως ἀπόλυτη προϋπόθεση τοῦ Μάρξ ἀποτελεῖ, θεωρητικά, ἡ ἀναγωγή τοῦ πραγματικοῦ στό αἰσθητό, στό ἐμπειρικό, καί πρακτικά (ἄρα ἀπόλυτα, κατ ἀρχήν) ή ἄρνηση τῆς θρησκείας ως απόλυτα βλαβερῆς. - Γι' αὐτό καί πρέπει νά άρνηθοῦμε ἀπόλυτα τά «Δικαιώματα τοῦ ανθρώπου» πού ίδρύουν τό τέλειο χριστιανικό κράτος. - Αὐτός εἶναι ὁ πρῶτος, ὁ σφαιρικός λόγος γιά τήν καταδίκη τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου: Αποτελοῦν τό περιεχόμενο τῆς Διακήρυξης πού ἑδραιώνει στήν πράξη τόν πολιτικό, τόν ἐμπράγματο θρίαμβο τῆς

ἀπόλυτα βλαμμένης θρησκευτικής ὕπαρξης. Αὐτός ὁ λόγος εἶναι ἀκόμη ἐξωτερικός πρός τό περιεχόμενο τῶν διακηρυγμένων Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου – ἀφορᾶ μόνο τήν ἰδρυτική λειτουργία τῆς «Διακήρυξης». – "Όμως ὁ Μάρξ θά διαβάσει καί στό διακηρυγμένο περιεχόμενό τους τήν αρνητικότητα τοῦ ίδουμένου -δηλαδή τοῦ χριστιανικοῦ κράτους πού έχει όλοκληρωθεῖ ὡς ἄθεο κράτος, ἄθρησκο, δημοκρατικό, άληθινό. Διαβάζει ακριβῶς σ' αὐτό τό περιεχόμενο τήν λειτουργία παγίωσης τοῦ ἀνθρώπινου βάθρου ἡ ὑπόδαθρου τῆς θρησκείας: «Μεταδάλλουμε, τονίζει, τά θεολογικά ζητήματα σέ κοσμικά». Αὐτή ἡ ἀνάγνωση, αποκαλύπτοντας τό πραγματικό νόημα τῆς δλάβης ἀπ΄ όπου προκύπτει ή θρησκεία, ἐπιτρέπει ν' ἀναπτύξουμε τό νόημα τῆς καταδίκης τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου» από τόν Μάρξ.

Τό περιεχόμενό τους – ερμηνευμένο λειτουργικά κι αὐτό- φανερώνει τήν ἀντίφαση τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης πού παγιώνεται –πού ἐπιχειρεῖ νά παγιωθεῖ– μέσα τους. Αὐτό παρουσιάζεται εὐθύς ἀπό τόν Μάρξ ὡς άντιφατικό τό ίδιο. Τά Δικαιώματα τοῦ άνθρώπου διαφορίζονται σέ δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου καί δικαιώματα τοῦ πολίτη, μιά διαφορά πού ἀποτυπώνει, στήν πράξη, τήν πλήρη ἀντίθεση τῶν ἐκατέρωθεν περιεχομένων. Τά μέν δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου ἀνήκουν στό έγωιστικό άτομο, τά δέ δικαιώματα τοῦ πολίτη ἀνήκουν στό ἄτομο πού ἀνοίγεται πρός ἕνα κα-

θολικό ενδιαφέρον.

Ο Μάρξ έξετάζει διαδοχικά τά τέσσερα βασικά δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου έλευθερία, ἰδιοκτησία, ἰσότητα, ασφάλεια, στή Διακήρυξη τοῦ θεωρούμενου ώς «λαϊκότερου» Συντάγματος τοῦ 1793 τοῦ ἐμφανίζονται ώστόσο ώς «τά δικαιώματα τοῦ ἐγωιστῆ ἀνθρώπου, τοῦ χωρισμένου ἀπό τόν ἄνθρωπο καί τήν κοινότητα ἀνθοώπου». 12 - Ἡ ελευθερία, πού κάθε σύστημα δικαίου προωθεῖ ως θεμέλιό του, ορίζεται άρνητικά ως «τό δικαίωμα νά πράττω ὅ,τι δέν βλάπτει τούς ἄλλους», δηλαδή ως άλληλοπεριορισμός, υποδιβάζοντας τήν «έλευθερία τοῦ ἀνθρώπου» στήν έλευθερία μιᾶς «μοναχικής καί ἀποσυρόμενης στόν έαυτό της μονά-

<sup>7.</sup> Marx, Τό έβραϊκό ζήτημα, Zur Judenfrage, [MEW 1,

<sup>8. &</sup>quot;О.л., [MEW 1, 361].

<sup>9. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 353].

<sup>10. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 363]. 11. "O.π., [MEW 1, 352].

<sup>12. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 364].

δας». Το κλείνει τό γενολογικό ἄνοιγμα τῶν συνειδητῶν ἀτόμων ἀκριδῶς σ' αὐτό τό χωρισμό— εἶναι τό δικαίωμα νά ἀπολαμβάνουμε τό ἀγαθό μας σύμφωνα μέ τήν ἰδιοτροπία μας. Το ἰσότητα δηλώνει μόνο τήν ἔλλειψη ὁριζόντιας, ἄμεσης σχέσης τῶν ἀτόμων. Το δέ ἀσφαλεια σημαίνει πώς ἡ μόνη κάθετη σχέση κάθε ὰτόμου πρός τό κοινωνικό σύνολο τῶν ἀτόμων εἶναι ἡ διασφάλιση ἀπό ὅλους τοῦ ἐγωισμοῦ τοῦ καθενός. — Έν ὀλίγοις, «κανένα ἀπό τά λεγόμενα δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου δέν ξεπερνᾶ τόν ἐγωιστή ἄνθρωπο». Το Καρομονος τοῦ ἐγωιστή ἄνθρωπο».

Αντίθετα, τά δικαιώματα τοῦ πολίτη «ἐξασκοῦνται μόνον ἀπό κοινοῦ μέ ἄλλους». Δα ἡ ἐξάσκησή τους ἀρνεῖται εὐθέως τά δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου ὡς δικαιώματα τῆς ἰδιαιτερότητας καθηλωμένης στόν ἑαυτό της: «Τό κράτος, λέει σχετικά ὁ Μάρξ, αἴρει μέ τόν τρόπο του τή διάκριση γένους, τάξης, παιδείας, ἀπασχόλησης, ὅταν ὀρίζει τό γένος, τήν τάξη, τήν παιδεία, τήν ἀπασχόληση ώς ἀπολιτικές διακρίσεις, ὅταν ἀνακηρύσσει κάθε μέλος τοῦ λαοῦ ἰσότιμο μέτοχο στήν λαϊκή κυριαρχία ἀσχέτως παρόμοιων διαφορῶν». Δε τοῦ τοῦ ἀνθρώπου καί τοῦ πολίτη,

«ἐκεῖ ὅπου τό κράτος ἔχει ἐπιτύχει τήν ἀληθινή ἀνάπτυξή του, ὁ ἄνθρωπος διάγει, ὅχι μόνο στή σκέψη, στή συνείδηση, ἀλλά στήν πραγματικότητα, στή ζωή, μιά διπλή ζωή, μιάν ἐπουράνια καί μιάν ἐπίγεια, τή ζωή στήν πολιτική κοινότητα, ὅπου ἀντιμετωπίζει τόν ἑαυτό του ὡς κοινοτικό ὄν, καί τή ζωή στήν κοινωνία πολιτῶν, ὅπου δρα-

στηριοποιείται ώς ίδιώτης».17

Μιά παρόμοια ἀντίφαση τοῦ ἐμφανοῦς περιεχομένου τῶν διαχηρυγμένων δικαίων παραμένει ὅμως, στά μάτια τοῦ Μάρξ, μόνο φαινομενική. Κατ' αὐτόν -ἄς θυμηθοῦμε τήν ὄγδοη θέση γιά τόν Φόυερμπαχ-, is oi αντιφάσεις ή τα «μυστήρια» ένός θεωρητικά, δηλαδή στατικά ίδωμένου περιεχομένου λύνονται ἄν ίδωθοῦν δυναμικά, από πρακτική αποψη, ώς στιγμές μιᾶς διαδικασίας. Μέ μιά τέτοια πρακτική, πραγματική όπτική, ή θεωρία τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου καί τοῦ πολίτη καταγράφει, στήν πραγματικότητα, τή δυναμική ιεράρχησή τους, τήν υπαγωγή τῶν δικαιωμάτων τοῦ πολίτη -τοῦ ἰδανικοῦ, ἰδεατοῦ, εξωπραγματικοῦ άνθρώπου- ώς άπλοῦ μέσου στά δικαιώματα τοῦ άνθρώπου- τοῦ πραγματικοῦ ἀνθρώπου - ὡς ἀληθινοῦ σκοποῦ. Αὐτό διατυπώνεται σαφῶς στό 11ο ἄρθρο τῆς Διακήρυξης τοῦ 1791: «Σκοπός κάθε πολιτικοῦ συνεταιρισμοῦ εἶναι ἡ διατήρηση τῶν φυσικῶν καί ἀπαράγραπτων δικαιωμάτων τοῦ ανθρώπου». Αρα «ὁ πολίτης ὁρίζεται ὡς ὑπηρέτης τοῦ ἐγωιστῆ ἀνθρώπου».19

Μιά τέτοια ὑπαγωγή εἶναι ὅμως διαλεκτικοῦ χαρακτήρα, καί μόνον αὐτό μᾶς ἐπιτρέπει νά λύσουμε τήν ἀντίφαση ἀνάμεσα στήν θεωρητική ὑπαγωγή τοῦ πολίτη στόν ἄνθρωπο καί τήν πρακτική ὑπαγωγή τοῦ ἀνθρώπου στόν πολίτη, τῆς κοινωνίας στό κράτος. Τό

θεσπιζόμενο πολιτικό κράτος, τό ἐπαναστατικό κράτος, τρομοκρατεῖ τόν ἀνθρωπο καί τιμωρεῖ τόν ἐγωισμό σάν ἔγκλημα. Ἰδού τό «αἴνιγμα» τῆς «κατάφωρης ἀντίφασης τῆς ἐπαναστατικῆς πράξης πρός τή θεωρία», τοῦ ἀφοῦ ἔτσι τό μέσον καταπιέζει τόν σκοπό. Τό κράτος τοῦ Ροβεσπιέρου καί μετά τοῦ Ναπολέοντα καταστέλλει τήν κοινωνική βάση του. Τά Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου ὑπάρχουν μόνο στή θεωρία!

"Όμως αὐτό ἐξηγεῖται, γιατί στόν Μάρξ -τό θέμα αὐτό εἶναι μάλιστα ὁριστικό, συνδεόμενο μέ τήν ἐγελιανή κληρονομιά, μέ τό περιεχόμενο πού ἀρνεῖται καί



διατηρεῖ ἡ καταγωγική πατροκτονία!— τό μέσον, ὡς προϊόν (πρακτική σημασία τῆς «ἀντανάκλασης»), εἶναι κατ ἀνάγκην ἄλλο ἀπό τόν παραγωγό του, ἔχει λόγο ὕπαρξης (ὡς προϊόν) μόνον ἐφ' ὅσον ὑπάρχει μ' αὐτό τόν ἀρνητικό τρόπο. Ἡ κανονική ἐκδήλωση τοῦ προϊόντος εἶναι λοιπόν ἡ ἐναντίωσή του πρός τόν παραγωγό του: «Κάθε συνέπεια», ἔλεγε ὁ Μάρξ στήν Κριτική τοῦ ἐγελιανοῦ κράτους, «μάχεται τήν ὕπαρξη τῶν

<sup>13. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 364].

<sup>14. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 366]. 15. "O.π., [MEW 1, 362].

<sup>16. &</sup>quot;Ο.π., [MEW 1, 354]. 17. "Ο.π., [MEW 1, 355].

<sup>18. [«</sup>Κάθε κοινωνική ζωή εἶναι οὐσιαστικά πρακτική. Κάθε μυστήριο, ἀφορμή μυστικισμοῦ γιά τή θεωρία, λύνεται ὀρθολογικά στήν ἀνθρώπινη πράξη καί μέ τήν ἐννόηση αὐτῆς τῆς πράξης» ΜΕW 3, 7].

<sup>19. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 366]. 20, "O.π., [MEW 1, 366, 367].

προϋποθέσεών της». <sup>21</sup> Αὐτή ἡ ἄρνηση τοῦ παραγωγοῦ ἀπό τό παράγωγο συμφωνεῖ δέ μέ τήν ἴδια τήν σκοπιμότητα τῆς παραγωγῆς. Ἡ ἀμοιδαία αἰτιότητα -ἡ ἀλληλεπίδραση- αἰτίας - αἰτιατοῦ στόν Μάρξ εἰναι ὄντως -ἀντίθετα μέ τόν τρέχοντα σχολιασμό τῆς σκέψης του- μόνο τό φαινόμενο τῆς (ἀρνητικῆς) διαλεκτικῆς αἰτιότητας τῆς αἰτίας. Ἡ αἰτία εἰναι αἰτία καί τῆς ἄρνησής της ἀπό τό αἰτιατό, συνεπῶς αὐτεπιδεδαιώνεται διά τῆς φαινομενικά αὐτόνομης ἀποτελεσματικότητας τοῦ ἀποτελέσματος: Νά τί σημαίνει τό ὅλο ζήτημα τῆς σχετικῆς αὐτονομίας τῶν ἀνώτερων δαθμίδων στή διαδικασία παραγωγῆς τῆς ὑλικῆς ζωῆς!<sup>22</sup>

Συγκεκοιμένα, ή έγωιστική κοινωνία είναι ή αίτία πού τό πράτος τήν καταστέλλει κι έτσι τήν αποδεσμεύει ως καθαρή έγωιστική κοινωνία: Ή πολιτική απελευθέρωση τῆς πολιτείας από τόν ἐγωισμό ἰσοδυναμεῖ μέ κοινωνική ἀπελευθέρωση τοῦ ἐγωισμοῦ ἀπό τήν πολιτεία ή απόλυτη πολιτική ἄρνηση τοῦ έγωισμοῦ είναι ἡ ἀπόλυτη κοινωνική κατάφασή του. Έτσι «ή πολιτική επανάσταση είναι ή επανάσταση τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν», 23 ἐφ' ὅσον, γιά τήν ἀκρίβεια, καταργεί τή φεουδαρχική μορφή της καί τήν αντικαθιστα μέ τήν αστική. Στήν φεουδαρχική κοινωνία οί οικονομικές ιδιαιτερότητες είχαν άμεσα πολιτικό χαοακτήρα, «δηλαδή τά στοιχεῖα τῆς ἀστικῆς ζωῆς, ὅπως λ.χ. ή ίδιοκτησία ή ή οίκογένεια ή ό τρόπος έργασίας, άναδειχνύονταν, εν είδει φέουδου, τάξης καί συντεχνίας, σέ στοιχεῖα τῆς πολιτικῆς ζωῆς».24 πλήν μιά τέτοια πολιτιχοποίηση τοῦ ἐγωισμοῦ -δηλαδή τά προνόμια- περιόριζε, σάν γενίκευση πού ήταν, τό παιγνίδι τοῦ καθεκάστου. "Όταν δέ ἡ πολιτική τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου» αἶρει τόν πολιτικό χαρακτήρα τῆς κοινωνίας πολιτων, τότε αποδεσμεύει φαινομενικά τήν ίδεαλιστική μέριμνα γιά τίς ύποθέσεις τοῦ λαοῦ ἀπό τά ιδιαίτερα ποινωνικά συμφέροντα, άλλά στήν πραγματικότητα έλευθερώνει τόν έγωιστικό δυναμισμό τῶν τελευταίων από κάθε γενικευτικό δεομό: «Ἡ όλοκλήοωση τοῦ ίδεαλισμοῦ τοῦ κράτους ὑπῆρξε συνάμα όλοκλήρωση τοῦ ὑλισμοῦ τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν».25 — Η καταξίωση ἀπό τό κράτος τοῦ πράττειν τῶν ἀτόμων, ή όποία, ως κρατική, άγνοεῖ τήν ίδιαιτερότητά τους καί τά αντιμετωπίζει μόνο σάν ίσα ψιλά άτομα, έκφράζεται τότε σέ δικαιώματα, στά ανθρώπινα δικαιώματα πού θεμελιώνουν τήν πολιτεία ως εννομο κράτος: ώς τό Έγώ ἀναδεδειγμένο σέ Νόμο. Δικαιώματα τοῦ ανθρώπου καί δικαιώματα τοῦ πολίτη φανερώνουν τήν ενότητά τους στό ὅτι ἀμφότερα εἶναι δικαιώματα κι ὅτι μιά πολιτεία πού ὁμολογεῖ τό δίκαιο ώς θεμέλιό της ἐκφράζει, μέ τό νά τό ἐξιδανικεύει σέ ἐπίπεδο πολιτῶν, τήν ἀπόλυτη πραγμάτωση τῆς κοινωνίας πολιτῶν πού ἀποδεσμεύει πλήρως τήν έγωιστική άρχή της:

«Ἡ ἀναρχία εἶναι ὁ νόμος τῆς χειραφετημένης ἀπό τὰ ἰεραρχικά προνόμια ἀστικῆς κοινωνίας, ἡ δέ ἀναρχία τῆς ἀστικῆς κοινωνίας εἶναι τό θεμέλιο τῆς νεώτερης δημόσιας τάξης πραγμάτων, ὅπως ή δημόσια τάξη πραγμάτων έγγυᾶται ἀπό μέρους της αὐτή τήν ἀναρχία. Όσο ἀντίθετες εἶναι μεταξύ τους, τόσο εἶναι ὅρος ἡ μία τῆς ἄλλης». ²6

Στήν Άγία οἰκογένεια –ἀπ' ὅπου προέρχονται οἱ τελευταῖες γραμμές – ὁ Μάρξ ἐπαναλαμβάνει καὶ ἐπιβεβαιώνει, συγκεκριμενοποιώντας τες, τίς ἀναλύσεις τοῦ Έβραϊκοῦ ζητήματος, τονίζοντας ὅτι αὐτή ἡ ἐνότητα τοῦ ζεύγους κράτος-ἀστική κοινωνία ὑποβαστάζεται καὶ ἐμψυχώνεται ἀπό τήν πραγματική στιγμή της, δηλαδή ἀπό τήν ἀστική κοινωνία, ἡ ὁποία παράγει καὶ ὁμολογεῖ ἐαυτήν μέσα στό κράτος καὶ τό δίκαιό του:

«Τό κράτος δέν ἔφτιαξε τά Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου. Εἶχε ὑπάρξει προϊόν τῆς ἀστικῆς κοινωνίας, ὅταν ἡ δική της ἀνάπτυξη τήν ὤθησε νά ὑπερβεῖ τούς παλαιούς πολιτικούς δεσμούς, καί τώρα ἀναγνώριζε ἀπό μέρους του τή γενέτειρα καί βάση του μέ τή Διακήρυξη τῶν δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου».<sup>27</sup>

"Όταν ἀνασκοπεῖ ἔτσι τήν ἱστορική μοίρα αὐτῆς τῆς ἀναγνώρισης, ἀρχικά δέσμιας τῆς –ροβεσπιερικῆς καί ναπολεόντειας– αὐταπάτης, ὅτι τό κράτος μπορεῖ καί ὀφείλει νά τεθεῖ, ἀρνούμενο –με τόν τρόμο καί τόν πόλεμο–, τήν ἴδια του τή βάση, τήν κοινωνία πολιτῶν, λόγω φαινομενικῆς ἑτερότητάς της, ὁ Μάρξ ἀνακαλύπτει τήν ἱστορική ἀποπεράτωσή της στήν Ἐπανάσταση τοῦ 1830:

«Τό 1830, γράφει, ἡ φιλελεύθερη ἀστική τάξη ἐκπλήρωσε τελικά τίς ἐπιθυμίες της τοῦ 1789, μέ τήν μόνη διαφορά ὅτι ἡ πολιτική διαφώτισή της εἶχε πιά όλοκληρωθεῖ, ὅτι δέν νόμιζε πιά πώς τό συνταγματικό ἀντιπροσωπευτικό κράτος πού ἡθελε ὑλοποιοῦσε τό ἰδανικό τῆς πολιτείας, τή σωτηρία τοῦ κόσμου καί τούς οἰκουμενικούς σκοπούς τῆς ἀνθρωπότητας, παρά εἶχε ἴσα ἴσα καταλάβει ὅτι αὐτό εἶναι ἡ ἐπίσημη ἔκφραση τῆς ἀποκλειστικῆς ἐξουσίας της καί ἡ πολιτική ἀναγνώριση τοῦ ἰδιαίτερου συμφέροντός της». 28

Τότε, «τά Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου παύουν νά ὑπάρχουν μόνο στή θεωρία», ὰλλά αὐτό συμβαίνει μόνον ἐπειδή «ἀρχίζει ἡ κυριαρχία τῶν ἀστῶν», καθώς

<sup>21.</sup> Κοιτική τοῦ ἐγελιανοῦ πολιτικοῦ δικαίου, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, [MEW 1, 247: jede Konsequenz gegen die Existenz ihrer Voraussetzungen kampft μτφο. Κοιτική τῆς ἐγελιανῆς φιλοσοφίας τοῦ κράτους καί τοῦ δικαίου, Παπαζήσης, 'Αθήνα 1978, σ. 83].

<sup>22.</sup> Δηλαδή τό ζήτημα τῆς φαινομενικῆς αὐτονομίας τοῦ ἐποικοδομήματος σέ σχέση μέ τήν οἰκονομική βάση. Σ.τ.μ.

<sup>23.</sup> Έδραϊκό ζήτημα, [ΜΕΨ 1, 367].

<sup>24. &</sup>quot;O.π., [MEW 1, 367-368]. 25. "O.π., [MEW 1, 368-369].

<sup>26.</sup> Ἡ Άγία οἰκογένεια, Die heilige Familie, [MEW 2, 124].

<sup>27. &</sup>quot;О.л., [MEW 2, 120]. 28. "О.л., [MEW 2, 131].



«ἡ ἀστική κοινωνία ἐκπροσωπεῖται θετικά ἀπό τούς ἀστούς». <sup>29</sup> Ἡ ἰστορική συγκεκριμενοποίηση τοῦ θέματος τοῦ Ἑβραϊκοῦ ζητήματος ἀποκαλύπτει δηλαδή τό ἀληθινό ἐμπράγματο ὑποκείμενο τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων. Ἡ κοινωνία πολιτῶν ἐλευθερώνεται χάρη σ' αὐτά, χάρη σ' αὐτή τήν ἀμιγή ἰδεατή-τυπική καταξίωση τῆς ἰδιοκτησίας, μόνον ἐφ' ὅσον κατέχει πραγματικά ἤδη τήν ἰδιοκτησία, δηλαδή ἐφ' ὅσον εἶναι κοινωνικά ἰκανοποιημένη. ὅμως ἡ ἰκανοποιημένη μερίδα τῆς ἀστικῆς κοινωνίας πολιτῶν, αὐτή πού ἄρχει μέσα της καί τῆς δίνει τό ὄνομα, εἶναι οἱ ἀστοί. Τά Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου εἶναι τά δίκαια τοῦ ἀστοῦ.

Τό γεγονός ὅτι ὁ ἀστός τίθεται ὡς ἄνθρωπος ἐκφράζει απλῶς τόν νόμο σύμφωνα μέ τόν ὁποῖο –ὅπως λέει ή Κριτική τῆς φιλοσοφίας τοῦ δικαίου τοῦ Έγελουμιά τάξη τῆς κοινωνίας πολιτῶν δέν μπορεῖ νά ἀνατρέψει τήν πολιτική τάξη πραγμάτων χωρίς νά κινητοποιήσει, ως ο γενικός αντιπρόσωπός της, τό σύνολο τῆς κοινωνίας: «Μόνο στό ὄνομα τῶν γενικῶν δικαίων τῆς κοινωνίας, μπορεῖ μιά ἐπιμέρους τάξη νά διεκδικήσει τή γενική κυριαρχία».30 – Όμως, στήν πραγματικότητα, τά δικαιώματα τοῦ ἀστοῦ δέν εἶναι τοῦ ἀνθρώπου, άλλά πολλῶ μᾶλλον τῶν πραγμάτων, πού ὁ άστός τά καταξιώνει ὅταν παρουσιάζει τά δίκαιά του ώς δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου: Αὐτά δέν ἀποτυπώνουν «τήν κυριαρχία τοῦ ἀνθρώπου» ἀλλά «τήν κυριαρχία τῆς ἰδιοκτησίας».31 – Γενικά ἀρνοῦνται ὅ,τι κάμνει τόν άνθρωπο άνθρωπο, τήν ανεξαρτησία του από κάθε προδεδομένο καθορισμό, τήν πλήρη έλευθερία του, μή περιοριζόμενη από κάποια ίδιαιτερότητα, μερικότητα, περατότητα. Γι' αὐτό τόν λόγο τέτοια δικαιώματα είναι άντιφατικά παρουσιάζουν ως έλευθερία τό ένάντίο της. Όπως γράφει ο Μάρξ στό Έβραϊκό ζήτημα, «ἡ ἐλευθερία τοῦ ἐγωιστῆ ἀνθρώπου καί ἡ ἀναγνώρισή της ἀποτελοῦν μᾶλλον ἀναγνώριση τῆς ἀχαλίνωτης κίνησης τῶν πνευματικῶν καί ὑλικῶν στοιχείων, πού ἀποτελοῦν τό περιεχόμενο τῆς ζωῆς του. Γι' αὐτό καί ὁ ἄνθρωπος δέν ἐλευθερώθηκε ἀπό τήν θρησκεία, ἀπέκτησε τήν ἐλευθερία τῶν θρησκευμάτων. Δέν ἐλευθερώθηκε ἀπό τήν ἰδιοκτησία. ἀπέκτησε τήν ἐλευθερία τῆς ἰδιοκτησίας...»:32

τήν ψεύτικη έλευθερία τῆς ἀπλῆς ἐπιλογῆς στό πλαίσιο ἐνός ἀπόλυτα πάγιου καθορισμοῦ, πού ὡς τέτοιος

κατεξουσιάζει τόν άνθρωπο.

Έπανερχόμενος στήν Άγία οἰκογένεια σ' αὐτό τό μεῖζον θέμα τοῦ Έβραϊκοῦ ζητήματος, ὁ Μάρξ ὑπεν-

θυμίζει:

«Δείξαμε ὅτι ἡ ἀναγνώριση τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων ἀπό τό νεότερο κράτος δέν ἔχει ἄλλο νόημα ἀπό τήν ἀναγνώριση τῆς δουλείας ἀπό τό ἀρχαῖο κράτος. "Οπως ἀκριδῶς φυσική βάση τοῦ ἀρχαίου κράτους εἶναι ἡ δουλεία, τοῦ νεότερου κράτους εἶναι ἡ ἀστική κοινωνία, ὁ ἄνθρωπος τῆς ἀστικῆς κοινωνίας, δηλαδή ὁ ἀνεξάρτητος ἄνθρωπος πού ὁ μόνος του δεσμός μέ τόν συνάνθρωπο εἶναι τό ἰδιωτικό συμφέρον καί ἡ ἀσύνειδη φυσική ἀναγκαιότητα, ὁ δοῦλος τῆς κερδοσκοπικῆς ἑργασίας καί τῆς ἰδίας καί ξένης ἰδιοτελοῦς ἀνάγκης».

Ή διάρθρωση τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου σέ δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου καί δικαιώματα τοῦ πολίτη δέν συνιστᾶ ἀντίφαση ἀπό μόνη της τό νόημα τῆς βαθύτερης ἐνότητάς τους, τοῦ ὅτι ἀποτελοῦν δίκαια τοῦ ἀστοῦ, αὐτό γεννᾶ τήν ἀπόλυτη ἀντίφαση ἀνάμεσα σέ τέτοιου εἴδους ἀνθρώπινα δικαιώματα καί στόν ἄνθρωπο. "Όπου ὑπάρχουν Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου, δέν ὑπάρχει ὁ ἄνθρωπος! Τό λάθος τοῦ Μπάουερ καί τῶν σύν αὐτῶ εἶναι ἡ σύγχυση «τοῦ κράτους μέ τήν ἀνθρωπότητα, τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων μέ τόν ἄνθρωπο, τῆς πολιτικῆς χειραφέτησης μέ τήν ἀνθρώσος.

 $\pi i \nu \eta > .34$ 

Ή πραγματική καταξίωση τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ἐφικτή μόνον ἐκτός νομικοῦ στοιχείου, δηλαδή ἐκτός πολιτείας. Τά πρῶτα κείμενα τοῦ Μάρξ –τά λεγόμενα «ἀνθρωπιστικά» – περιγράφουν τή χειραφέτηση τοῦ ἀνθρώπου, ὄχι τήν πολιτική καί μόνο, τήν ἰδανική –ὰφοῦ αὐτή παγιώνει σέ πραγματικό, κοινωνικό ἐπίπε-

<sup>29. &</sup>quot;O.π., [MEW 2, 130].

<sup>30.</sup> Γιά τήν κοιτική τῆς φιλοσοφίας τοῦ δικαίου τοῦ Εγελου, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einletung, [MEW 1, 345].

<sup>31.</sup> Πρός τόν Ruge, Briefe aus den Deutsch-Franzosischen Jahrbuchern, [MEW 1, 345].

<sup>32.</sup> Έδραϊκό ζήτημα, [MEW 1, 369]. 33. Άγία οἰκογένεια, [MEW 2, 120].

<sup>34. &</sup>quot;O.π., [MEW 2, 92].

δο, ὅ,τι ἀρνεῖται σέ πολιτικό ἐπίπεδο—, ἀλλά τήν πραγματικά ἀνθρώπινη, καθ' ὅ κοινωνική, ὡς ἐνεργοποίηση, μέσα στό πραγματικό ἄτομο, καί ἀπό τό ἴδιο τοῦ

«γενολογικοῦ ὄντος» του:

«Μόνον ὰφ' ὅτου ὁ πραγματικός ἀτομικός ἄνθρωπος ἐπαναφέρει μέσα του τόν ἀφηρημένο πολίτη καί γίνει, ὡς ἀτομικός ἄνθρωπος στήν ἐμπειρική ζωή του, στήν ἀτομική ἐργασία του, στίς ἀτομικές σχέσεις του, ἔνα γενολογικό ὄν, ἀφ' ὅτου ὁ ἄνθρωπος ἀναγνωρίσει καί ὀργανώσει τίς "οἰκεῖες δυνάμεις" του ὡς κοινωνικές δυνάμεις καί συνεπῶς πάψει νά χωρίζει ἀπό τόν ἑαυτό του τήν κοινωνική δύναμη ὑπό τό σχῆμα τῆς πολιτικῆς δύναμης, μόνο τότε ἔχει ὁλοκληρωθεῖ ἡ ἀνθρώπινη χειραφέτηση». 35

Αὐτή ἡ ἐνεργοποίηση, ἀπό τό ἄτομο, τοῦ γένους του, δηλαδή τῆς ἀνθρωπότητας ὡς ὁλότητας ὅντων, δράσεων καί δυνάμεων, σημαίνει ἄρνηση τῆς ἀτομικιστικῆς ἰδιοποίησης τῶν πραγμάτων ἀπό μιά πράξη ὡς ἐκ τούτου πεπερασμένη καί μερική. Τό γένος λογίζεται τόσο κατά πλάτος ὅσο καί κατά βάθος: ՝Ως γενολογικό ὄν ἀνοίγομαι σ' ὅλους τούς ἀνθρώπους, ἐνῶ ἡ ὕπαρξή μου ὡς ὰτομικότητας εἶναι πλήρης, όλική. — Αὐτά ὅμως προσγράφουν μέ ἀκόμη ἀφηρημένο τρόπο τόν ἀνθρώπινο χαρακτήρα της στήν ἀστική κοινωνία.

Στήν περίφημη Κριτική τῆς φιλοσοφίας τοῦ δικαίου τοῦ εγελου, ὁ Μάρξ σχετίζει τήν -ἀπελευθερωτική-ἄρνηση κάθε ἰδιαίτερης ὕπαρξης, ἰδιωτικῆς, μέ τόν ἀπόλυτο ὅρο πραγμάτωσής της. Εἶναι πραγματική μόνον ἄν μετατρέπει τή στέρηση κάθε ὑπαρκτικῆς ἰδιαιτερότητας σέ κάτι θετικό, ἄν καταφάσκει ἐνεργητικά τήν παθητική ἄρνηση κάθε ἀνθρώπινου δικαιώματος, τήν ἐμπραγμάτως ἀπόλυτα ἀφηρημένη ὕπαρξη, ἤτοι τήν ἐνεργά πραγματική ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου ὡς ψιλοῦ ἀνθρώπου, κενοῦ, ἀποψιλωμένου ἀπό τά πάντα. Η ἄρνηση τῶν Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου, ὅρος γιά νά τεθεῖ ὁ ἄνθρωπος, ὑπάρχει ἤδη, προϋπάρχει μέ ἐμπράγματο τρόπο τοῦ ἑαυτοῦ της στό ἀρνητικό εἶναι τοῦ προλετάριου.

« Όταν τό προλεταριάτο ἀναγγέλλει τήν διάλυση τῆς μέχρι τώρα τάξης τοῦ κόσμου, ἐκφράζει μόνο τό μυστικό τῆς δικῆς του ὕπαρξης, γιατί τό ίδιο εἶναι ἡ ἐμπράγματη διάλυση αὐτῆς τῆς τάξης τοῦ κόσμου. Όταν τό προλεταριάτο ἀπαιτεῖ τήν ἄρνηση τῆς ἀτομικῆς ἰδιοκτησίας, ἀναδεικνύει μόνον σέ ἀρχή τῆς κοινωνίας ὅ,τι ἀνέδειξε ἡ κοινωνία σέ δική του ἀρχή ὅ,τι ἐνσαρκώνεται ἤδη σ' αὐτό χωρίς τή δική του συμβολή ὡς ἀρνητικό ἀποτέλε-

σμα τῆς κοινωνίας».36

- Έτσι όμως ή μαρξική ἄρνηση τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου», ήτοι τῆς ἀπάνθρωπης πραγματικότητας τοῦ ἀνθρώπου, πατᾶ στό ἔσχατο θεμέλιο αὐτῆς τῆς πραγματικότητας, ἀφοῦ ὁ φιλόσοφος βλέπει τήν ἄρνηση νά ἐξαντικειμενικεύεται μέσα στήν προλεταριακή αὐτοάρνηση τῆς πραγματικότητας. Ὁ κομμουνισμός

ἀρνεῖται τά «Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου» μέ τήν ἔννοια ὅτι ἀποτελεῖ -γιά νά ἐπαναλάβουμε τούς ὅρους τῆς Γερμανικῆς ἰδεολογίας- «τήν πραγματική κίνηση πού καταργεῖ τή σύγχρονη κατάσταση». Ή κομμουνιστική ἄρνηση τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου» ἐπενδύεται ἐδῶ μέ τό ἀπόλυτο νόημά της ὡς ἐνότητας τῆς νοητικῆς καί τῆς πραγματικῆς ἄρνησης αὐτῶν τῶν «Δικαιωμάτων» (τῆς κριτικῆς τους ἀπό τόν φιλόσοφο καί ἀπό τό προλεταριάτο ἀντίστοιχα), μιά ἐνότητα τῆς ὁποίας ἡ Γερμανική Ἰδεολογία ἐπεξεργάζεται τή συγκεκριμένη σημασία μέ τή θεωρία της γιά τήν καταγωγή, τό νόημα καί τόν προορισμό τῶν ἰδεολογιῶν, κύριο σύγχρονο παράδειγμα τῶν ὁποίων ἀποτελοῦν τά «Δικαιώματα τοῦ ἀνθρώπου».

Έντάσσοντας ἔτσι τή θέση τῶν «Δικαιωμάτων τοῦ ανθρώπου» στήν ύλική αναγκαιότητα της κοινωνικης ιστορίας, ὁ Μάρξ θέλει νά πλήξει καί νά διαλύσει στή ρίζα τή θεμελιώδη ἀστική ἰδεολογία. - 'Από ἐκεῖ καί πέρα θεωρεῖ τήν καταδίκη αὐτῆς τῆς ἰδεολογίας τελειωμένη, ἐκδικασμένη ὑπόθεση. Όταν ἐκφράζει μιά τελευταία φορά τήν «αντίθεση τοῦ κομμουνισμοῦ πρός τό δίχαιο, τόσο ώς πολιτιχό καί ίδιωτιχό όσο καί μέ τή γενικότερη μορφή του τοῦ ἀνθρώπινου δικαιώματος», 38 ο Μάρξ παραπέμπει πιά στίς «Γερμανογαλλικές ἐπετηρίδες ὅπου εἶχαν διαλυθεῖ καταλεπτῶς οἰ αὐταπάτες περί κράτους καί ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων». 39 "Ομως ή ύλιστική συγκεκριμενοποίηση τῆς ίστορικής διαδικασίας είναι καί μιά συγκεκριμενοποίηση τῆς ἀρνητικῆς σημασίας -ἄρα καί τῆς καταγγελίας – τοῦ μεγάλου συνθήματος τῆς ἀστικῆς ἐπανάστασης.

36. Γιά τήν κριτική τῆς φιλοσοφίας τοῦ δικαίου τοῦ Έγελου, [MEW 1, 391].

37. Γεομανική ίδεολογία, [ΜΕΨ 3, 35].

<sup>35.</sup> Έδραϊκό ζήτημα, [MEW 1, 370]. Βλ. τό ἄρθρο τῆς Vorwarts (10 Αὐγ. 1844) κατά τοῦ Ροῦγκε (Ruge): «Ἡ ἀνθρώπινη φύση, ἰδού ἡ ἀληθινή κοινότητα τῶν ἀνθρώπων. "Όπως ἡ ἀποτρόπαια ἀπομόνωση αὐτῆς τῆς φύσης εἶναι ἀπείρως καθολικότερη, φοδερότερη, ἀντιφατικότερη ἀπό τόν χωρισμό τῆς πολιτικῆς κοινότητας, ἔτσι κι ἡ ἄρση τῆς ἀπομόνωσης, ἔστω μιά μερική ἐπανένωση, μιά ἐξέγερση ἐναντίον της, εἶναι ἀσύγκριτα πιό ἀπέραντη, ὅσο ὁ ἄνθρωπος εἶναι πιό ἀπέραντος ἀπό τόν πολίτη καί ἡ ἀνθρώπινη ζωή ἀπό τήν πολιτική ζωή. Συνεπῶς, ἡ διομηχανική ἐξέγερση, ὁσοδήποτε μερική, δέν παύει νά φανερώνει μιά καθολική ψυχή ἡ δέ πολιτική ἐξέγερση, ὅσο καθολική κι ἄν εἶναι, κρύδει ἕνα στενόμυαλο πνεῦμα κάτω ἀπό τήν πλέον κολοσσιαία μορφή».

<sup>38. &</sup>quot;О.л., [MEW 3, 190]. 39. "О.л., [MEW 3, 180-181].

## Ο ΕΜΦΥΛΙΟΣ ΠΟΛΕΜΟΣ ΤΗΝ ΕΠΟΧΗ ΤΟΥ ΟΛΟΚΛΗΡΩΤΙΚΟΥ ΠΟΛΕΜΟΥ.1

τοῦ Γιώργου Μαργαρίτη

ί ἐμφύλιοι, οί «ἀδελφοκτόνοι» πόλεμοι χαρακτηρίστηκαν μέ τά πλέον μελανά χρώματα από τήν ἱστοριογραφία κυρίως τοῦ 19ου αἰώνα. Ἡ τελευταία ἦταν στενά συνδεδεμένη μέ τήν ἰδέα τῆς έθνικης ένωτικης πορείας, της φυλετικης καί πολιτισμικης ταυτότητας, της όποίας, ή όποιαδήποτε ρήξη, δέν μπορούσε παρά νά θεωρηθεῖ παθολογικό σύμπτωμα, μεταφυσικών διαστάσεων τραγωδία, ατύχημα καί έκτροχιασμός από τα πεπρωμένα καί απόδειξη δαθύτατης κρίσης καί παρακμῆς. Τό εθνος, στούς ἐμφύ-λιους, «ἔτρωγε τίς σάρκες του», κάτι τό όποῖο πολύ δύσκολα μποροῦσε νά γίνει ἀποδεκτό. Στήν ἱστοριογραφία τῆς περιόδου, οἱ ἐμφύλιοι πόλεμοι, ἀπό τήν ἀρχαία Ρώμη ὤς τούς θρησκευτικούς πολέμους, μέ ὅλα τά ενδιάμεσα καί τά συμπληρωματικά, παρουσιάζονταν ως περίοδοι δοκιμασίας ή παρακμής, «σκοτεινές ἐποχές», ἀποδείξεις ἀδιεξόδων καί κρίσης τοῦ πολιτισμού. Γιά τήν έρμηνεία τους έπιστρατεύτηκαν τά ήθικοπλαστικά καί οἱ وίζες τους συνδέθηκαν μέ τίς πλέον ταπεινές ίδιότητες τῶν ἀνθρώπων: τή φιλοδοξία, τή ματαιοδοξία, τά ἀνεξέλεγκτα πάθη, τήν ἀγραμματοσύνη καί τόν φανατισμό, τά μίση, κάθε εἶδους δαίμονα τέλος πάντων. Ο φομαντισμός βρηκε στό πεδίο αὐτό μιά πλούσια φλέβα τραγικών καταστάσεων.

Μερικά χρόνια ἀργότερα, στόν εὐρωπαϊκό μεσοπόλεμο, ή ἀντίληψη γιά τόν ἐμφύλιο πόλεμο εἶχε ριζικά άλλάξει. Προφανώς υπήρχαν ακόμα πολλοί πού θεωοοῦσαν τόν ἐμφύλιο ὡς κατάρα γιά τήν κοινωνία, ὡς ένα ἀπό τά δεινά πού ἀπειλοῦν τήν εὐημερία καί τήν εύτυχία τῶν ἀνθρώπινων κοινωνιῶν. Στόν χῶρο ὅμως τῆς πολιτικῆς καί τῆς κοινωνικῆς παρέμβασης, ἡ ἰδέα της έμφύλιας σύγκρουσης είχε πλέον έπισημοποιηθεί καί εἶχε ἐνταχθεῖ ὡς δασική ἐπιλογή στίς προτεινόμενες τακτικές καί μεθόδους. Πολιτικά κόμματα καί κινήματα ἐπέλεγαν, σέ μεγάλο ποσοστό καί χωρίς αὐτό νά προκαλεῖ ἰδιαίτερη ἔκπληξη στήν κοινωνία, στρατιωτική ὀργάνωση στίς δομές τους καί πολεμική προοπτική στίς παρεμβάσεις τους. Τό κίνημα τῶν παλαιῶν πολεμιστῶν, σέ ὅλες τίς ἐκφράσεις του, τά συνδικάτα, οί έργατικές ένώσεις, τό φασιστικό κίνημα, τά κινήματα τῆς ἄπρας δεξιᾶς ἐν γένει, ἀπολούθησαν τέτοιες διαδρομές. Τό Κομμουνιστιπό Κόμμα τῆς μετά τήν έπανάσταση των μπολσεβίκων έποχης -μαχητικό ἀπόσπασμα τῆς Κομμουνιστικῆς Διεθνοῦς- εἶχε ἐκ κατασκευῆς αὐτήν τήν προοπτική. Οἱ ἐξελίξεις στήν Ρωσία επιδεδαίωσαν τήν αναγκαιότητα καί τή λειτουργικότητά της. Μέ ἄλλα λόγια ἡ πολεμική σύγκρουση ἐμφύλιου χαρακτήρα είχε έπισημοποιηθεί ώς πιθανή έπιλογή, ως «συνέχιση τῆς πολιτικῆς μέ ἄλλα μέσα».2

Προφανῶς μέσα σέ πολύ λίγα χρόνια, πολλά πράγ-

1. Τό κείμενο είναι ή εἰσήγηση τοῦ γράφοντος στό συνέδριο, «Οἱ ἐμφύλιοι πόλεμοι στήν Ευρώπη τοῦ 20οῦ αἰώνα», πού συνδιοργάνωσαν στήν Αθήνα, στίς 24-26 Φεδρουαρίου 2000, τά ίδρύματα: Άρχεῖα Σύγχρονης Κοινωνικης Ιστορίας, Fondazione Giangiacomo Feltrinelli (Milano), International Institute of Social History (Amsterdam) καί τό Πάντειο Πανεπιστήμιο. 'Αποτελεῖ δέ περίληψη ύποθέσεων καί ίδεῶν πού ἀναπτύσσονται στό προετοιμαζόμενο βιβλίο τοῦ γράφοντος, Ιστορία τοῦ Έλληνικοῦ Έμφυλίου Πολέμου.

2. Τό σημεῖο 7 τῆς πρόσκλησης γιά τό Πρῶτο Συνέδριο τῆς Κομμουνιστικῆς Διεθνοῦς, πού διαφοροποιοῦσε τό νέο χίνημα στό πεδίο τῶν διαδικασιῶν, τῶν ἐπιλογῶν στόν δρόμο πρός τήν πολιτική έξουσία, πρόβλεπε: «Ἡ βασική μέθοδος τῆς πάλης εἶναι ἡ μαζική δράση τοῦ προλεταριάτου, συμπεριλαμβανομένης τῆς ἀνοιχτῆς πάλης μέ τό ὅπλο στό χέρι ἐνάντια στήν ἐξουσία τοῦ κράτους τοῦ κεφαλαίου». Τό σημεῖο αὐτό συμπλήρωνε τό ὑπ' ἀριθμό 5 πού, μεταξύ άλλων, ώς μέτρο γιά τήν άμυνα τῆς νέας ἐξουσίας, πρόβλεπε ότι «...είναι άπαραίτητος ο πλήρης άφοπλισμός τῆς ἀστικῆς τάξης καί τῶν πρακτόρων της καί ἡ γενική παράδοση τῶν ὅπλων στό προλεταριάτο».

Ἡ πρόσκληση δημοσιεύθηκε στήν Πράβντα καί τήν Ισβέστια στίς 24 Γενάρη τοῦ 1919 καί μεταφέρεται ἐδῶ ἀπό τό βιβλίο Τό 1ο Συνέδριο τῆς Κομμουνιστικῆς Διεθνοῦς, ᾿Αθήνα, Ἱστορικές Ἐκδόσεις, 1980, σ. 7.



ματα ἄλλαξαν. Οἱ δαθμιαῖες μετατοπίσεις, ὥσπου νά φθάσουμε στήν ἀποδοχή τοῦ ἐμφυλίου πολέμου ὡς δασικοῦ μέσου γιά τήν ἐπίτευξη μιᾶς ριζοσπαστικῆς κοινωνικῆς καί πολιτικῆς μεταδολῆς, σηματοδοτοῦσαν ἔνα δρόμο μακρύ καί πολύπλοκο, τοῦ ὁποίου τά χαρακτηριστικά δέν εἶναι μονοσήμαντα καί εὔκολα διακριτά. Τά δασικά πεδία τῶν ἀλλαγῶν πού χρειάστηκαν, γιά νά ὁδηγηθοῦμε σέ αὐτήν τήν ἀνατροπή τῶν ἀντιλήψεων, ἀπλώθηκαν στό οἰκονομικό καί κοινωνικό πεδίο μέ ἄμεσο ἀντίκρυσμα στό ἀντίστοιχο τῶν πολιτικῶν πρακτικῶν καί τῶν ἰδεῶν. Μόνο ἐπιγραμματικά μποροῦμε νά θίξουμε ἐδῶ μερικές ἀπό αὐτές τίς ἀλλαγές. Ἐκεῖνες πού ἀφοροῦν τίς σχέσεις τῶν ἀνθρώπων μέ ὁρισμένου εἴδους δία, ἀποτελοῦν ἴσως ἕνα πρῶτο πεδίο ἀναζητήσεων.

"Όσο ὁ 19ος αἰώνας πλησίαζε πρός τό τέλος του τόσο ἡ σχέση τῶν ἀνθρώπων μέ τή δία ἄλλαζε, γινόταν πιό φυσική καί καθημερινή, ἀπλωνόταν σέ δραστηριό-

τητες ανύποπτες ως τότε. Οι νέες καταστάσεις αποτυπώνονταν στίς κοινωνικές συμπεριφορές καί μέσα ἀπό αὐτές ἄρχισαν προοδευτικά νά κρούουν τήν πόρτα τῆς πολιτικής. Πλήθος ίδεολογικά, κοινωνικά ρεύματα συνηγοροῦσαν σέ αὐτή τήν ἐξέλιξη. Ο νιτσεϊσμός, ὁ νεοφομαντισμός, ή αἴσθηση παρακμῆς καί αὐτοκαταστροφής ως αντίδοτο τῆς προόδου: τῶν ἀδικιῶν, δηλαδή, τῶν ἀνισοτήτων καί τῶν μεταλλάξεων πού αὐτή δημιουργούσε. Ίσως νά εἶναι τυχαῖο, ἴσως ὅχι, τό ὅτι ἡ έξέλιξη αὐτή ἔγινε πιό διακριτή μετά ἀπό δύο σημαντικά πολιτικά γεγονότα. Τόν θρίαμδο τῶν προσδοκιῶν περί ἐθνικῆς ὁλοκλήρωσης πού ἦρθε μέ τήν ἐπιτέλους κρατική συγκρότηση τῶν δύο μεγάλων, ὅσο καί πολυδιασπασμένων εύρωπαϊκῶν ἐθνῶν, τῆς Ἰταλίας καί τῆς Γερμανίας, ἀλλά καί τή μετεξέλιξη ένός διακρατικοῦ πολέμου, τοῦ Γαλλο-γερμανικοῦ τοῦ 1870, σέ κανονικό ἐμφύλιο πόλεμο.

Οἱ ἐνδείξεις γιά μία ριζική ἀλλαγή τῆς σχέσης μεγά-

λων τμημάτων τῶν εὐρωπαϊκῶν κοινωνιῶν μέ τή δία ήταν συχνά ὑπόγειες, ἐντοπίστηκαν ὅμως καί συζητήθηκαν πολύ στήν έποχή τους: ή έμφάνιση τῆς μονομαχίας σέ στρατιωτικούς καί άριστοκρατικούς κύκλους, λόγου χάρη, ή ή καθιέρωση αὐτοκαταστροφικῶν καί θανατηφόρων παιχνιδιῶν, ὅπως ἡ ρωσική ρουλέτα, τήν ίδια πάνω κάτω έποχή. Σέ πιό ταπεινά στρώματα καί χώρους, στό μικροαστικό καί μεσοαστικό χῶρο ἐξαπλώθηκαν δίαιες, όσο καί αὐτοκαταστροφικές συνήθειες, οί ἐπωνομασθεῖσες «ἐπιδημίες αὐτοκτονιῶν», οί όποῖες τόσο πολύ βασανίζουν ένα σημαντικό κλάδο τῆς σύγχρονής μας ιστοριογραφίας.3 Τό χαρακτηριστικό ήταν ή κοινωνική διάσταση καί ή κοινωνική άναφορά αὐτῶν τῶν διαδημάτων. Αφοροῦσαν κυρίως τάξεις καί στρώματα τοῦ πληθυσμοῦ, πού βρίσκονταν σέ άσταθεῖς ἰσορροπίες μέσα στόν ἔντονο στροδιλισμό τῶν εὐρωπαϊκῶν κοινωνιῶν πρός τό τέλος τοῦ προηγούμενου - ή προ-προηγούμενου αν επιθυμείτε - αίώνα. Η άριστοκρατία συνθλιβόμενη άνάμεσα στήν άφύσικη, έκτός εποχής καί εξέλιξης, δόξα της καί τόν εμφανή, πλέον, γεμάτο αδιέξοδα αναχρονισμό της. Τά μεσοστρώματα, ἐπίσης, στριμωγμένα ἀνάμεσα στήν προσδοκία τῆς περαιτέρω κοινωνικῆς ἀνέλιξης καί τήν ἀπειλή τῆς πτώσης στό προλεταριακό ὑπόστρωμα. Θά μποσούσαμε νά προσθέσουμε μερικές πιό είδικές κατηγορίες σέ αὐτά τά πεδία: τήν εὔθραυστη εἴσοδο τῶν γυναικῶν, λόγου χάρη, στό ἐνεργό κοινωνικό στερέωμα πού, φευστή καί ἀβέβαιη, τίς όδηγοῦσε πολύ συχνά σέ αὐτοκαταστροφικές συμπεριφορές πρός μεγάλο σκανδαλισμό τῆς τότε ανδροχρατούμενης χοινωνίας.

Αὐτές οἱ ἐνδείξεις αὐτοκαταστροφικῆς πρακτικῆς τρέφονταν από τίς κοινωνικές αστάθειες καί πιέσεις καί συχνά έμπεριείχαν διακηρύξεις, κατά κάποιο τρόπο πρός τήν κοινωνία, στό όνομα τῆς ὁποίας λάμδαναν χώρα. Τόνιζαν τήν έννοια τῆς κοινωνικῆς ταυτότητας, ἔστω καί μέσα ἀπό τήν ἀκύρωσή της. Ἡ ζωή είχε νόημα μέσα στά πλαίσια άξιῶν πού ἡ κοινωνία κανομαρχοῦσε, τήν τιμή, τήν άξιοπρέπεια, τόν αὐτοπροσδιορισμό καί τό δικαίωμα ἐπιλογῆς στό προσωπικό πεδίο. Ο θάνατος σέ μονομαχία ή ή αὐτοκροτνία διακήρυσσε αὐτές τίς ἀρχές πού ἔκαναν ὑποφερτή τήν σχέση τοῦ ἀτόμου μέ τήν κοινωνία καί ἐπιθυμητή τήν ζωή. Ἡ ρήξη αὐτῶν τῶν κοινωνικῶν συμβολαίων, ἡ άδικία, ή ατίμωση, ἔφερναν τήν ἐπιθυμία τοῦ θανάτου. Οι ἄνθρωποι, ορισμένοι ἔστω ἄνθρωποι -τέτοιες ιδέες δέν περνοῦσαν, λόγου χάρη, σέ θρησκευόμενους άγρότες- θεωρούσαν ότι ή ακύρωση τῶν συμβολαίων καθιστοῦσε τό ἄτομο ἀναλώσιμο. Ἡ αὐτοκαταστροφή ἔγινε ἔσχατο προπύργιο στήν ὑπόθεση τῆς προάσπισης τῆς προσωπικῆς ταυτότητας, τῆς θέσης τοῦ ἀτόμου, δηλαδή, μέσα στήν κοινωνία. Έσχατο καταφύγιο στίς πιέσεις ένός κόσμου ρευστοῦ, πού εὔκολα μποροῦσε νά κλείσει προσωπικούς δρόμους καί προοπτικές.

Αὐτές οἱ ἰδέες, ἄν καί τίς συμμερίζονταν πολλοί, περιφέρονταν γιά ἀρκετές δεκαετίες στό ἀτομικό, στό προσωπικό ἐπίπεδο. Χρειαζόταν ἕνας ἰσχυρός καταλύ-

της γιά νά τίς μετατρέψει σέ συλλογικές πρακτικές. Νά τίς συνδέσει μέ τήν πολιτική μέ ἄλλα λόγια. Ό τρομερός αὐτός καταλύτης ἦταν ὁ Α΄ Παγκόσμιος Πόλεμος. Πρίν φθάσουμε σε αὐτόν καί στίς ἀλλαγές, πού ἐπέφερε στίς σχέσεις τῶν Εὐρωπαίων μέ τήν δία καί τή διαθεσιμότητά τους πρός τήν αὐτοκαταστροφή, τήν ἀναλωσιμότητά του ἄν προτιμᾶτε, ἄς ἐξετάσουμε κάτι τό παράλληλο. Τή σχέση τῶν Εὐρωπαίων μέ τόν πόλεμο, μέ τήν ἰδέα τοῦ πολέμου.

Πρός τό τέλος τοῦ 19ου αἰώνα, ὁ πόλεμος εἶχε ἐξωτική σημασία γιά τούς Εύρωπαίους. Στήν ίδια τήν Εύρώπη, από τό 1815 καί μετά, οι πόλεμοι καί μικρή διάρχεια είχαν καί λίγα θύματα συγκριτικά καί πολύ ἀπεῖχαν ἀπό τοῦ νά ἀνατρέψουν τόν τρόπο ζωῆς τῶν άνθρώπων. Τίποτα δηλαδή πού νά μοιάζει μέ τούς ναπολεόντιους πολέμους πού προηγήθηκαν, ή μέ τόν παγκόσμιο πόλεμο πού θά ἀκολουθοῦσε. Άπό τό 1871 δέ καί μετά, ἴσως νά τό ὀφείλει στόν Βίσμαρκ αὐτό ἡ Εὐρώπη, ἔπαψαν ἀκόμα καί αὐτές οἱ ἐφήμερες συρράξεις. Οι Εύρωπαῖοι ζοῦσαν εἰρηνικά, ή Εὐρώπη ὅχι. Στά τέσσερα σημεῖα τοῦ ὁρίζοντα, χιλιάδες ναυτικά μίλια μαχουά, πολλοί ἀπό τούς Ευρωπαίους πολεμοῦσαν. Στή δεκαετία τοῦ 1880-1890 οἱ ἀποκιακές ἐκστρατεῖες ἔφθαναν ὤς τίς πλέον ξεχασμένες περιοχές τῆς μή άμερικανικής γής καί, συντρίβοντας, όταν χρειαζόταν, τίς τυχόν ἀντιρρήσεις, ἐγκαθιστοῦσαν στά πέρατα της οικουμένης τό ευρωπαϊκό διοικητικό σύστημα καί μαζί του τόν εὐρωπαϊκό, λεγόμενο, πολιτισμό.

Ο πόλεμος μέσα σέ αὐτές τίς συνθῆκες περνοῦσε, γιά την Ευρώπη, μία περίοδο έξημέρωσης. Δέν άφοροῦσε τόν μέσο Εὐρωπαῖο, ἡταν μία μαχρινή ὑπόθεση. Γινόταν γιά καλό σκοπό, γιά τόν ἐκπολιτισμό τῶν δαρδάρων καί τήν ἔνταξή τους στόν κόσμο τῶν Εὐρωπαϊκών άξιών. Ήταν έπωφελής, δημιουργούσε δουλειές, ἄνοιγε εὐκαιρίες. Προκαλοῦσε μία αἴσθηση ένότητας καί άνωτερότητας ταυτόχρονα μεταξύ τῶν λευκῶν καί Εὐρωπαίων. Αἴσθηση πού λειτουργοῦσε ἀκόμα καί στά μικροσκοπικά καί στά έργατικά στρώματα. Όλοι αἰσθάνονταν διά τοῦ πολέμου ἐκπολιτιστές απέναντι στούς άγριους βαρβάρους. Ο πόλεμος στά χρόνια αὐτά ἐξωραΐστηκε, μέσα ἀπό τά φυλετικά καί πολιτιστικά του χαρακτηριστικά, έγινε μία αποδεκτή ίστορία, μία περιπέτεια, στήν όποία περισσότερο ή λιγότερο ρομαντικοί ἥρωες ἄξιζε νά ἀφιερώσουν τόν έαυτό τους. Κοινωνικά μιλώντας, έγινε κάτι περισσότερο. Ο πόλεμος - περιπέτεια έγινε γιά πολλές ἀπό τίς

<sup>3.</sup> Κοντά στό γύρισμα τοῦ αἰώνα σημαντικά ἔργα, ἀπό ἐκεῖνα πού θεμελίωσαν τίς κοινωνικές ἐπιστῆμες, εἶχαν ὡς ἀντικείμενο τίς συμπεριφορές αὐτές: κλασικά παραδείγματα τά ἔργα τοῦ Emile Durkheim, Le suicide (Paris, 1897) ἤ τό ἀντίστοιχο Thomas Mazaryk, Der Selbstmord als Sociale Massenerscheinung (Wien, 1881). ἀπό τά σύγχρονα σχετικά ἔργα ξεχωρίζει τό Olive Anderson, Suicide in Victorian and Edwardian England, London (1987).

κοινωνικές όμάδες πού ταλάνιζε ή κοινωνική ἀστάθεια, σύμβολο ύπέρβασης τῶν ταξιχῶν τους ἀνησυχιῶν καί φόδων. Στήν πολύ ἐργατική Αγγλία θύελλες ἐνθουσιασμοῦ συνόδευαν κάθε άναχώρηση στρατευμάτων γιά νά πολεμήσουν τόν Μαχντί στό Σουδάν ή τούς Μπόερς. "Όταν, μετά τό 1905-1906, απογειώθηκαν οί άνταγωνισμοί τῶν ἐξοπλισμῶν καί κάθε εὐρωπαϊκή δύναμη ἔσπευσε νά πολλαπλασιάσει τούς ἐξοπλισμούς καί νά κατασκευάσει τά δρεδνώτ, ή διευρυνόμενη οίκονομία πολέμου πολλαπλασίασε τίς λειτουργίες τοῦ τελευταίου μέσα στόν κοινωνικό ίστό. Η αποκατάσταση τῆς εἰκόνας τοῦ πολέμου, ἐκεῖ, στήν «μπέλ ἐπόκ», άνοιξε τόν δρόμο γιά τήν ἐπανένταξή του στίς πρακτικές τῶν εὐρωπαϊκῶν κοινωνιῶν. Στό κάτω κάτω σημαντικές λαϊκές -θά λέγαμε- κινητοποιήσεις στήριξαν, ή ἐπέβαλαν τήν ἀπόφαση τῶν ἡγετῶν, γιά τό ξεκίνημα τοῦ Μεγάλου Πολέμου, τόν Ιούλιο τοῦ 1914.

Ο Α΄ Παγκόσμιος Πόλεμος ήρθε σέ μία τέτοια έποχή. Αὐτός ὁ πόλεμος ἦταν ταυτόχρονα τμῆμα καί ἀποτέλεσμα τῶν διεργασιῶν πού περιγράψαμε καί ταυτόχρονα καταλύτης πού θά τούς έδινε νεά ποιοτικά χαρακτηριστικά. Ή πρώτη του συνέπεια ήταν ότι δημιούργησε τό τόσο απαραίτητο για τίς βαθιές αλλαγές κενό. Στή διάρκειά του υπήρξε κατ άρχήν πλήρης άναθεώρηση τῆς πολιτικῆς. Ἡ άξιοπιστία τῶν θεσμῶν καί τῶν κρατικῶν μηχανισμῶν δέχτηκε ἰσχυρό πλῆγμα, σχεδόν μηδενίστηκε. Δέν επρόκειτο μόνο γιά τά καθεστῶτα καί ἡ ἀνατροπή τῶν τελευταίων, σέ πολλά ἀπό τά χράτη πού δέχτηκαν ίδιαίτερες πιέσεις, δέν έξομάλυνε καταστάσεις έπρόκειτο γιά ἄμεση άμφισδήτηση τῶν ἀξιῶν καί τῶν κανόνων πού νομιμοποιοῦσαν καί στήριζαν τούς θεσμούς, τήν κοινωνική συνοχή ἄν προτιμᾶτε. Ἡ μαζική -ή κατάχρηση τῆς λέξης μᾶς ἀποκρύπτει έδῶ τά μεγέθη: γιά περισσότερα ἀπό τριάντα έκατομμύρια άνθρώπους πρόκειται- συμμετοχή στήν έμπειρία τῶν χαρακωμάτων, τῆς μαζικῆς καταστροφῆς καί τοῦ ὀλέθρου, ἦταν ἀρκετή ὥστε νά κλονίσει τίς όποιες κοινωνικές αναφορές καί βεβαιότητες. Οί φαντάροι στά χαρακώματα ἦταν άλλοτριωμένοι ὡς πρός τόν τελικό στόχο, ως πρός τήν τακτική πού τά έπιτελεῖα ἐπέλεγαν, ὡς πρός τίς πολιτικές ἐπιδιώξεις πού συντηροῦσαν αὐτόν τόν πόλεμο. Ἡ ἀπάντηση στό ἐρώτημα, γιατί πολεμᾶμε, ἦταν πιό ἀόριστη ἀκόμα ἀπό τήν ανάλογη των έργοσταστιακών έργατων: τί φτιάχνουμε, γιά ποιόν τό φτιάχνουμε; "Ολα αὐτά τά ἐμπιστεύονταν, ή μᾶλλον, ἀναγκαστικά τά παραχωροῦσαν στούς ἀόρατους ἡγέτες, στά ἀπρόσωπα σχέδια, κρατώντας γιά τόν έαυτό τους τήν πειθαρχία, τή μηχανιστική κίνηση πού ἐπέβαλαν οἱ τεχνικές καί οἱ κανονισμοί.

Μήν ξεχνᾶμε ὅτι ὁ πόλεμος αὐτός ξεκίνησε μέ ἄξονα τό παράλογο. Πέρα από τήν προάσπιση ένός συστήματος συμμαχιῶν, σχέσεων καί ἰσορροπιῶν, οἱ ἀντίπαλοι δέν είχαν σοβαρές - ἀνάλογες τοῦ μεγέθους τῆς πολεμικής εμπλοκής προτάσεις γιά τούς στόχους τοῦ πολέμου. Στήν οὐσία, οὐδείς ζήταγε κάτι συγκεκριμένο ἀπό τόν ἀντίπαλό του, μέ τόν ὁποῖο ὅμως εἰχε

έμπλακεῖ σέ ἕναν μέχρι τελικῆς καταστροφῆς ἀγώνα.5 Ο πόλεμος παρουσιαζόταν με τόν τρόπο αὐτό ώς αὐτοσκοπός, ως αὐτόνομη καί αὐτόφωτη καταστροφική κατάσταση, ὅπου τό μόνο διακριτό ζητούμενο ήταν ή καταστροφή όχι τοῦ ἀντιπάλου ώς καθεστῶτος, ώς οἰκονομικῆς ὀντότητας, ὡς στρατιωτικῆς δύναμης, ὡς διπλωματικής άπειλής καί ό,τι άλλο. Ώς ζητούμενο παρουσιαζόταν ή υποταγή, ή «άνευ όρων» παράδοση τῆς κοινωνίας όλόκληρης, ἀπό τά ὑψηλά κλιμάκια τῆς καθεστωτικής καί κρατικής ιεραρχίας, ώς τόν τελευταῖο ἀγρότη, ἐργάτη, ἤ πολίτη τοῦ ἐχθροῦ. Γιά ἐξανδραποδισμό τῆς κοινωνίας ἐπρόκειτο, στήν πιό ἀπόλυτη μορφή του. Αν οι τεχνικές δυνατότητες συμβάδιζαν μέ τίς προθέσεις, τότε ζητούμενο θά ήταν ή έξαφάνιση τῆς ἀντίπαλης κοινωνίας, ή ἔστω ή συρρίκνωσή της -σέ όλα τά ἐπίπεδα: δημογραφικό, οἰκονομικό, πολιτισμικό, πολιτικό- ώς τό σημεῖο πού θά γινόταν έφικτή ή χωρίς ὄρια ὑποταγή της. Ὁ ἀποκλεισμός τῆς Γερμανίας μετά τήν ανακωχή τοῦ Νοεμβρίου τοῦ 1918, ή πείνα, ή αναταραχή καί τό θανατικό πού προκάλεσε, ἀνέδειξαν, μέ τόν πληρέστερο τρόπο, τίς νέες προθέσεις.

5. Οι πρώτες προτάσεις γιά τή μεταπολεμική Ευρώπη, προῆλθαν από τόν Καγκελλάριο τῆς Γερμανίας Μπέθμαν Χόλβεγκ, τό Σεπτέμβριο τοῦ 1914. Σέ αὐτές κυριαρχοῦσε τόσο ή ἀοριστία, ὅσο καί ή διάθεση γιά συνολική διευθέτηση τῶν Εὐρωπαϊκῶν ζητημάτων -με πρωτοκαθεδρία τῆς Γερμανίας φυσικά. Ή πρώιμη ἀκόμα τότε προσπάθεια γιά προσδιορισμό τῆς ἀπόλυτης, ὑπερβατικῆς λύσης πού θά σταθεροποιούσε εύρωπαϊκά πράγματα ήταν υποχρεωμένη νά κινηθεῖ ἀνάμεσα σέ φιλοσοφικές συλλήψεις καί διπλωματικές ἐπιθυμίες χωρίς ὅμως νά διαμορφώνει κάτι τό συγκεκριμένο καί λειτουργικό.

6. Ἡ τεχνική εἶχε καταφέρει νά δώσει μικρά δείγματα τῶν μετέπειτα ἐπιτευγμάτων της στόν τομέα τῆς μαζικῆς καταστροφῆς ἀνθρώπων καί ὑλικῶν. Τά χημικά ἀέρια καί τά υποτυπώδη «στρατηγικά» δομβαρδιστικά τοῦ 1918, ήταν μερικά ἀπό τά δείγματα αὐτά. Τά ἐμπόλεμα ἐπιτελεία ὑποδέχτηκαν αὐτές τίς καινοτόμες προτάσεις μέ ένθουσιασμό καί δέν παρέλειψαν νά τίς χρησιμοποιήσουν

<sup>4. &#</sup>x27;Ανάμεσα στά πρόσφατα διδλία πού πραγματεύονται τά θέματα αὐτά ξεχωρίζει τό διδλίο τοῦ Graham Dawson, Soldier Heroes. British Adventure, Empire and the Imagining of Masculiniries, Routledge, London & New York, 1994. Τά παλαιότερα, Roland N. Stromberg, Redemption by War. The Intellectuals and 1914 (1982) xai Mortis Eksteins, The Rites of Spring. The Grear War and the Birth of the Modern Age (1989), διατηροῦν τήν ἐπικαιρότητά τους. Παρά τό μεγάλο ἀριθμό τῶν ἐκδόσεων πάνω στό ζήτημα τῆς «ἐξημέρωσης» τῆς ἰδέας τοῦ πολέμου πρίν τό 1914, μεγάλα κενά έξακολουθοῦν νά παραμένουν, ίδιαίτερα στόν τομέα τῆς διαφορετικῆς λειτουργίας, ἤ ἀπορρόφησης αὐτῶν τῶν ίδεῶν στίς ἐπιμέρους κοινωνικές ὁμάδες, στίς κοινωνικές τάξεις.

Ό κόσμος ἔγινε φευστός, τόσο φευστός ὅσο ἐπέβαλε ό μοναδικός άξιόπιστος κανόνας πού απέμενε. Ό κανόνας αὐτός ἦταν ἡ ἀπόλυτη, περίπου μεταφυσική ἐπικράτηση, ο νικητής είχε κάθε δικαίωμα ἐπί τοῦ ἡττημένου καί ως ήττημένος λογιζόταν πλέον μία κοινωνία όλόκληρη. Ο κανόνας τῆς ὑπεροχῆς, αὐτῆς πού μετριόταν μέ τή δία, κυριάρχησε στή διπλωματία καί ἀπό ἐκεῖ πέρασε στήν πολιτική, στίς κοινωνικές σχέσεις. Ή ταξική αναμέτρηση, ὅπως καί πληθος άλλες άναμετρήσεις, δαφτίστηκε στή νέα αὐτή λογική. Ή πολιτική πρόθεση, ή πολιτική τακτική προσανατολίστηκε στήν, μέ κάθε μέσο, καταστροφή τοῦ ἀντιπάλου. Οί κοινωνικές καί πολιτικές σχέσεις κλονίστηκαν τόσο δαθειά ἀπό τίς ἀξίες αὐτές πού ἦταν ἀδύνατο νά γυρίσουν πίσω στό παρελθόν. Λέγεται ὅτι ἡ μεγάλη αὐτή σύγκρουση τοῦ 1914-1918, ριζοσπαστικοποίησε τίς κοινωνικές καί πολιτικές συμπεριφορές. "Όσο άφορᾶ τόν προσδιορισμό τῶν στόχων καί τῶν προθέσεων ἡ λέξη οιζοσπαστικοποίηση είναι μᾶλλον ήπια. Πολύ άπλά, τό ζήτημα τῆς ἐξόντωσης, τῆς ὑποταγῆς, τῆς καταστροφής τοῦ ἀπέναντι, εἴτε αὐτός ἦταν πολιτικός, είτε κοινωνικός, είτε οίκονομικός χῶρος, ἔγινε νόμιμη καί ἐπιθυμητή πρόθεση. Έκεῖνο πού ἀπέμενε ήταν ἡ τεχνική στήριξη των προθέσεων. Ή προσαρμογή τῆς πολιτικής καί τής κοινωνικής ὀργάνωσης μέ άλλα λό-

Έπρόκειτο γιά τή «στρατιωτικοποίηση» τῆς κοινωνίας πρώτα καί τῆς πολιτικῆς ώς συνέπεια. Ἡ διομηχανοποίηση τοῦ πολέμου, ὅπως αὐτή διαμορφώθηκε στίς άρχές τοῦ 20οῦ αἰώνα καί στήν διάρκεια τοῦ πρώτου παγκοσμίου πολέμου, δημιούργησε αὐτές τίς προϋποθέσεις. Ἡ ἀλλαγή δέν συνίσταται μόνο στήν καθολική ἐπιστράτευση καί στή συμμετοχή πολλαπλάσιου -σέ σύγκριση μέ τό παρελθόν- ποσοστοῦ τῆς κοινωνίας, ἄμεσα ἤ ἔμμεσα, στά πολεμικά δρώμενα. Τό νέο στοιχεῖο, πού μποροῦσε νά μεταβάλει τούς ὄρους τῆς πολιτικῆς παρέμβασης, ήταν ὅτι ἡ πολεμική ὀργάνωση μπορούσε νά έντάξει -νά υποτάξει- στίς άνάγκες της τό σύνολο τῶν λειτουργιῶν τοῦ κοινωνικοῦ χώρου, διαρθρώνοντάς τις μέ άξονα μία μηχανιστική λογική πού μποροῦσε, φυσικά, νά ὑπηρετήσει τίς ἀνάγκες τοῦ «όλοκληρωτικοῦ» πολέμου, άλλά πού, ταυτόχρονα, φαινόταν ίκανή νά ἐπιβληθεῖ καί νά ἐπαναδιατάξει τίς κοινωνικές σχέσεις καί ἰσορροπίες. Οἱ ριζοσπαστικές πολιτικές θέσεις βρήκαν στό σχήμα αὐτό τήν ἀπόδειξη γιά τό έφικτό τῶν τολμηρῶν προτάσεών τους.

Μία ἀπό τίς βασικές προϋποθέσεις αὐτῆς τῆς ἀλλαγῆς ἦταν τό νά μικρύνει ἡ ἀπόσταση ἀνάμεσα στούς ἀνθρώπους καί τούς πολεμιστές. Δέν πρόκειται οὖτε γιά κάτι τό εὖκολο, οὖτε γιά κάτι τό αὐτονόητο. Στό ξεκίνημα τοῦ εὐρωπαϊκοῦ κόσμου, ὅπως τόν ἀντιλαμ-βανόμαστε σήμερα, ἡ ἀπόσταση πού χώριζε τούς πολεμιστές ἀπό τούς ταγμένους στήν ἐργασία καί τούς ταγμένους στήν προσευχή ἦταν ἀβυσσαλέα, ὅσον ἀφορᾶ τίς πολεμικές δεξιότητες. ᾿Ακόμα καί ὅταν οἱ στρατοί ἔγιναν πιό μαζικοί, ἡ ἀποτελεσματικότητα τῶν

ἐπαγγελματιῶν τοῦ πολέμου πολύ ἀπεῖχε ἀπό ὁ,τιδήποτε μποροῦσε νά τούς ἀντιτάξει στό πεδίο αὐτό ἡ ὑπόλοιπη κοινωνία. Τό ὅλο πρόβλημα ἔμεινε ἡμιτελές στόν καιρό τοῦ Ναπολέοντα καί ἡ λύση του μεταφέρθηκε ἀκριδῶς στούς καιρούς πού ἐνδιαφέρουν τήν παροῦσα εἰσήγηση. Ἡ ἀνάγκη γιά μαζικούς στρατούς, προϊόντα τῆς γενικῆς ἐπιστράτευσης, ἰκανούς νά μεταβάλουν σέ πολεμικό μέτωπο ὅλο τό μῆκος τῶν συνόρων καί ὀλόκληρο τό βάθος μιᾶς κοινωνίας ἔθεσε ἐπιτακτικά τό ζήτημα τῆς ταύτισης πολίτη καί πολεμιστῆ.

Οἱ τεχνικές τοῦ πολέμου ἔγιναν μαζικές καί ἀπλοποιήθηκαν ώστε νά μποροῦν νά γίνουν κτῆμα ένός όλο ένα εὐρύτερου τμήματος τῆς κοινωνίας. Μιμήθηκαν στόν τομέα αὐτό καί πλησίασαν τίς τεχνικές τῆς διομηχανικῆς ἐργασίας ὅπου τό ζητούμενο ἦταν ἡ συμμετοχή στή διομηχανική παραγωγική διαδικασία τοῦ φθηνότερου είδους έργάτη: τοῦ ἀνειδίκευτου. Όπως οί τεχνίτες, οί μαστόροι παραχώρησαν προοδευτικά τήν θέση τους στούς ἀνειδίχευτους ἐργάτες μέ βάση μιά νέου τύπου ὀργάνωση τῆς ἐργασίας, ἔτσι καί στά πεδία τῶν μαχῶν οἱ ἐπαγγελματίες τοῦ πολέμου ἔδωσαν τή θέση τους στούς ἐπίστρατους φαντάρους. Τά ὅπλα απλοποιήθηκαν, περίπου όσο καί οι έργαλειομηχανές. Οι τακτικές στό πεδίο τῆς μάχης ἔγιναν τεχνικές, οί αὐτοματισμοί, πολλαπλασιάστηκαν μαζί μέ τά έγχειρίδια καί τά δόγματα πού προνοοῦσαν γιά τό κάθε απρόβλεπτο, σέ τρόπο ώστε νά έξαλείψουν κάθε αὐτοσχεδιασμό, αὐτενέργεια, ἔξω ἀπό τά σχέδια καί τήν πειθαρχία τοῦ στρατεύματος. Ο πόλεμος ἔγινε μία δεξιότητα όπως οι ανάλογες της καθημερινής ζωής, ένα είδος ἐργοστασίου. Μέ λίγα λόγια ὅσοι ἡταν σέ θέση νά ἐργαστοῦν καί νά παράγουν ἦταν πλέον σέ θέση καί νά πολεμήσουν.

Ή κοινωνία τῶν μετόπισθεν ὑποτάχθηκε στίς ἀνάγκες τοῦ μετώπου. Όργανώθηκε δηλαδή παραγωγικά καί κοινωνικά σέ τρόπο ώστε νά στηρίζει καί νά τροφοδοτεῖ τήν πολεμική προσπάθεια, νά άνταποκρίνεται στίς ἀνάγκες πού ή τελευταία έθετε, νά ἀκολουθεῖ τά σχέδια τοῦ στρατοῦ καί τῶν ἐπιτελείων του. Στήν ὑπηρεσία τοῦ πολέμου ὁ κοινωνικός χῶρος ἀπέκτησε τήν δική του πειθαρχία, τούς δικούς του κανονισμούς καί νόμους, τίς ίδιαίτερες λειτουργίες του, καθ' ὑπαγόρευση τῶν ἐπιταγῶν τοῦ πολέμου. Μέ τόν τρόπο αὐτό έγινε τμῆμα του, ἐντάχθηκε σέ αὐτόν. Κανένας κοινωνικός χῶρος δέν διέφυγε ἀπό αὐτήν τήν πολεμική συγκεντρωτική καί πειθαρχημένη συμμετοχή. Μέσα από αὐτήν, ή πολιτική, ὡς κοινωνική λειτουργία, ἀπέκτησε νέες προδιαγραφές. Τόν βασικό στόχο τῆς συλλογικῆς προσπάθειας τόν ύπηρετοῦσαν οἱ μαχητές τοῦ μετώπου. Τά έπιτελεῖα τους, οἱ ἡγεσίες τους, τόν προσδιόοιζαν καί ὀργάνωναν τά σχέδια, τίς τακτικές με τίς ὁποῖες θά τόν πετύχαιναν. Οἱ ὑπόλοιποι ἀκολουθοῦσαν, πειθαρχοῦσαν, στήριζαν. Στή μετά τόν πόλεμο πολιτική σκέψη, ή διάρθρωση παρέμεινε σέ μεγάλο δαθμό ή ίδια. Ένα ίδεολογικό καί όργανωτικό κέντρο, ώς ἐπιτελεῖο, καθόριζε τούς στόχους καί τίς τακτικές. Οἱ μάχιμοι, τά ἐνεργά μέλη, οἱ ὀργανωμένοι, ἀποφασισμένοι καί αναλώσιμοι, ἔφτιαχναν τό μέτωπο τῆς παρέμβασης, κατ' εἰκόνα καί ὁμοίωση τοῦ πολεμικοῦ μετώπου. Γύρω ἀπό αὐτές τίς δυνάμεις διαρθρωνόταν τό κίνημα καί οἱ κοινωνικός χῶρος, σέ σχέση ἱεραρχικά υποδεέστερη, σέ θέση πειθαρχίας καί υποταγής, σέ όσα ἡ ἡγεσία εἶχε προκρίνει ὡς ὑπηρετοῦντα τό κοινό καλό. Τά πολιτικά καί κοινωνικά κινήματα διαρθρώθηκαν ώς μικρογραφίες τῶν στρατῶν τοῦ παγκο-

σμίου πολέμου.

Τήν ἐπαύριο τοῦ πρώτου παγκόσμιου πολέμου, ὅλα, οί προϋποθέσεις καί τά στοιχεῖα τοῦ ὁλοκληρωτικοῦ πολέμου, βρίσκονταν σταθερά στή θέση τους: ή ἔννοια τῆς καταστροφῆς, τῆς ἀπαξίωσης καί τῆς ἐξόντωσης τοῦ ἀντιπάλου, ἡ συμμετοχή ὅλων τῶν πόρων, ἀνθρώπινων ἤ ὑλικῶν τῆς κοινωνίας στήν πολεμική προσπάθεια, ή ιεράρχηση τῶν θεσμῶν μέ βάση τίς ἀξίες καί τῆς ἀνάγκες τοῦ ὁλόπλευρου πολέμου. Τό ίδιο συνέδαινε μέ τά στοιχεῖα αὐτοῦ πού θά μπορούσαμε νά όνομάσουμε όλοκληρωτική πολιτική παρέμβαση. Μέ τίς πολιτικές καί κοινωνικές δυνάμεις δηλαδή, πού άντιμετώπιζαν τήν πολιτική άντιπαράθεση μέ όρους όλοκληρωτικοῦ πολέμου. "Ολα τά στοιχεῖα τῶν ὁποίων τήν ἐμφάνιση περιγράψαμε συνοπτικά προηγουμένως ήταν σέ πλήρη ἀνάπτυξη. Ή ἔννοια τῆς αὐτοκαταστροφῆς καί τοῦ ἀναλώσιμου, ἡ πολεμική δεξιότητα, ἡ στρατιωτική πειθαρχία καί ὀργάνωση, ή γενική ἀποδοχή ή καί ἐπίκληση τοῦ πολέμου.7 Ο πρῶτος ὑποσχόταν νέους πιό καταστροφικούς κύκλους στίς μελλοντικές μεταξύ έθνῶν ἀναμετρήσεις. Ἡ δεύτερη ἔθετε τήν ίδεα τοῦ ἐμφυλίου πολέμου ὡς συστατικό τῶν κοινωνιχῶν χαί πολιτιχῶν διεργασιῶν στό ἐσωτεριχό μιᾶς χώρας. Στήν οὐσία, πολλά ἀπό τά χαρακτηριστικά τοῦ όλοκληρωτικοῦ καί τοῦ ἐμφύλιου ἦταν κοινά, ὁπωσδήποτε ποσέρχονταν από κοινές ρίζες. Θά μπορούσαμε μάλιστα νά συμπτύξουμε τά δύο αὐτά κεφάλαια σέ ἕνα καί τό αὐτό ἄν, στή ριζοσπαστικοποίηση τῆς πολιτικῆς δέν περιλαμβανόταν μία όλοκληρωμένη πρόταση γιά τήν ὑπέρβαση ὄλων αὐτῶν καί τήν ἐπαναστατική άνάπλαση τοῦ κόσμου. Ὁ όλοκληρωτικός πόλεμος μέ τίς καταστροφικές του προσδιαγραφές μπορούσε νά αντιμετωπιστει μέ τή μετατροπή του σέ ἐπανάσταση. Η τελευταία θά ξεκινοῦσε ἀπό τό ἐπαπειλούμενο μηδέν γιά νά ξαναχτίσει σέ νέες βάσεις τίς κοινωνίες των άνθρώπων άκυρώνοντας όλους τούς παράγοντες πού είχαν όδηγήσει τά πράγματα ώς έδῶ.

Τό Κομμουνιστικό Κόμμα τῆς περιόδου τῆς Γ΄ Διεθνοῦς, ὅπως τό προσδιόρισε ἡ λενινιστική ἀντίληψη στήν περίοδο τοῦ Α΄ Παγκοσμίου Πολέμου ήταν τό πιό τυπικό παράδειγμα αὐτῆς τῆς ἀλλαγῆς. 'Από τή λογική τοῦ ὁλοκληρωτικοῦ πολέμου δέν ἀντλοῦσε μόνο στοιχεῖα γιά τήν ὀργανωτική του δομή καί λειτουργία, ἐμπνεόταν τρόπους παρέμβασης καί διεκδίκησης. Στήν πορεία τῆς Τρίτης Διεθνοῦς ἡ ἔννοια τοῦ κομμουνιστῆ είχε ταυτιστεῖ μέ τήν ἔννοια ὅπλο καί ἔνοπλη σύγκρουση. Ο δρόμος πρός τήν έξουσία λογιζόταν ώς πόλεμος καί μάχη περισσότερο, παρά ώς κοινοβουλευτική ή άλλου τύπου έξέλιξη. Καί αὐτό χωρίς νά άποτελοῦν τά κομμουνιστικά κόμματα έξαιρέσεις ή μοναδικές περιπτώσεις σέ αὐτό τό τακτικό πεδίο. Άκόμα καί τά πλέον άξιοπρεπή άστικά κόμματα έφτιαχναν έκεῖνο τόν καιρό πολεμικά τμήματα, ὁμάδες κρούσης. Οι πολιτικές νεολαΐες πέρα ἀπό τή συμβολική πολιτική τους σημασία ἦταν συχνά τό μεγάλο ἔμπεδο ή μονάδες προύσης, πάντα έτοιμες γιά τήν περίπτωση ὅπου ἡ πολιτική θά πέρναγε ἀπό τό κοινοβούλιο καί τούς διαδρόμους στά όδοφράγματα καί τήν

ἔνοπλη ἀντιπαράθεση.

Ο έμφύλιος πόλεμος μετατράπηκε λοιπόν, ἀπό ἀτύχημα τοῦ ἔθνους, σέ βασικό στοιχεῖο τῆς πολιτικῆς άντιπαράθεσης. Σέ πολλά κράτη τῆς Εὐρώπης ἔγινε ίσχυρή προοπτική καί δυνατότητα. Μέ διάφορες μορφές, στοιχεῖα του ἐκδηλώθηκαν στά περισσότερα ἀπό τά εὐρωπαϊκά κράτη, σέ λίγα, ἐκεῖ ὅπου οἱ συσχετισμοί δυνάμεων τό ἐπέτρεπαν, πῆρε τή μορφή τακτικοῦ πολέμου, τῆς πλέον όλοκληρωτικῆς μορφῆς. Γενικά άκολούθησε τίς τύχες τοῦ όλοκληρωτικοῦ πολέμου. Στόν Β΄ Παγκόσμιο, ὁ ἐμφύλιος ἔγινε συστατικό, ἀναγκαῖο συμπλήρωμα ένός πολέμου πού πλησίασε περισσότερο άπό κάθε άλλον στήν ἱστορία τήν ἔννοια τοῦ όλοκληρωτικοῦ. Παραδόξως, τήν ἔννοια τοῦ ἐμφυλίου πολέμου τή δάμασε καί τελικά τήν έξοβέλισε ἀπό τό πολιτικό προσκήνιο ο Ψυχρός πόλεμος. Όταν δηλαδή ή έκδήλωση κάποιας εύρωπαϊκής έμφύλιας σύγκρουσης κινδύνεψε νά γίνει συστατικό καί άφετηρία γενικότερου πολέμου, ὁ ἔλεγχος τοῦ ὁποίου μποροῦσε εὔκολα νά ξεφύγει ἀπό ὁρισμένα ἀποδεκτά, στή διπλωματία καί στίς ἀντοχές τῶν ἐνδιαφερομένων, πλαίσια. Στό κάτω κάτω οἱ Εὐρωπαῖοι μετά ἀπό παθήματα καί πικρές έμπειρίες ἔπαψαν νά θεωροῦν τόν ἑαυτό τους ἤ τόν κοινωνικό χῶρο τους ἀναλώσιμους. 'Ακόμα καί γιά τήν πλέον άξιοπρεπή υπόθεση.

<sup>7.</sup> Μετά ἀπό τίς ἐμπειρίες τῶν χαρακωμάτων, μπορεῖ νά μᾶς φανεῖ παράξενο τό γεγονός τῆς διαθεσιμότητας τῶν άνθρώπων γιά πολεμικοῦ τύπου ἐγχειρήματα καί, ἀκόμα περισσότερο γιά άναφορά καί ἐπίκληση τοῦ πολέμου καί τῶν ἀξιῶν του. "Ας περιοριστοῦμε σέ δύο προτάσεις έρμηνείας τοῦ σχήματος. Οἱ, φαινομενικά ἀταξικές, συντροφικές σχέσεις στό στρατό καί στό μέτωπο δημιουργοῦσαν στηρίγματα, συλλογικότητες, απείρως σταθερότερες απ' ό,τι ή ρευστή κοινωνική ένταξη καί ή ταξική άλληλεγγύη. \*Ας μήν ξεχνᾶμε ἐπίσης ὅτι πάρα πολλοί παλαιοί πολεμιστές αντλοῦσαν κύρος, αλλά καί κοινωνική ή ἐπαγγελματική ὑπόσταση ἀπό αὐτήν τους τήν ἰδιότητα. ἀποτελοῦσε μία προνομιούχο ταυτότητα στή μεταπολεμική κοινωνία ή τουλάχιστον γίνονταν προσπάθειες νά καταστεῖ τέτοια. Πολλοί ἄνθρωποι, δηλαδή, είχαν συμφέρον νά μήν ξεχαστεῖ ὁ πόλεμος καί ἡ δική τους συμμετοχή σ' αὐτόν.

### ΑΝΤΙΛΟΓΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΟΙΚΟΛΟΓΙΑ

τοῦ Σπύρου Σφενδουράκη

ί ἀπαντήσεις σέ ἀπαντήσεις εἶναι πιθανότατα κουραστικές γιά τούς ἀναγνῶστες, ίδιαίτερα ένός περιοδικοῦ σάν τόν Πολίτη στή συγκεκριμένη περίπτωση, τό όποῖο δέν ἐξειδικεύεται σέ οἰκολογικῆς φύσης θέματα. Άλλά μετά τήν ἐκτενή ἀπάντηση τοῦ κ. Μ. Μοδινοῦ (τ. 72, σ. 42-48) στήν κριτική πού ἔχανα σέ διδλίο τοῦ ὁποίου ἦταν συνεκδότης, καί ίδιαίτερα στό δικό του ἄρθρο μέσα σέ αὐτό, ἀναγκάζομαι νά ἐπανέλθω, γιά δύο λόγους. Πρῶτον, ἐπειδή τό ὕφος τοῦ κ. Μοδινοῦ μέ θίγει προσωπικά, καί, δεύτερον, ἐπειδή οἱ ἀπαντήσεις του εἶναι παραπλανητικές. Θά προσπαθήσω, πάντως, στήν ανταπάντησή μου, μέσα ἀπό τήν ἀνάκρουση τῶν ἰσχυρισμῶν τοῦ κ. Μοδινοῦ, νά θίξω καί ζητήματα μέ γενικότερο ένδιαφέρον ώστε τό κείμενο αὐτό νά προσφέρει καί κάποιους προβληματισμούς στούς ἀναγνῶστες. Γιά τό λόγο αὐτόν, θά περιορίσω τό «προσωπικό», ήθικης τάξης ζήτημα

σέ μιά μόνο παράγραφο.

Η ομολογημένη έμπειρία τοῦ κ. Μοδινοῦ στήν κατασκευή έχθοῶν, ὅπως τήν περιγράφει ὁ ἴδιος στήν απάντησή του, αποδεικνύεται από τό πόσο περίτεχνα χειρίζεται τήν τεχνική αὐτή καθώς πλέκει σενάρια περί κατευθυνόμενης καί προσχεδιασμένης ἐπίθεσης. Δυστυχῶς γιά αὐτόν τό ἀποτέλεσμα στερεῖται σοδαρότητας. Έκτός κι ἄν πιστεύει ὅτι οἱ οἰκολόγοι (οἱ ε τιστήμονες τουλάχιστον) θεωροῦν τόν κ. Μοδινό ἕναν τόσο σημαντικό καί ριζοσπαστικό διανοητή, ώστε κάποιοι σκοτεινοί κύκλοι τοῦ χώρου αὐτοῦ πλάθουν συνωμοσίες διαδολής του. Γιά νά σοδαρευτούμε όμως, θά ήθελα νά ἐπισημάνω τήν οὐσιαστική διαφορά μεταξύ τῶν χαρακτηρισμών πού χρησιμοποίησα στό άρθρο μου («βρίσκεται σε σύγχυση όσον άφορᾶ...», «ἡμιμάθεια» κλπ.) καί τῶν δικῶν του ὑπονοούμενων καί εἰκασιῶν. Οί παραπάνω σαφέστατοι χαρακτηρισμοί (καί όχι «κοσμητικά ἐπίθετα», ὅπως παραπλανητικά ἀναφέρει ό κ. Μοδινός), ὄσο σκληροί κι ἄν ἀκούγονται σέ ὅσους άναγνῶστες ἔχουν συνηθίσει στίς ἔμμεσες, ψευδο-ευγενεῖς «φιλοφρονήσεις» πού περνιοῦνται γιά κριτικές, άφοροῦν ἀποκλειστικά καί μόνο τά ὅσα (πιστεύω ὅτι) κατέδειξα στό ἄρθρο τοῦ κ. Μοδινοῦ καί συνοδεύονταν από τή σχετική τεκμηρίωση. "Ας αφήσω τό γεγονός ὅτι ὁ κ. Μοδινός τά ἐπιδεβαιώνει καί στήν ἀπάντησή του, ὅπως θά δείξω παρακάτω. ἀντιθέτως, τά ύπονοούμενα τοῦ κ. Μοδινοῦ περί κατασκευῆς ἐχθρῶν, ίδιότυπου συνδικαλισμοῦ κλπ., καθώς καί ἡ «λεπτή» είρωνεία του (π.χ. «δέν μᾶς ἐτίμησε ποτέ με κάποιο δημοσίευμα», «...ή ἐπίθεση εἶναι προσωπική, κατευθυνόμενη καί προσχεδιασμένη. Πρός Θεοῦ, ἀποκλείεται νά συμβαίνει αὐτό ἐδῶ» κλπ.), ἔχουν νά κάνουν μέ είκασίες γιά τίς προσωπικές μου στάσεις καί άξίες. Λυπᾶμαι γιά αὐτό, ἰδιαίτερα μάλιστα τή στιγμή πού, όπως καί ὁ ἴδιος δηλώνει, δέν μέ γνωρίζει. Άναρωτιέμαι, βέβαια, ἐφόσον δέν μέ γνωρίζει, πού βασίζει αὐτές τίς είκασίες; ( Αλήθεια, πῶς εἶναι δέδαιος ὅτι πολλοί έκ τῶν δασκάλων μου ἀρθρογράφησαν στή Νέα Οίκολογία, Ποῦ γνωρίζει τούς δασκάλους μου -καί ποιοί ἀπό αὐτούς ἔγραψαν στό ἐν λόγω περιοδικό;) Ἐπίσης, θέλοντας ἴσως νά κάνει ἔμμεσες ὑποδείξεις στούς ἐκδότες τοῦ Πολίτη, χρησιμοποιεῖ ώς κατηγορία τό γεγονός ὅτι δέν ἔχω ἀρθρογραφήσει στή Νέα Οἰκολογία, ἀφήνοντας νά ἐννοηθεῖ ὅτι αὐτό ὀφείλεται στό ὅτι δέν θά μποροῦσα νά γράψω κάτι πού δέν θά ἐνέπιπτε στήν (καλῶν προθέσεων) λογοκρισία του. Δέν πέρασε άπό τό νοῦ τοῦ κ. Μοδινοῦ ὅτι ὑπάρχουν καί ἄνθρωποι πού δέν ἐνδιαφέρονται καί τόσο νά δημοσιογραφοῦν, ἰδίως σέ ἔντυπα μέτριου ἐπιπέδου; ᾿Αλλά φαίνεται ότι ό κ. Μοδινός άρέσκεται νά χρησιμοποιεί «συμπεράσματα» βασισμένα σέ ύποθετικά σενάρια δικῆς του κατασκευῆς, ὅπως κάνει καί στήν σελίδα 46, ὅπου προεξοφλεῖ τήν ἀντίδραση τῶν θεμελιωτῶν τῆς ἐπιστημονικής οἰκολογίας «ἄν ἄκουγαν ἀπόψεις τοῦ τύπου ή σταθερότητα τῆς φύσης δέν ἔχει τίποτα νά κάνει μέ τίς πολιτικές προστασίας"». Αὐτοῦ τοῦ εἴδους ἡ ἐπιχειρηματολογία παρουσιάζει όλα τά στοιχεῖα πού ό κ. Μοδινός περιγράφει στή σελίδα 43 ώς χαρακτηριστικά της υποτιθέμενης δικης μου τεχνικης «άλλοίω-



σης τῶν ἰσχυρισμῶν τοῦ ἄλλου». Τοῦ ἐπιστρέφω λοιπόν τήν κατηγορία περί κατασκευῆς έχθρῶν. Στό κάτω κάτω, ή δική μου, ἀποκλειστικά ἀκαδημαϊκή, ἀπασχόληση μέ ἀφήνει ὰδιάφορο γιά τέτοιου είδους «έχθροπραξίες». Τό γεγονός ὅτι ἀναφέρθηκα ἐκτενέστερα στό δικό του κείμενο, ὀφείλεται, ὅπως ἄλλωστε δήλωσα σαφῶς, στό ὅτι συμπυκνώνει πολλά ἀπό τά συμπτώματα τῆς παθολογίας τοῦ οἰκολογισμοῦ, καί

όχι γιατί έχω κάτι ίδιαίτερο μαζί του.

Ας περάσω τώρα στά επιχειρήματα τοῦ κ. Μοδινοῦ, ξεκινώντας ἀπό τήν ὑποτιθέμενη ἀλλοίωση τῶν θέσεών του όταν ισχυρίστηκα ότι υίοθετει τήν άποψη «άνεξάρτητα ἀπό τό τί ἀνακαλύπτει ή ἐπιστήμη τῆς οἰκολογίας γιά τό πώς λειτουργεῖ ἡ φύση, ἐμεῖς θά ἀπαιτήσουμε τή διατήρηση τῶν ἐννοιῶν τῆς τάξης καί τῆς ίσορροπίας». Μά, ή ίδια ή απάντησή του αποτελεῖ έπιδεδαίωση τῆς παραπάνω διαπίστωσης. Ἐπίσης, θυμίζω ότι στήν αριτική μου σαφώς παρέπεμψα σέ συγκεαριμένο ἄρθρο του στή Νέα Οικολογία, ὅπου ἡ ἄποψη αὐτή παρουσιάζεται σαφέστερα. Γιά νά μήν γινόμαστε κουραστικοί, ἀφοῦ οἱ ἀναγνῶστες μποροῦν νά κρίνουν άπό μόνοι τους, θά ήμουν εύτυχής ἄν πράγματι ὁ κ. Μοδινός δεχόταν ὅτι εἶναι πιθανό πράγματι νά μήν ύπάρχει ἰσορροπία καί σταθερότητα στή φύση, καί ὅτι αὐτό μπορεῖ νά ἀποδειχθεῖ, ἡ ὅχι, μόνο ἀπό τήν ἐπιστήμη, ανεξάρτητα από τό αν μας αρέσει ή όχι τό αποτέλεσμα. Καί ἡ απόδειξη μπορεῖ νά γίνει μόνο μέσα ἀπό τά ἐμπειρικά δεδομένα καί τήν ἐφαρμογή τῆς έπιστημονικής μεθόδου. Στήν περίπτωση πού πράγματι ἀποδειχθοῦν σωστές οἱ θέσεις τῶν ὑποστηριχτῶν τῆς ἀπουσίας ἰσορροπίας, πῶς θά πρέπει νά ἀντιδράσουν κατά τόν κ. Μοδινό οἱ «πολιτικοί οἰκολόγοι», έφόσον οι θέσεις τους έξαρτῶνται ἄμεσα ἀπό τήν εἰκό-

να τῆς ἐπιστήμης γιά τό φυσικό κόσμο;

Σχετικά μέ τή σύγχυση τῆς ἐπιστήμης τῆς οἰκολογίας μέ τήν οἰκολογία ώς κίνημα, δέν ἀντιλαμβάνομαι πῶς τό εἰσαγωγικό σημείωμα τοῦ διδλίου πού παραθέτει ὁ κ. Μοδινός ἀντικρούει τίς ἐπισημάνσεις μου. Ἡ σύγχυση βρίσκεται στή χρήση τοῦ ὅρου μέσα στό άρθρο του πότε μέ τή μία καί πότε μέ τήν άλλη έννοια, καί όχι στή θεωρητική του τοποθέτηση σχετικά μέ τή σχέση ἐπιστήμης καί κινήματος. 'Αρκεῖ νά διαβάσει κανείς τήν πρώτη - πρώτη παράγραφο τοῦ

άρθρου του γιά νά κρίνει.

Ας περάσουμε τώρα στό ζήτημα τῆς «νησιωτικῆς διογεωγραφίας», όπου ὁ κ. Μοδινός μέ διευκολύνει περισσότερο, δικαιώνοντας τά όσα έγραψα περί ημιμάθειας, ἀφοῦ ἐπιμένει νά θεωρεῖ τή σχέση ἔκτασης καί άριθμοῦ είδῶν ὡς σύνοψη τῆς θεωρίας αὐτῆς. Τό τί ύποστηρίζει ή θεωρία τῆς νησιωτικῆς διογεωγραφίας τό ἐξήγησα συνοπτικά στήν κριτική μου καί δέν θά τό έπαναλάδω έδῶ. Χωρίς νά θέλω νά φανῶ ἀλαζονικός, άπλά γιά νά μήν κουράσουμε τούς ἀναγνῶστες μέ τεχνικές λεπτομέρειες, θά ἐπικαλεστῶ τήν αὐθεντία, άφοῦ ἡ διογεωγραφία τυχαίνει νά εἶναι τό κύριο ἐπι-



στημονικό μου πεδίο. Τόν διαβεβαιώνω λοιπόν ὅτι κάνει λάθος καί θά πρέπει νά ξαναμελετήσει τά σχετικά συγγράμματα. Ένδεικτικά, τόν παραπέμπω, καί ὅποιον άλλον ένδιαφέρεται, στό κοινής αποδοχής έξαιρετικό διδλίο τοῦ M.L. Rosenzweing (1995), Species diversity in space and time (Cambridge University Press), ὅπου συζητιοῦνται ἐπί μακρόν τά σχετικά ζητήματα. Ἡ σχέση πού ἀναφέρει ὁ κ. Μοδινός, καί σέ περισσότερες μαθηματικές ἐκφράσεις ἀπό αὐτή πού παρουσιάζει, συναντᾶται πολύ πρίν τήν ανάπτυξη τῆς θεωρίας τῆς νησιωτικής διογεωγραφίας. Άπλά, οι θεμελιωτές τής θεωρίας αὐτῆς (R. MacArthur καί Ε.Ο. Wilson) χρησιμοποίησαν καί ἐπεξεργάστηκαν καί αὐτοί τή σχέση γιά τίς ἀνάγκες τῆς θεωρίας τους. Καί φυσικά ὅταν μίλησα μόνο γιά νησιά τό ἔκανα γιά λόγους συντομίας, άφοῦ τό αντικείμενο τῆς διαφωνίας δέν ήταν αὐτό, άλλά ή οὐσία τῆς θεωρίας (αὐτά περί άλλοίωσης τῶν έπιχειρημάτων τοῦ ἄλλου).

"Οσον ὰφορᾶ στό ζήτημα τῆς δαρβινικῆς θεωρίας, παραδέχομαι ὅτι κατάλαβα λάθος τή σύνταξη τῶν προτάσεων καί ζητῶ συγγνώμη γιά τήν παρανόηση. 'Αλλά, πάλι, ἡ ἄποψη ὅτι ἡ φύση ἔχει τήν ἐγγενή ἰκανότητα νά προωθεῖ τόν ἐαυτό της πρός μιά κατάσταση σταθερότητας καί ἰσορροπίας δέν εἶχε ὰνάγκη νά ἐπιβιώσει τοῦ δαρβινισμοῦ, ὰφοῦ αὐτός δέν ἔρχεται σέ ἀντίθεση μαζί της. 'Ο ἀνταγωνισμός τῶν εἰδῶν δέν ὁδηγεῖ ἀπαραιτήτως τῶν ἀστάθεια, οὕτε ἡ συνεργασία

σέ σταθερότητα. Αὐτά τά ζεύγη τῶν ἐννοιῶν (ἀνταγωνισμός - ἀστάθεια, συνεργασία - ἰσορροπία) μπορεῖ νά φέρουν ἀντίστοιχους συνειρμούς, ἴσως ἐξαιτίας τῆς ὰσυνείδητης μεταφορᾶς τους στό κοινωνικό πεδίο, ἀλλά δέν εἶναι σωστό νά χρησιμοποιοῦνται ἔτσι στήν ἐπιστημονική ἐπιχειρηματολογία. Μήπως, ὅμως, καί ἐδῶ ἔχουμε νά κάνουμε μέ ἡμιμάθεια ὅσον ἀφορᾶ τήν ἐξελικτική θεωρία; ᾿Αλλωστε, στή φύση ὑπάρχει καί συνεργασία καί ἀνταγωνισμός μεταξύ καί ἐκτός τῶν εἰδῶν, καθώς καί ἄλλου τύπου σχέσεις, χωρίς αὐτό νά καθορίζει τή δομή τῶν οἰκοσυστημάτων.

Πρίν ἀσχοληθῶ περαιτέρω μέ τό βασικό ζήτημα τῆς οἰχολογικῆς σταθερότητας, θά ἤθελα νά θίξω ορισμένα ἀπό τά ζητήματα πού ἐγείρει ὁ κ. Μοδινός στήν τελευταία του παράγραφο. Πρῶτον, ὅταν ἔγραψα ὅτι οι έρευνητές πού ἀσχολοῦνται ἐπιστημονικά μέ τήν οικολογία αποτελοῦν μειονότητα στούς όμιλητές τοῦ φετινοῦ (περσινοῦ πλέον) «Θερινοῦ οἰκολογικοῦ Πανεπιστημίου», δέν ἀνέφερα είδικά τούς διολόγους, ὅπως παραπλανητικά ὑπονοεῖ ὁ κ. Μοδινός. Βέβαια, ἄσχετα μέ τή συγκεκριμένη αναφορά, πράγματι υποστηρίζω ότι οι διολόγοι κατά τεκμήριο είναι έκεινοι πού έχουν τήν πληρέστερη άντίληψη τῶν οἰκολογικῶν ζητημάτων (τῶν ἐπιστημονιχῶν, ἐννοεῖται), καθώς εἶναι οἱ μόνοι πού διδάσχονται καί μελετοῦν σέ δάθος μεγάλο εὖρος τοῦ ἀπαραίτητου ὑποβάθρου (π.χ. ζωολογία, βοτανική, έξέλιξη, συστηματική, γενετική, πληθυσμιακή διολογία

κλπ.). Αὐτό δέν σημαίνει, οὕτε ὅτι εἶναι οἱ μόνοι πού δικαιοῦνται νά μιλοῦν, οὔτε ὅτι καλύπτουν ὅλα τά πεδία πού ἔχουν σχέση μέ τήν οἰκολογία. Δεύτερον, ἡ κριτική μου γιά τό Δ.Ι.Π.Ε. καί τό «οἰκολογικό Πανεπιστήμιο» ἰσχύει, ἀφοῦ α) ὁ τίτλος δέν δικαιώνει τό περιεχόμενο, 6) δέν χρειάζονται «πληροφοριοδότες» γιά νά γνωρίζει κανείς τό κατά πόσο κάποιος παράγει διεπιστημονικό έργο, ίδιαίτερα όταν κινεῖται στό σχετικό ἀκαδημαϊκό χῶρο, γ) ὁ κ. Μοδινός δέν ἀπάντησε στό ἐρώτημά μου γιά τό τί εἴδους διεπιστημονικό ἔργο παράγει τό Δ.Ι.Π.Ε., δ) ὁ ὅρος Πανεπιστήμιο δέν είναι (ή τουλάχιστον πιστεύω ὅτι δέν θά ἔπρεπε νά είναι) τόσο έλαφούς ὅσο θά ἤθελε ὁ κ. Μοδινός (ναί, πράγματι, σεμινάρια μέ διακοπές κάνετε, δέν δίνετε πτυχία τότε γιατί νά χρησιμοποιεῖται τόν ὅρο Πανεπιστήμιο; αὐτό δέν ἐπέκρινα ἐξ ἀρχῆς;), καί δ) ὁ όρος «ἐπιδοτούμενος» φυσικά καί δέν εἶναι μομφή από μόνος του. Απλά περιγράφει τά σεμινάρια πού κάνετε. Άλλά οἱ συγκρίσεις μέ ἐρευνητικά προγράμματα, διδακτορικά καί πανεπιστήμιο είναι λαϊκιστικές καί, ἄν μή τί ἄλλο, ἀφελεῖς. Ἡ «ἐπιδότηση» αὐτῶν τῶν δραστηριοτήτων γίνεται στό πλαίσιο συγκεκριμένων ἀκαδημαϊκῶν θεσμῶν καί ἀρχῶν, περιλαμβανομένης τῆς κρίσης τοῦ προσωπικοῦ καί τῶν ἀποτελεσμάτων, τῆς δημοσίευσης σέ ἐπιστημονικά περιοδικά μέ κριτές, τῆς ἀξιολόγησης ἀπό τήν ἀκαδημαϊκή κοινότητα καί δεκάδες άλλους σύνθετους μηχανισμούς. Σέ διαφορετική περίπτωση, γιατί νά μήν καλοῦμε όλους τούς γνωστούς μας (ξανθούς, μελαχρινούς, πιθανότατα, άξιολογότατους διανοούμενους) νά κάνουν μερικά σεμινάρια καί νά τά ὀνομάζουμε Πανεπιστήμια (καί ἄν έχουμε καί κανένα γνωστό στά υπουργεῖα νά παίρνουμε καί καμιά ἐπιδότηση);

Καί θά φθάσω στό ζήτημα τῆς οἰκολογικῆς σταθερότητας καί ἰσορροπίας. Ό κ. Μοδινός στήν απάντησή του παρουσιάζει μιά άξιόλογη σύνοψη τῆς ἱστορίας μέρους τῆς ἐξέλιξης τῆς οἰκολογίας. Διαβάζοντάς την, καί μόλις ἄρχισα νά ἀναρωτιέμαι τί σχέση μπορεῖ νά έχει αὐτή ἡ ἐξιστόρηση μέ τήν κριτική μου, ἔφθασα στίς τελευταίες παραγράφους, όπου γιά μιά ακόμη φορά ο κ. Μοδινός έξέθεσε τήν αποψη πού χαρακτήρισα «όλοκληρωτική». Καί πάλι ἔρχεται νά ὑποστηρίξει ὅτι έπειδή όρισμένες σύγχρονες έπιστημονικές απόψεις πιθανῶς «ἀπειλοῦν» τούς στόχους τοῦ οἰκολογικοῦ κινήματος θά πρέπει νά ἀπορριφθοῦν ἀπό αὐτό. Βέβαια, πέρα ἀπό τή σύγχυση τῶν συλλογισμῶν του (ἀπό τή μιά έξανίσταται όταν διαβάζει ότι ή σταθερότητα τῆς φύσης δέν ἔχει νά κάνει μέ τίς πολιτικές προστασίας, καθώς καί όταν διαπιστώνει ότι κάποιοι οἰκολόγοι άποσυνδέουν τήν ἐπιστήμη τους ἀπό τό οἰκολογικό κίνημα, καί ἀπό τήν ἄλλη τονίζει ὅτι τά ζητήματα τῆς οἰκολογίας εἶναι πολύ σημαντικά γιά νά ἐγκαταλειφθοῦν στή δικαιοδοσία τῆς ἐπιστήμης), αὐτό πού πράγματι έμπεριέχει τήν όλοκληρωτική πρόκληση είναι ή ἄρνηση στίς ἐπιστημονικές θεωρίες τοῦ δικαιώματος νά ἐπιδεδαιώνονται ἤ ὄχι μέ δάση τήν ἐπιστημονική

μέθοδο, καί όχι μέ βάση τίς πιθανές κοινωνικές τους συνέπειες. Έδῶ βρίσκεται ἡ βασική μου ἔνσταση. Ή ίσχύς τῶν ἐπιστημονικῶν θεωριῶν, παρά τίς πολύπλοκες σχέσεις τῆς ἐπιστήμης μέ τό κοινωνικό περιβάλλον, δέν κυρώνεται ἀπό τήν κοινωνία ἐν γένει, ἀλλά ἀπό τό κατά πόσο περιγράφουν ὀρθά τά φαινόμενα τοῦ φυσικοῦ κόσμου. Αν πράγματι ή φύση ἀποδειχτεῖ χαοτική, σταθερή, ή ότιδήποτε άλλο, εἴτε μᾶς ἀρέσει είτε όχι, δέν μπορούμε νά τό άρνηθούμε, τουλάχιστον όχι στή βάση τῶν κοινωνικοπολιτικῶν μας πεποιθήσεων. Αὐτό πού ὑποστήριξα καί συνεχίζω νά ὑποστηρίζω, εἶναι ὅτι ἀνεξάρτητα ἀπό τό πῶς λειτουργεῖ «ἡ φύση», μποροῦμε νά ἐπιλέξουμε τούς πολιτικούς μας στόχους (π.χ. τή διατήρηση της φύσης όπως είναι σήμερα, ὅπως ἡταν χθές, ἤ τή διαμόρφωση μιᾶς ἄλλης φύσης) στή βάση τῶν ὁραμάτων μας γιά τό πῶς ἐπιθυμοῦμε νά ζοῦμε ἐμεῖς οἱ ἄνθρωποι. Καί φυσικά, ἡ έπιστήμη θά μᾶς δώσει τίς πληροφορίες γιά τό πῶς μπορούμε νά πετύχουμε καλύτερα τούς ὅποιους στόχους μας. Αὐτό σημαίνει, γιά παράδειγμα, ὅτι ἡ «ἀειφορία» θά μποροῦσε νά ἀποτελέσει χρήσιμη ἔννοια ἄν αποδεικνύονταν ή μακροπρόθεσμη προβλεψιμότητα τῆς φύσης. Σέ διαφορετική περίπτωση (δηλαδή, σύμφωνα μέ τό σημερινό μας ἐπίπεδο γνώσης) ἡ ἔννοια αὐτή ἀνήμει στή σφαίρα τῆς μεταφυσικῆς. Αὐτό, πάλι, δέν σημαίνει ὅτι «ὅλα ἐπιτρέπονται». Σημαίνει, άπλά, ὅτι μποροῦμε νά ὑποθέσουμε τίς συνέπειες τῆς κάθε πολιτικής ἐπιλογής μας μέ μικρό δαθμό δεδαιότητας. Δηλαδή, μπορεῖ καί νά δηλώνει ὅτι ἡ καλύτεοη τακτική γιά νά μήν διακυβεύσουμε τήν ποιότητα τῆς ζωῆς τῶν ἀνθρώπων εἶναι νά τηροῦμε τήν ἀρχή τῆς πρόληψης. Σημαίνει, ἐπίσης, ὅτι ἄν θεωροῦμε ὅτι ή διοποικιλότητα συμβάλλει στήν ποιότητα τῆς ζωῆς μας, ὀφείλουμε νά τή διατηρήσουμε (ἴσως ἐρχόμενοι σέ αντίθεση μέ τή «φύση» - μήπως αλλωστε, από μια σκοπιά, καί ή ἐπέκταση τῶν ἀνθρώπων δέν εἶναι ἕνα «φυσικό» φαινόμενο;). Άλλά, θά ἐπαναλάδω καί πάλι, ότι αὐτό πού ἀποτέλεσε ἀντικείμενο τῆς κριτικῆς μου στόν κ. Μοδινό δέν ήταν οι απόψεις περί σταθερότητας καθαυτές, τίς ὁποῖες εἶναι δικαίωμά του νά ἔχει (ἄλλωστε, ή ἰσχύς τῶν ἀπόψεων αὐτῶν δέν συξητιούνται σέ μή έξειδικευμένα, θεωρητικά περιοδικά, άλλά στόν ἐπιστημονικό τύπο), άλλά ἡ ἀπόρριψη συγκεκριμένων σύγχρονων ἐπιστημονικῶν ἀπόψεων μέ κριτήριο τίς κοινωνικοπολιτικές τους συνέπειες. άμεση συσχέτιση τῶν ἐπιστημονικῶν θεωριῶν μέ τίς τρέχουσες κοινωνικές καί πολιτικές άξίες, τήν όποία κάνει ὁ κ. Μοδινός καί στήν ἀπάντησή του, ἀφενός προδίδει μιά απλοϊκή αντίληψη γιά τήν ἐπιστήμη, καί άφετέρου δέν μπορεί νά γίνεται ἐπιλεκτικά γιά ὅσες θεωρίες δέν μᾶς ἀρέσουν. Ἡ τακτική αὐτή, πού σέ πολλά σημεῖα θυμίζει παρωχημένο δογματικό μαρξισμό, όδηγεῖ στήν, οὐσιαστικά μεταμοντέρνα, ἀντίληψη ότι ή έπιστημονική γνώση δέν μπορεῖ ποτέ νά εἶναι άντικειμενική. Όπότε, δέν ὑπάρχει άντικειμενική άλήθεια, καί συνεπώς δικαιούμαστε νά πιστεύουμε ότι μᾶς

δολεύει. Αὐτή ἡ ἄποψη, πού ἐνδημεῖ στή «σκέψη» τῆς Νέας Έποχῆς, φέρνει τελικά σέ ἴδια μοίρα ἐπιστήμη, θρησκεῖες, ἀστρολογία κλπ. Πέρα ἀπό τό ὅτι εἶναι άκρως συντηρητική καί ἐπικίνδυνση ἀπό κοινωνική σκοπιά, είναι καί λανθασμένη. Δέν ὑπονοῷ ὅτι ὁ κ. Μοδινός υίοθετεῖ αὐτή τή συλλογιστική, ἀπλά θέλω έμμεσα νά ἐπισημάνω τήν ἀνακολουθία πού ὑπάρχει σέ όρισμένα σημεῖα τῆς ἐπιχειρηματολογίας του. Καί μιά μικρή λεπτομέρεια. Αὐτό πού κυρίως ἐπέκρινα στό άρθρο τοῦ κ. Μοδινοῦ (ἄσχετα ἀπό τίς γενικότερες θέσεις μου περί ἰσορροπίας) ήταν ή σύγχυση μεταξύ «σταθερότητας τῶν οἰχοσυστημάτων» καί «ἰσορροπίας της φύσης», όπως αὐτή ή τελευταία έχει περάσει σέ μεγάλο μέρος τῆς κοινωνίας. Ἡ πρώτη ἔννοια ἀποτελεῖ αὐστηρά ἐπιστημονικό ζήτημα, ἐνῶ ἡ δεύτερη ἀποτελεῖ λανθασμένη μεταφορά ὁρισμένων ἐπιστημονικῶν έννοιῶν στό χῶρο τῆς μεταφυσικῆς (μέ ἐπιρροές ἀπό ορισμένα φιλοσοφικά ρεύματα, δημοφιλή πρίν ἀπό λίγες δεκαετίες).

Τελειώνοντας, θά εὐχαριστήσω μέ τήν σειρά μου τόν κ. Μοδινό πού στήν προσπάθειά του νά μέ ἀντικρούσει, μου προσφέρει τήν εὐκαιρία νά ἐπιδεδαιώσω τήν ὁρθότητα τῶν ἀρχικῶν μου θέσεων. Καί γιά κατακλεῖδα, μερικά ἀκόμα παραδείγματα πού θεμελιώνουν πλέον τή διαπίστωσή μου περί ἡμιμάθειας (ἐπαναλαμδάνω ὅτι οἱ χαρακτηρισμοί αὐτοῦ τοῦ εἴδους δέν θά ἔπρεπε νά ἐνοχλοῦν ὅταν ἀποδεικνύονται –ἡ προστασία τῶν ἀναγνωστῶν ἀπό τά σφάλματα εἶναι ἄλλωστε καί ὁ δασικός ρόλος τῆς οὐσιαστικῆς κριτικῆς— τά ὑπόλοιπα, περί εὐπρέπειας κλπ., ἀνήκουν ἀπλά στό χῶρο τῆς πολιτικά ὀρθῆς πνευματικῆς χαλαρότητας):

Πρῶτον, ὁ κ. Μοδινός δηλώνει ὡς πασίγνωστο τό γεγονός ὅτι οἱ παρελθοῦσες μαζικές ἐξαφανίσεις συνέδησαν σέ διάρκεια πολλῶν έκατομμυρίων έτῶν. Πέρα από τό γεγονός ὅτι δέν γνωρίζουμε, οὕτε τίς αἰτίες, ούτε τό χρονικό εὖρος τῶν περισσότερων μαζικῶν έξαφανίσεων, γιά μερικές τουλάχιστον (μέ γνωστότερη έκείνη πού σήμανε τό τέλος τῶν δεινοσαύρων) ἡ πλέον αποδεκτή σήμερα υπόθεση αφορά σέ πτώση αστεροειδούς (ὄχι καί τόσο μακρόχρονη διαδικασία, νομίζω). Πράγματι, πάντως, ὑπάρχουν ὁρισμένες ἐνδείξεις ὅτι μία ἄλλη μαζική έξαφάνιση, έκείνη στά τέλη τῆς Περμίου, μπορεῖ νά διήρκεσε γιά σχετικά μεγάλο χρονικό διάστημα, άλλά ή οὐσία είναι ὅτι σέ ὅλες τίς περιπτώσεις, ή τουλάχιστον σέ άρκετές, οι έξαφανίσεις όφείλονταν σέ παράγοντες έξωτερικούς πρός τίς «συνήθεις» λειτουργίες τῶν οἰχοσυστημάτων, κάτι πού ἐνισχύει τήν ἄποψη περί έγγενοῦς ἀστάθειας. Ὁ κ. Μοδινός προφανῶς μπερδεύει τήν ἐξαφάνιση καθαυτή μέ τήν ἐπαναφορά τῆς ποικιλότητας στά προηγούμενα έπίπεδα, ή όποία πράγματι απαιτεῖ έκατομμύρια χρόνια (ἔνας ἀπό τούς λόγους πού θά πρέπει νά μᾶς προβληματίζει ή σημερινή τρομακτική μείωση τῆς διοποικιλότητας).

Δεύτερον, μέ ἔκπληξη διαβάζουμε ὅτι, μακροσκοπικά, τά τροπικά δάση βροχῆς εἶναι περιγράψιμα καί σταθερά! Μέ μεγάλο ἐνδιαφέρον θά διαβάζαμε τή σχε-

τική διδλιογραφία. 'Αλλά, δυστυχῶς, ἀπό ὅσο γνωρίζουμε μέχρι καί σήμερα, κανείς δέν κατάφερε νά περιγράψει κανένα, σχετικά πολύπλοκο, οἰκοσύστημα σέ καμιά κλίμακα. Μακροσκοπικά, δηλαδή σέ μεγάλη κλίμακα χώρου καί χρόνου, τά τροπικά δάση δέν είναι σταθερά (τουλάχιστον σύμφωνα μέ τίς ἐπικρατοῦσες έπιστημονικές ἀπόψεις), άλλά συρρικνώνονται καί έπεκτείνονται ανάλογα μέ τίς κλιματικές συνθηκες καί, έκαστοτε, σέ χρονικές περιόδους σχετικά μικρές (μερικῶν χιλιάδων ἐτῶν). Πολύ περισσότερο δέδαια, δέν είναι περιγράψιμα σέ καμιά κλίμακα, ἐκτός κι ἄν μπερδεύει κανείς τά πολύ γενικά διαγνωστικά χαρακτηριστικά, τά όποῖα χρησιμοποιοῦνται στή γενική κατάταξη τῶν οἰκοσυστημάτων, μέ τήν περιγραφή, ἡ όποία απαιτεῖ γνώση τῶν τροφικῶν σχέσεων, τῆς ἐνεργειακής ροής, των διά - καί ένδοειδικών άλληλεπιδράσεων, τῆς δομῆς καί χωροδιάταξης τῶν πληθυσμὧν, τῶν προτύπων τῆς ποικιλότητας καί δεκάδων ἄλλων παραμέτρων πού ούτε κατά προσέγιση γνωρίζουμε. Έν

όλίγοις, ἄλλο διάγνωση, ἄλλο περιγραφή.

Τέλος, τό χάος μπορεῖ νά μήν ταυτίζεται μέ τήν πολυπλοκότητα, άφοῦ μπορεῖ νά ὑπάρξει χάος καί σέ απλά συστήματα, άλλά ή πολυπλοκότητα, ίδίως στά φυσικά συστήματα, όδηγεῖ σχεδόν ἀπαρέγκλιτα σέ χαοτική συμπεριφορά (ἄλλωστε, σήμερα οἱ βασικοί θεωρητικοί τοῦ χώρου μιλᾶνε περισσότερο γιά πολύπλοκα συστήματα καί λιγότερο γιά χάος). "Ομως, γιά νά μήν παρασυρόμαστε ἀπό τά ὀνόματα, δέν πρέπει νά ξεχνᾶμε ὅτι ἡ θεωρία τοῦ χάους δέν ἔχει στήν οὐσία σχέση μέ αὐτό πού ἐννοοῦμε χάος στήν καθημερινή γλώσσα καί πού ἐπισείει ὡς ἀπειλή ὁ κ. Μοδινός. Τό «χάος» τῆς θεωρίας δέν εἶναι παρά τάξη ἀνώτερης κλίμακας. Έτσι, κατά τήν προσωπική μου ἄποψη, οὕτε αὐτές οἱ θεωρίες θά μπορέσουν νά έρμηνεύσουν ἰχανοποιητικά τά φυσικά οἰκοσυστήματα, γιά τόν ἀπλούστατο λόγο ὅτι αὐτά, στό δαθμό πού μποροῦμε νά τά καθορίσουμε, είναι ιστορικές οντότητες, δηλαδή έχουν μοναδική καί άνεπανάληπτη ίστορία. Η ίστορία δέν έπαναλαμβάνεται, ίδιαίτερα όταν συζητᾶμε γιά μεγάλες χρονικές κλίμακες. Βέβαια, πιθανότατα νά θεωρήσουμε σταθερά κάποια οίκοσυστήματα στή χρονική κλίμακα τῆς ἀτομικῆς ζωῆς μας, ἀλλά ἡ χρονική κλίμακα αὐτή δέν ἔχει ἰδιαίτερο νόημα γιά τήν κατανόηση των φυσικών φαινομένων. Έπίσης, δέν έχει νόημα γιά τό μέλλον τῆς ἀνθρωπότητας, παρά μόνο ἄν μιλᾶμε γιά τήν ἐπίλυση μεριχῶν ἄμεσων, ἐπειγόντων προβλημάτων. Όποιαδήποτε μακροπρόθεσμη στρατηγική γιά τήν ἀνθρώπινη πορεία θά πρέπει νά λάβει ὑπόψη τό γεγονός ὅτι ἡ φύση δέν εἶναι προβλέψιμη, ὅτι τά οἰχοσυστήματα δέν εἶναι σταθερά, ὅτι οἱ ἴδιες οἰ πράξεις τῶν ὀργανισμῶν μεταβάλλουν τά ἐκάστοτε δεδομένα καί τίς ἐφικτές δυνατότητες. Οἱ διαπιστώσεις αὐτές δέν ἀφήνουν τόν κόσμο «πλημμυρισμένο στό χάος», άλλά ὁρίζουν τό μέτρο τῆς σεμνότητάς μας ἀπέναντι στή φύση. Καί ώς πρός αὐτή νομίζω ὅτι συμφωνοῦμε μέ τόν κ. Μοδινό.

# «ΑΝΤΙΚΡΙΤΙΚΗ» ΓΙΑ ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ «Η ΦΥΣΗ ΣΤΗΝ ΟΙΚΟΛΟΓΙΑ»

τοῦ Γιώργου Λιάχα

χω τήν ἐντύπωση ὅτι ὁ κ. Σφενδουράκης ἀδίκησε ὁρισμένους ἀπό τούς συγγραφεῖς τοῦ βισιό κάνει στό 71ο τεῦχος τοῦ Πολίτη, καί ἰδιαίτερα τόν κ. Μοδινό.

Στό διδλίο αὐτό γίνεται μία πολύ ἀξιόλογη προσπάθεια νά ἀναδειχθεῖ ὁ σύγχρονος προβληματισμός γύρω ἀπό τά θέματα προστασίας καί διαχείρισης τῆς φύσης, σέ μιά ἐποχή κατά τήν ὁποία πλεῖστα ὅσα τεκταίνονται σ' αὐτόν τόν τομέα, στή χώρα μας καί ἀλλοῦ, τόσο σέ ἐρευνητικό καί διαχειριστικό ἐπίπεδο, ὅσο σέ νομοθετικό καί πολιτικό ἐπίπεδο, ἄλλοτε σέ ὀρθή καί ἄλλοτε σέ λανθασμένη κατεύθυνση.

Ό κ. Μοδινός, ὡς ἐκδότης τοῦ ἔγκυρου περιοδικοῦ Νέα Οἰκολογία, ἐπί 13 συναπτά ἔτη, ὑπῆρξε ἕνα σημεῖο ἀναφορᾶς γιά ὅλα τά περιβαλλοντικά θέματα τῆς Ἑλλάδος καί τοῦ κόσμου καί ἰδιαίτερα γιά τά θέματα τῆς φύσης, καί ἡ Νέα Οἰκολογία ἕνα εἶδος παρατηρητηρίου στό ὁποῖο συνέπραξαν καί πολλοί ἄλλοι ἀξιόλογοι εἰδικοί καί μή, γιά πρώτη φορά στήν Ἑλλάδα. Τό κείμενο τοῦ κ. Μοδινοῦ μέ τόν τίτλο «τό Χάος

Τό κείμενο τοῦ κ. Μοδινοῦ μέ τόν τίτλο «τό Χάος καί ἡ Ἐδέμ» εἰναι σαφέστατο. Μέ ἀναφορές σέ παλιές ἀλλά καί σύγχρονες πηγές σέ μιά πλούσια διεθνή διδλιογραφία, παρουσιάζει μιά περίπου παγιωμένη ἀντίληψη γιά τίς ἔννοιες τῆς διαδοχῆς τῶν εἰδῶν, τῆς ἱσορροπίας στή φύση, τῆς «κλίμακος», τῆς ὡριμότητας τῶν οἰκοσυστημάτων (τῆς Ἐδέμ), σέ ἀντίθεση μέ ὁρισμένες νεότερες αἰρετικές ἀντιλήψεις γιά τό θέμα, πού κωδικοποιοῦνται μέ τόν ὅρο «Χάος». Πρόκειται γιά μιά διαμάχη τῶν οἰκολόγων ἀπό τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1970, πού προέκυψε ἐξ ἀφορμῆς τῆς διερεύνησης ὀρισμένου μαθηματικοῦ μοντέλου, πού δασίζεται στή λεγόμενη «λογιστική ἐξίσωση διαφορῶν» σέ μιά προσπάθεια ἑρμηνείας καί πρόδλεψης τῶν πληθυσμιακῶν μεταδολῶν τῶν εἰδῶν πού συμμετέχουν σέ ἔνα φυσικό οἰκοσύστημα.

Ο συγγραφέας κ. Μοδινός ἐπιχειρηματολογεῖ καί

τάσσεται μέ τήν ὀρθόδοξη ἀντίληψη τῆς Ἐδέμ. Διευμοινίζει, μάλιστα, ἔνα κρίσιμο σημεῖο αὐτῆς τῆς διαμάχης, πού ἔχει νά κάνει μέ τή χρονική περίοδο ἀναφορᾶς. Αν ἀναφερόμαστε στό γεωλογικό χρόνο, στόν ὁποῖο μπορεῖ νά ἐκδηλωθοῦν δίαιες γεωλογικές ἀνακατατάξεις καί κλιματικές ἀλλαγές, ἀσφαλῶς ἡ κατάσταση στά φυσικά οἰκοσυστήματα εἰναι ἀπρόδλεπτη καί χαοτική. Αν ἀναφερόμαστε σέ μικρές περιόδους (δεκαετιῶν ἡ καί αἰώνων) χωρίς τίς ἀνωτέρω δίαιες μεταδολές καί μέ περίπου σταθερές κλιματικές συνθῆκες, μένει νά δοῦμε τό ζήτημα σέ συνάρτηση μέ ἡ χωρίς τίς ἀνθρώπινες ἐπιδράσεις στά οἰκοσυστήματα, σέ ἔναν «ὀρατό» χρόνο, στή διάρκεια τοῦ ὁποίου μποροῦμε νά ἐπηρεάσουμε διαχειριστικά τήν κατάσταση.

Ο κ. Σφενδουράκης, χωρίς νά ἐπιχειρηματολογεῖ, μᾶλλον τάσσεται μέ τίς αἰρετικές ἀπόψεις τῶν χαοτικῶν, ἐπικαλούμενος ὁρισμένα πορίσματα τῆς ἐπιστήμης τῆς οἰκολογίας στήν τελευταία παράγραφο τῆς κριτικῆς του γιά τό κείμενο τοῦ Μοδινοῦ.

Εἶναι χρήσιμο νά σταθοῦμε λίγο ἀκόμα σ' αὐτόν τό διάλογο καί νά διευκρινίσουμε ὁρισμένα σημεῖα:

 Το χάος εἶναι μιά μαθηματική ἔννοια, πού δέν ἔχει οὕτε τό περιεχόμενο πού τῆς ἔδωσαν οἱ ἀρχαῖοι φιλόσοφοι, οὕτε τό τρέχον περιεχόμενο τῆς ἀταξίας καί τῆς σύγχυσης.

'Ως τομέας τῶν μαθηματικῶν ἐμφανίζεται τά τελευταῖα χρόνια, κυρίως μετά τήν ἐμφάνιση τῶν ἡλεκτρονικῶν ὑπολογιστῶν, πού παρέχουν τή δυνατότητα διερεύνησης συναρτήσεων σέ μεγάλο εὖρος τιμῶν.

Μέ τό χάος ἐπιχειρεῖται ἡ διερεύνηση πολύπλοκων φυσικῶν καί οἰκονομικῶν φαινομένων, μεταξύ τῶν ὁποίων ἡ στροδιλώδης ροή τῶν ρευστῶν, οἱ κινήσεις τῶν πλανητῶν, τά μετεωρολογικά φαινόμενα, ἡ ἐξέλιξη χημικῶν ἀντιδράσεων, ταλαντώσεις ἡλεκτρονικῶν συστημάτων, οἱ ἀρρυθμίες τῆς καρδιᾶς, οἱ μεταδολές τοῦ χρηματιστηρίου, οἱ πληθυσμιακές μεταδολές τῶν οἰκοσυστημάτων, οἱ ἐπιδημίες καί πολλά

άλλα φαινόμενα, τά όποῖα παρουσιάζουν ἀνεξήγητη ἀταξία.

Τό χάος εἶναι ἕνα πολύ νέο πεδίο ἔρευνας, πού δέν ἔχει πλήρως κατανοηθεῖ. Εἶναι ὅμως διαφωτιστικοί ὁρισμένοι ὁρισμοί πού δόθηκαν ἀπό μαθηματικούς καί φυσικούς:

Χάος = Μιά παράξενη τάξη.

Χάος = Στοχαστική (τυχαία) συμπεριφορά, πού έκδηλώνεται σέ ένα ντετερμινιστικό (αίτιοκρατικό) σύστημα.

Χάος = Μία συμπεριφορά χωρίς τάξη, πού, όμως, καθοδηγεῖται όλοκληρωτικά ἀπό κάποιο νόμο (αὐτούς τούς νόμους ἀναζητοῦν τά μαθηματικά καί ἡ φυσική).

Τό χάος πού παρατήρησαν ορισμένοι διολόγοι καί μαθηματικοί στήν ἐξέλιξη τοῦ πληθυσμοῦ ορισμένων εἰδῶν (μύγες, ψάρια, ἔντομα κλπ.) καί πού ἐπιχειροῦν νά ἀποδώσουν μέ μαθηματικές σχέσεις, καθόλου δέν ἑρμηνεύει τίς σχέσεις καί τίς ἀλληλεξαρτήσεις τοῦ συνόλου τῶν εἰδῶν πού συμμετέχουν σέ ἕνα φυσικό οἰκοσύστημα (ὅπως ἀναφέρει καί ὁ κ. Σφενδουράκης). Γιά τήν πλήρη διερεύνηση αὐτῶν τῶν σχέσεων θά χρειαστεῖ νά χυθεῖ πολλή μελάνη ἀκό-

μα.

Τό γεγονός ὅτι στήν ἐξελικτική πορεία ἐνός οἰκοσυστήματος όρισμένα είδη παρουσιάζουν μεγάλες πληθυσμιακές διακυμάνσεις ή καί έξαφανίζονται σύμφωνα μέ τίς χαοτικές συμπεριφορές τοῦ πληθυσμοῦ, δέν σημαίνει ότι κατέρρευσε τό οίκοσύστημα. Τό γεγονός ότι οι καμπύλες πού αποδίδουν τίς πληθυσμιακές μεταβολές ένός έκάστου των είδων διχάζονται μέ ἀνοδική καί καθοδική πορεία, μέ δευτερεύουσες διακλαδώσεις, περιοδικά ή ακανόνιστα, έπαναλαμδανόμενες ή καί έντελῶς ἀπρόδλεπτα ή μέ διαλείψεις, χαοτικά δηλαδή (ὅπως τίς περιέγραψε ὁ Robert Main στή δεκαετία τοῦ 1970 καί μάλιστα σέ συνθημες in vitro) καθόλου δέν ἀποδίδουν κατάρρευση φυσικοῦ οἰκοσυστήματος. (π.χ. Τό γεγονός ὅτι ὁ μύκητας Boletus luteus, πού κυριαρχεῖ σέ δάσος δασικής πεύκης ήλικίας 4 έτων καί τή θέση του παίρνουν πολλοί ἄλλοι μύκητες, καθόλου δέ σημαίνει ὅτι τό οἰχοσύστημα κατέρρευσε. Οὕτε ἡ περαιτέρω ἐπικυριαρχία της έλάτης καί της όξιας καί ή έξαφάνιση τῆς δασικῆς πεύκης σημαίνει κατάρρευση τοῦ οίχοσυστήματος).

Μέσα στά όρια τοῦ ὁρατοῦ χρόνου, τό χάος (μέ τή μαθηματική ἔννοια τοῦ ὅρου) καί ἡ Ἐδέμ δέν εἶναι κατ' ἀνάγκη ἔννοιες διαμετρικά ἀντίθετες. Στόν ἀντίποδα τῆς Ἑδέμ θά πρέπει νά τοποθετήσουμε, σέ χρονική ἀπόσταση, τήν ἐκπτώχευση, τήν κατάρρευση τῶν ἐδαφῶν ἡ καί τήν ἀπερήμωση, τήν ἐμφάνιση τῶν ὀπορτουνιστῶν, τῶν πρόδρομων εἰδῶν, ἀλλά καί τούς μηχανισμούς ἀνάδρασης τῶν οἰκοσυστημάτων. Διακυμάνσεις μεταξύ ὡριμότητας καί ἐκπτώχευσης ἔχουμε δεῖ πολλές φορές στό ἰστορικό παρελθόν καί στό τρέχον παρόν (βλέπε καί τό κείμενο τοῦ

Γ. Ντούρου «Διαχρονικές μεταβολές στό Έλλαδικό τοπίο» στό ίδιο βιβλίο), ένῶ δέν φαίνονται τόσο άντιπροσωπευτικά καί πειστικά τά παραδείγματα τῶν αἰρετικῶν τοῦ Χάους (Πάρκο τοῦ Τσάβο τῆς Κένυας, τό ἀρχέγονο Δάσος τῆς Νέας Ύερσέης τῶν 250 στρ., τά μικρά νησιά κλπ.). Τή δυναμική αὐτή τῶν φυσικῶν οἰκοσυστημάτων, μεταξύ ἐκπτώχευσης καί ωριμότητας περιγράφει έναργέστατα καί ὁ δικός μας Σ. Ντάφης στή «Δασική οἰκολογία» του (1986). Μπορεί, ἐνδεχομένως, νά ταυτίζεται χρονικά ή κατάσταση τῆς ώριμότητας (Ἐδέμ) μέ τίς χαοτικές μεταδολές τῶν πληθυσμῶν (ἤ ὀρθότερα, στήν κατάσταση τῆς Ἐδέμ νά έμπεριέχονται χαστικές πληθυσμιαχές μεταδολές, πού πρέπει νά έρευνήσουμε), όπου κάποια είδη μπορεί νά μειώνονται ή καί νά έξαφανίζονται, ένω άλλα νά έπικυριαρχοῦν. Ύπάρχει, ώστόσο, μιά φαινομενική, μιά δυναμική ίσορροπία, πού χαρακτηρίζεται ἀπό ύψηλά ἐπίπεδα διομάζας, διοποικιλότητας καί παραγωγικότητας, καθώς καί σχετικής εὐστάθειας καί αὐτορύθμισης, σέ περίπτωση τυχαίων ή καί προδιαγεγραμμένων έπεμβάσεων, πού δέν ξεπερνοῦν ἔνα ὅριο. Αὐτά τά χαρακτηριστικά τοῦ σταδίου τῆς ὡριμότητας ἐνός φυσικοῦ οἰκοσυστήματος ἔχουν ἐξαιρετικά μεγάλη πρακτική σημασία στή διαχείριση καί γενικότερα στήν έκμετάλλευση των φυσικών πόρων (στή δασοπονία. στή λιδαδοπονία, στήν ιχθυοπονία, στή θηραματοπο-

Ή γενίκευση, ὅμως, τῆς ἀνωτέρω θεωρητικῆς καί μαθηματικῆς ἔννοιας τοῦ χάους στόν ἀπέραντο γεωλογικό χρόνο καί στό σύνολο τῆς διόσφαιρας, καί μάλιστα μέ τήν τρέχουσα ἔννοια τοῦ ὅρου, πού μπορεῖ νά εἶναι καί θεμιτή στή σφαίρα τῆς ἐπιστημονικῆς φαντασίας ἤ σέ φιλοσοφικό ἐπίπεδο, δέν ἀποδεικνύεται, δέν ἐπαληθεύεται, δημιουργεῖ σύγχυση, συγκαλύπτει ἀδυναμίες μας στή γνώση τοῦ φυσικοῦ περιδάλλοντος, ἀνατρέπει καθιερωμένες πρακτικές διαχείρισης, ἀνατρέπει τήν ἀειφορική διαχείριση καί δίνει θεωρητική δάση στούς ἀναπτυξιολόγους. Εἶναι ἐπικίνδυνη.

Ή ἔννοια τῆς φέρουσας ἰκανότητας δέν εἶναι καθόλου θεωρητική κατασκευή. Εἶναι μία βασική ἔννοια τῆς ἀειφορικῆς διαχείρισης, πού ἔχει ἐφαρμοσθεῖ σέ ἀρκετές περιπτώσεις μέ ἐπιτυχία, πού μπορεῖ καί πρέπει νά ποσοτικοποιεῖται, ἔστω καί ἄν ὑπάρχει, σέ πολλές περιπτώσεις, δυσκολία στόν προσδιορισμό της. Ἐάν δέν ἔχει νόημα ἡ ἀναζήτησή της, δέν ἔχει νόημα καί δυνατότητα ἐφαρμογῆς ἡ ἀειφορική διαχείριση, ἡ ὁποία ἀσφαλῶς ἀπαιτεῖ θυσίες γιά τό μέλλον, ἀσφαλῶς ἀπαιτεῖ τάξη καί πειθαρχία καί κυρίως μακροπρόθεσμες πολιτικές, πού ξεπερνοῦν κατά πολύ τά ὅρια τῆς τετραετίας.

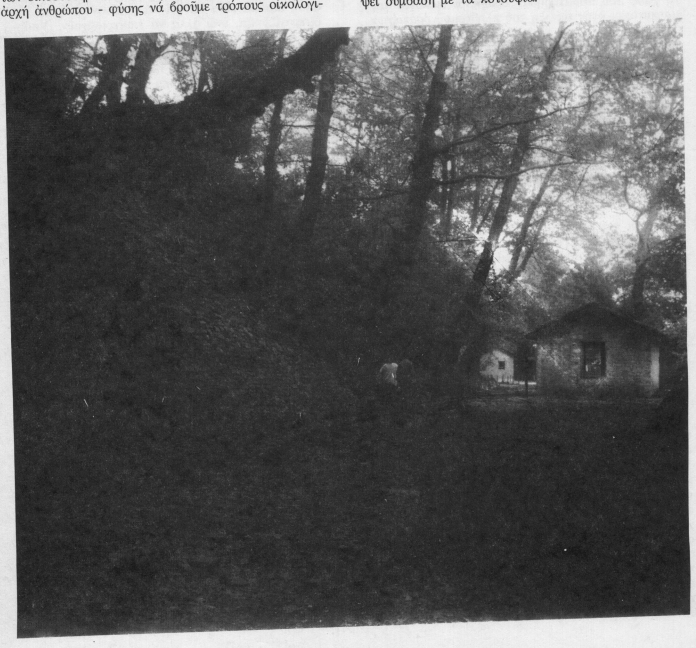
Αξίζει νά δοῦμε μιά σχετική μέ τό θέμα τοποθέτηση του Γενικοῦ Γραμματέα τοῦ ΥΠΕΧΩΔΕ Μπεριάτου (γιά νά ἔρθουμε καί στά δικά μας), πού διατυπώνεται σέ δημοσίευμα τῆς ἐφημερίδας ΤΑ ΝΕΑ τόν περασμένο Ἰούνιο μέ τίτλο «Συμβόλαιο μέ τή Φύση»:

«Ἡ φύση καί ἡ γῆ δέν θεωρεῖται ἔνα οἰκοσύστημα πού πρέπει νά παραμείνει ἄθικτο, οὐτε ὅμως καί νά τύχει ληστρικῆς ἐκμετάλλευσης. Εἶναι ἕνας "χῶρος" πού πρέπει νά "καλλιεργηθεῖ"…», «… ἡ φύση δέν "γνωρίζει" πάντοτε καλύτερα ἀπό τόν ἄνθρωπο. Συμβαίνει μάλιστα νά δημιουργεῖ οἰκοσυστήματα πού χαρακτηρίζονται ἀπό σπατάλη ἐνέργειας καί ἔλλειψη βιωσιμότητας. ᾿Αντίθετα, ἡ δημιουργία τεχνητῶν οἰκοσυστημάτων περιβαλλοντικά πιό ἀποτελεσματικῶν ἀπό πολλά φυσικά ἡταν πάντα ἐφικτή ἀπό τόν ἄνθρωπο. Παράδειγμα, ἡ παραδοσιακή γεωργία στίς ποικίλες μορφές της. Πρέπει, ἐπομένως, νά ἐγκαταλείψουμε τά ψεύτικα κριτήρια γιά τή "φυσικότητα" ἡ "τεχνητότητα" τῶν οἰκοσυστημάτων καί ἐφαρμόζοντας τή συμβιωτική ἀρχή ἀνθρώπου - φύσης νά βροῦμε τρόπους οἰκολογι

κά ἐφικτούς γιά τήν ἀξιοποίηση καί "καλλιέργεια" τῶν φυσικῶν πόρων. Ἡ ἀντίληψη ὅτι τό σταμάτημα τῆς ἀνάπτυξης θά ἐπέφερε λύσεις δέν εἶναι μόνο σόφισμα, ἀλλά καί σκέψη κοινωνικά ἀπαράδεκτη. Ἡ συλλογική εὐθανασία δέν ἔχει ἀκόμα ἐφαρμοσθεῖ πουθενά. Όπως κι ἄν ἔχουν τά πράγματα, ἡ νέου τύπου ἀνάπτυξη, οἰκοανάπτυξη ἡ ἀειφόρος ἀνάπτυξη, στέκεται ἐξίσου μακριά ἀπό τόν στενό οἰκονομισμό καί τόν ἑξτρεμιστικό οἰκολογισμό».

Έτσι ὁ κ. Μπεριάτος (ὑποθέτω ὅτι ἐκφράζει τήν πολιτική τοῦ ΥΠΕΧΩΔΕ στά θέματα τῆς φύσης), ἔχοντας ὡς θεωρητική βάση τίς αἰρετικές ἀπόψεις τοῦ γενικευμένου χάους, μπορεῖ νομίμως νά κυκλοφορεῖ μέ μπουλντόζα σέ κάμπους καί βουνά, ἀφοῦ ἔχει ὑπογρά-

ψει σύμβαση μέ τά κοτσύφια.



## Η ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΨΥΧΑΝΑΛΥΣΗΣ ΕΠΙ ΚΙΛΛΙΒΑΝΤΟΣ ΠΥΡΟΒΟΛΟΥ

τοῦ Θανάση Τζαβάρα

ό γύρισμα τοῦ 20οῦ αἰώνα πρός τόν 21ο φαίνεται νά προκάλεσε ἔνα ἐνεργό ἐνδιαφέρον τῶν ἐπισήμων θεσμῶν τῆς ψυχανάλυσης στόν τόπο μας, ἔτσι ὥστε μέ δύο τελετές νά τιμηθεῖ ἡ ψυχαναλυτική ἱστοριογραφία: ἡ Ἑλληνική Ψυχαναλυτική Εταιρεία ὀργάνωσε μεγάλο συμπόσιο γιά τἡν ἱστορία τῆς ψυχανάλυσης τόν Ὁπτώβριο τοῦ 1999, τό δέ Φεβουάριο τοῦ 2000, ἡ Ἑλληνική Ἐταιρεία Ψυχαναλυτικῆς Ψυχοθεραπείας, πρότεινε στό ἐνδιαφερόμενο κοινό μιά ἡμερίδα μέ ἀντίστοιχο θέμα. Μιά σειρά ἀπό πρῶτες σκέψεις θά καταγραφοῦν ἐδῶ περιμένοντας εἴτε τή μετάφραση στά ἐλληνικά σημαντικῶν ἔργων ἱστοριογραφίας τῆς ψυχανάλυσης εἴτε, κυρίως, τή συγγραφή τεκμηριωμένης ἱστορίας τῆς ἑλληνικῆς ψυχανάλυσης.

Τό πρῶτο σημαντικό ζήτημα σέ αὐτό τό θέμα τίθεται ἀπό τό ποιός μπορεῖ ἡ πρέπει νά γράφει τήν ίστορία τοῦ διεθνοῦς ψυχαναλυτικοῦ κινήματος. Παρ' ὅλο ότι ή αὐθόρμητη ἀπάντηση σέ αὐτό τό κοινότυπο ἐρώτημα θά μπορούσε νά ήταν μά φυσικά οἱ έξειδικευμένοι ίστοριχοί, στήν οὐσία τό θέμα ἐμφανίζεται μέ πιό πολύπλοκο τρόπο. Θά προσπαθήσουμε νά τό προσεγγίσουμε θέτοντας μία σειρά ἀπό ζητήματα πού προκύπτουν: α) ἀπό τή φύση τήν ίδια τῆς ψυχανάλυσης, 6) τήν ταυτότητα τοῦ ψυχαναλυτή καί γ) ἀπό τίς τυχόν ίδιοτυπίες τοῦ ψυχαναλυτικοῦ θεσμοῦ. Μέ διαφορετικό τρόπο λεγμένο έχουμε έδω νά πραγματευτούμε τρία διαφορετικά ζητήματα μέ διακριτά ἐρωτήματα καί μεθοδολογικές ίδιοτυπίες: α) Τήν ίστορία τῆς ψυχανάλυσης, 6) Τήν ψυχανάλυση μέσα στήν ιστορία καί τέλος γ) Τίς σχέσεις τῆς ψυχανάλυσης μέ τήν ἱστορία καί τα-

Σέ προγενέστερο σχετικό μου ἄρθρο ἔχω θίξει ὅτι ἡ ἰστοριογραφία τῆς ψυχανάλυσης μπορεῖ νά εἶναι ἕνα παράδοξο πρόβλημα. Τοῦτο μπορεῖ νά ἔχει ποικίλα ἐρείσματα. Μιά πιθανή καί προφανής αἰτία σέ αὐτή

τήν πιθανή δυσκολία προέρχεται άναμφισδήτητα άπό τήν ἐπιστημολογική φύση τῆς ψυχανάλυσης ώς «ἐπιστημονικού» κλάδου καί ώς κλινικής πρακτικής. Σχηματικά κάπως, ή ψυχανάλυση ώς θεωρία σέ άντίθεσή μέ πολλούς ἐπιστημονικούς κλάδους πού ἀρκοῦνται απλά στό νά ὁρίσουν τό ἀντικείμενο τῆς γνώσης τους, προσεγγίζει ταυτοχρόνως δύο πρόσθετα προβλήματα: Τό πρόβλημα τῆς γνώσης τοῦ ὑποκειμένου καί τό ζήτημα τοῦ γνωρίζοντος ὑποκειμένου. Έτσι λοιπόν ἡ δημιουργία καί διάδοση τῆς ἱστορίας τῆς ψυχανάλυσης τοῦ Φρόυντ ἐμφανίζεται στήν ἱστορία τῶν ἐπιστημῶν ώς ένα σχεδόν πρωτόγνωρο φαινόμενο καθότι άπαιτεῖ γιά τήν κατανόησή της (τῆς διάδοσης) τήν ταυτόχρονη καταγραφή τῆς προσωπικῆς πορείας τοῦ δημιουργοῦ της καί τήν ἐξέλιξη τῶν προτάσεων τῆς θεωρίας. Έτσι άνακύπτει στήν προσωπική ίστορία κάθε ψυχαναλυτή τό πρόβλημα τής έγγραφής του στή γενεαλογία τῆς ψυχανάλυσης. Αὐτό σημαίνει ὅτι πέρα ἀπό τό προσωπικό του ψυχαναλυτικό ἔργο καί τήν κλινική πράξη ὁ ψυχαναλυτής καλεῖται νά ἀντιμετωπίσει καί τήν ιστοριογραφία τῆς ψυχανάλυσης, δηλαδή τόν τρόπο μετάδοσης τῆς ψυχανάλυσης ἀπό ψυχαναλυτή σέ ψυχαναλυτή καί τή συμμετοχή τοῦ καθένα στήν ἐξέλιξη τῆς ψυχαναλυτικῆς γνώσης. Βέβαια μιά ἀντίστοιχη ίδέα, δηλαδή τήν άναγνώριση τῆς ἱστορίας τῶν ἐννοιῶν καί νοημάτων ένός κλάδου, προϋποθέτει καί σέ πρόσφατές του παρεμβάσεις ὁ 'Αριστείδης Μπαλτάς σχετικά μέ τή δυνατότητα συνέχειας τῶν ἐννοιῶν καί τῆς ἱστορίας ἀκόμη καί σέ ἀπόμακρους ἐπιστημονικούς κλάδους ὅπως ἡ φυσική. Πράγματι, κάτω ἀπό αὐτή τή σχοπιά γιά νά μπορεί νά ἀναγνωριστεί ή συνέχεια ένός ἐπιστημονικοῦ κλάδου δέν φτάνει νά χρησιμοποιεί τούς ίδιους όρους καί ἔννοιες άλλά θά πρέπει ὁ κάθε ἐπιστήμονας, μέλος αὐτῆς τῆς ἐπιστημονικῆς κοινότητας, νά ἔχει κάποια ἱστορική ἐπίγνωση τοῦ τί σήμαινε βαρύτητα γιά τόν Νεύτωνα, βαρύτητα γιά τόν Μάξγουελ καί τό τί σήμαινε βαρύτητα γιά τόν 'Αϊνστάιν.

Παραμένει πάντως τό γεγονός, ότι ή ιστορία τῆς ψυχανάλυσης πού μπορεί νά γράψει ένας ίστορικά άφελής ψυχαναλυτής, ένας ψυχαναλυτικά ανίδεος ιστορικός καί ἔνας ψυχαναλυτικά καί ιστορικά ἐνήμερος συγγραφέας διαφέρουν. Πολύ σχηματικά λοιπόν θά μπορούσαμε νά πουμε ότι τήν ιστορία της ψυχανάλυσης καλούνται νά συγγράψουν όλοι οἱ ὀρθῶς σκεπτόμενοι ψυχαναλυτές άρχει νά λαμβάνουν υπόψη τους τά διδάγματα τῆς ἱστορικῆς καί τῆς κλινικῆς μεθοδολογίας. Διαφορετικά διατυπωμένο σημαίνει ότι ή ίστορία καί ή ψυχανάλυση δέν είναι δύο όντολογικά, γενετικά καί θεσμικά ξεχωριστές μαθήσεις (disciplines), κλάδοι καί πειθαρχίες. Αὐτή ἡ τελευταία πρόταση κατά τήν ἐκτίμησή μου καλύπτεται θεωρητικά ἀπό τίς προτάσεις τῆς ἱστορικῆς ἐπιστημολογίας τοῦ Γκαστόν Μπασελάο, ὁ ὁποῖος ὁρίζει τήν ἐπιστήμη ὡς τή διεργασία μιᾶς διαρκοῦς ἀναζήτησης τῶν λαθῶν (μας) καί έξ' αὐτοῦ τήν προσέγγιση τοῦ ὀρθοῦ, δηλαδή ἡ ἐπιστήμη σύμφωνα μέ αὐτήν τήν προσέγγιση δέν νοεῖται ώς άνακάλυψη τοῦ ψεύδους καί ἀποκάλυψη τῆς ἀλήθειας. Γιά νά λειτουργήσει ή ἐπιστήμη ἔτσι, ή ὅποια ἐπιστήμη, θά πρέπει νά συμπεριλαμβάνεται συστηματικά καί τό αντικείμενο καί τό υποκείμενό της, αλλά καί ή ιστορία τῶν σχέσεών τους. "Αν ή ιστορία και ή ψυχανάλυση είναι κάποιας μορφης ἐπιστημονικοί κλάδοι, τότε καί γιά την ιστορία καί γιά την ψυχανάλυση θά πρέπει νά αναζητήσουμε συστηματικά τό υποκείμενό

Μέ τέτοια προσέγγιση ὀφείλει πολλά στόν 'Αμερικάνο ίστορικό άλλά καί ψυχαναλυτή -μέ πλήρη ἐκπαίδευση στό ψυχαναλυτικό ίνστιτοῦτο τῆς Βοστώνης-Πῆτερ Γκαίυ (Peter Gay). Ο γνωστός ιστορικός, πέραν από τή μεγαλειώδη διογραφία τοῦ Φρόυντ, έχει γράψει ἔνα ἐκλεκτό δοκίμιο τό 1985 μέ τίτλο «Ό Φρόυντ γιά τούς ἱστορικούς»<sup>2</sup> στό ὁποῖο ὑποστηρίζει ὅτι ἡ προσέγγιση τῆς κοινωνικῆς ἱστορίας τῶν ἰδεῶν τοῦ ἐπιτρέπει νά ἔχει μία μέθοδο ἐν ταυτῶ ἱστορική καί ψυχολογική, κυρίως μέ πυξίδα τήν φροϋδική ψυχανάλυσης. Μέ αὐτήν τήν προσέγγιση τοῦ ἐπιτρέπεται νά ἐπιλύει ίκανοποιητικά όλα τά διλήμματα πού άναφέρονται στό υποκείμενο, στή χρήση της έρμηνείας καί τή διαχείριση τῆς κριτικῆς. Τά διδάγματα λοιπόν τοῦ Πῆτερ Γκαίν θά ήταν ίδιαίτερα χρήσιμα σέ πολλούς ίστορικούς καί σέ ακόμη περισσότερους ψυχαναλυτές. Γιά μέν τούς ιστορικούς θά ἐπέτρεπε νά πάψουν νά δυσπιστοῦν ἀπέναντι στίς ψυχολογικές θεωρίες καί ίδιαίτερα τήν ψυχανάλυση καί ἔτσι νά μποροῦν νά δελτιώσουν τίς μεθόδους τους καί νά συμπληρώσουν τά συμπεράσματά τους καί τούς ψυχαναλυτές νά πάψουν νά είναι έρασιτέχνες ιστορικοί. Γιατί οι ψυχαναλυτές συνεχίζουμε συχνά νά ιστοριογραφούμε όπως οι συμπαθεῖς δάσκαλοι ἤ ἄλλοι τοπικοί παράγοντες συνεχίζουν νά κάνουν συλλεκτική λαογραφία νομίζοντας ότι προωθοῦν τήν ἐθνολογία καί τήν κοινωνική ἀνθρωπολογία. Ό Πῆτες Γκαίν μέ τή διογραφία τοῦ Φρόυντ τό 1988, μᾶς ἔδειξε στήν πράξη τίς διαφορές μεταξύ τῆς μνημειώδους άγιογραφίας τοῦ Έρνεστ Τζόουν καί τοῦ συναισθηματικοῦ μικροῦ κομψοτεχνήματος τοῦ Μανομί.3

Στίς δύο συναντήσεις τίς όποῖες άναφερθήκαμε στήν άρχή καί πού δίδουν άφορμή γιά αὐτήν τήν παρουσίαση ακούσαμε σημαντικές παρεμβάσεις σχετικά μέ τήν ίστορική διαδρομή τοῦ ψυχαναλυτικοῦ κινήματος στή μεταπολεμική Γερμανία, τήν Αὐστρία, τή Γαλλία καί τήν Άγγλία. Έπιπλέον μιά περιληπτική παρουσίαση μερικών γεγονότων τοῦ διεθνοῦς ψυχαναλυτικοῦ κινήματος υπάρχει στήν πρόσφατη παρουσίαση τοῦ Γάλλου ψυχαναλυτῆ καί ιστοριογράφου 'Αλαίν ντέ Μιζιολλά (Alain de Mijolla). Αὐτό τό ὁποῖο θά μποροῦσε κάποιος νά παρατηρήσει είναι ὅτι ὅλοι οἱ ὁμιλητές, πέραν ἀπό τήν προφανή γνώση τους γιά τά γεγονότα, μίλησαν μέ ιδιαίτερη είλικρίνεια γιά τίς δυσκολίες, διαμάχες καί έχθρικότητες πού έχουν καταγραφεῖ ήδη άπό τήν άρχή τοῦ ψυχαναλυτικοῦ κινήματος ζῶντος τοῦ Φρόυντ. Σέ ὅλους εἶναι γνωστό ὅτι τό προχώρημα μέσα στό χρόνο τῶν ὀργανωμένων ψυχαναλυτῶν κάθε ἄλλο παρά εἰρηνική καί ὁμαλή πορεία μέ ὁμόνοια ἔχει ὑπάρξει. Αλλωστε δέν εἶναι τυχαῖο ὅτι οί λέξεις κλειδιά πού ἐπανέρχονταν στήν ὁμιλία τοῦ ντέ Μιζιολλά ήταν σχίσμα, διχοψηφία, απόκλειση, έξαίρεση, ἀποδολή, ἀφορισμός, ρήξη, χωρισμός, διχογνωμία, ἔρις, καυγάς, φιλονικία κλπ. Εἶναι ἐπίσης ἄξιον νά σημειωθεῖ πώς αὐτή ἡ εἰλικρίνεια τῶν ψυχαναλυτῶν γιά τήν ίδια τους τήν ίστορία είναι κάτι πού κατακτήθηκε μέ ἐπώδυνο τρόπο καί παρόλες τίς προσπάθειες μερικῶν θεσμοφυλάκων τῆς ψυχαναλυτικῆς μνήμης. Οί ψυχαναλυτές μπορεῖ νά ὑπῆρξαν συχνά κακοί ἱστοριογράφοι άλλά μποροῦν ἐν τέλει χάρη στή θεωρία καί τήν αὐτογνωσία τους νά μιλᾶνε χωρίς ὑποκρισία γιά τά ίδια τους τά λάθη καί πάθη.

Θά ἰσχυριστῶ λοιπόν, ὅτι τό σύνολο αὐτῶν τῶν ὄρων, ὅταν ἀναφέρονται τουλάχιστον σέ θεσμούς, καλύπτουν τούς ιδεολογικά φορτισμένους θεσμούς οί όποῖοι κατά ἀνάγκη παράγουν λόγο ὀρθοδοξίας καί διαπιστώνουν έτεροδοξίες. Οἱ ὄροι αὐτοί μποροῦν δέδαια νά άναφέρονται καί σέ διαπροσωπικές σχέσεις μέ ἔντονες συναισθηματικές φορτίσεις. Παρουσιασμένο μέ άλλο τρόπο, μπορούμε νά διαμορφώσουμε τήν έντύπωση ότι ή ίστορία τῶν ψυχαναλυτικῶν θεσμῶν διέπεται καί ἀπό διαστάσεις σάν τήν ἔλλειψη ἁρμονικῶν σχέσεων, από διχόνοιες καί διχοστασίες πού δέν πρόκειται γιά διαφωνίες ἐπί τῶν ἐπιχειρημάτων ἤ τῆς θεωρίας οἱ ὁποῖες θεωρητικά τουλάχιστον, χαρακτηρίζουν κυρίαρχα τούς ἐπιστημονικούς θεσμούς. Ἐάν τά πράγματα είναι πράγματι έτσι, θά πρέπει νά δεχθοῦμε τώρα πιά ἕνα αἰώνα παρουσίας τῆς ψυχανάλυσης μέσα στήν ιστορία, ὅτι οἱ ψυχαναλυτές μέσα σέ θεσμούς είναι σάν χτυπημένες από τή μοίρα οἰχογένειες, ὅπως γιά παράδειγμα οἱ ᾿Ατρεῖδες, ὅπως ὑποστηρίζει ὁ Ρουστάν (Roustang). Οἱ ψυχαναλυτικοί θεσμοί εἶναι σάν τίς ίδεολογικά φορτισμένες κοινωνικές δομές μέ όρθο-

δοξίες - έτεροδοξίες - αίρετικούς - αίρεσιάρχες κλπ. "Ολα αὐτά σημαίνουν πρόσκαιρα τουλάχιστον, ὅτι ἡ ψυχαναλυτική θεωρία δέν έχει ἐπαρκεῖς ἀπαντήσεις γιά τήν ὁμαδική ψυχολογία ή γιά τούς κοινωνικούς θεσμούς. Ή μόνη ἀπάντηση μέ ὄρους ψυχαναλυτικούς γιά τή δυναμική μέσα στίς ψυχαναλυτικές ὁμάδες δέν μπορεί παρά νά είναι ότι τά φαινόμενα πού ή ίστορία μας καταγράφει δέν είναι τίποτε άλλο παρά ή συμπύχνωση τοῦ μή ἀναλυμένου καί τοῦ μή ἀναλύσιμου μέρους κάθε μιᾶς υποκειμενικότητας καί προσωπικότητας τῶν ψυχαναλυτῶν. Μέ σχηματικό τρόπο βέβαια, θά πρέπει νά τονίσουμε ὅτι στούς τυπιχούς ἐπιστημονικούς θεσμούς καί στίς πυκνές ἐπιστημονικές θεωρίες δέν ύπάρχουν σχίσματα, άφορισμοί, αίρέσεις κλπ. ύπάρχουν ἔριδες καί διαφωνίες καί φυσικά ὑπάρχουν τσακωμοί μεταξύ χαρακτήρων καί προσωπικοτήτων. Τό ποιός είναι έπιστήμονας τό έχει λύσει ή έπιστημονική, ἀκαδημαϊκή κοινότητα. Βέβαια, τό ποιός εἶναι καλός ἐπιστήμονας ὑπακούει σέ δημόσια μέν ἀλλά μεταβαλλόμενα κατά περιοχές καί ἐποχές κριτήρια. Τό ποιός είναι ψυχαναλυτής, κυρίως από τότε πού πέθανε ο Φρόυντ, ο όποῖος ἀποφάσιζε μέ τόν τρόπο του, τό πράγμα περιεπλάκη γιατί στό ποιός είναι ψυχαναλυτής έμπεριέχεται αὐτόματα σχεδόν καί τό ἐρώτημα τό ποιός είναι καλός ψυχαναλυτής. Καί τό ποιός είναι καλός ψυχαναλυτής αὐτό διέπεται ἀπό μιά ἡθική τῆς ψυχανάλυσης πού ἀποτελεῖ τήν ἀκραία ἐγγύηση γιά τήν ἐπιδίωση τῆς ψυχανάλυσης.

Τό ένδιαφέρον βέβαια σέ αὐτά τά συμπόσια εἶναι ότι σχεδόν έλαμψε μέ τήν απουσία της, μιά έστω καί στοιχειωδώς τεχμηριωμένη παρουσίαση της Ιστορίας τῆς ψυχανάλυσης στήν Ἑλλάδα. Θά πρέπει νά θυμηθοῦμε ὅτι μέχρι σχετικά πρόσφατα, ἡ ἱστορία τῆς ψυχανάλυσης στήν Έλλάδα άνηκε κυρίως στό χῶρο τοῦ ανέκδοτου καί τοῦ κουτσομπολιοῦ, γύρω από τούς άρχικούς πρωταγωνιστές κάποιας ψυχαναλυτικής πρακτικής στόν τόπο μας δηλαδή των Έμπειρίκου, Ζαβιτσιάνου, Κουρέτα, Δρακουλίδη καί φυσικά τῆς Μα-ρίας Βοναπάρτη. Όταν κάποτε ἔγραψα ὅτι ἡ ψυχανάλυση στήν Έλλάδα έχει παρελθόν άλλά δέν έχει ιστορία ύπονοοῦσα ὅτι δέν εἶχε ἀκόμη βρεθεῖ τό ὑποκείμενο τῆς ἱστορίας τῆς ψυχανάλυσης στήν Ἑλλάδα. Τά τελευταῖα 20 χρόνια μία συστηματική προσπάθεια έχει ἀρχίσει νά γίνεται μέ τήν ὀργάνωση ψυχαναλυτικῶν θεσμῶν, μέ τήν παραγωγή ἐντόπιου ψυχαναλυτικοῦ λόγου καί μέ ἐκδηλώσεις πού τυχόν θά ἀναπτύξουν τό διάλογο μεταξύ τῶν διαφόρων σχολῶν σκέψης καί θά έλαχιστοποιήσουν τίς διαμάχες προσωπικών φιλοδοξιῶν καί ἰδιοτυπιῶν. 'Αρχεῖα ὑπάρχουν, καταγραφή σχέσεων ψυχιατρικής καί ψυχανάλυσης, πολιτικών ίδεῶν καί ψυχαναλυτικής θεωρίας καί μελέτη φαινομένων ὅπως σχέσεις έλληνικῆς λογοτεχνίας καί ψυχανάλυσης έχουν άρχίσει νά βλέπουν τό φῶς τῆς δημοσιότητας, πού όμως περιμένουν ακόμη τή συνθετική τους παρουσίαση.

Πολλοί, φίλοι καί ἀντίπαλοι τῆς ψυχανάλυσης θά

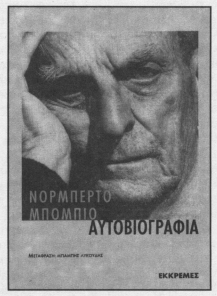
δλέπανε μέ καλό μάτι μιά ἐπίσημη κηδεία τῆς ψυχανάλυσης ἐπί κιλλίβαντος πυροβόλου, ὅπως πρέπει σέ ένα άξιο καί τιμημένο νεκρό. Τό παράδοξο τῆς έλληνικής ιστορίας τής ψυχανάλυσης βρίσκεται στό γεγονός ὅτι καί ἐλληνικό ὑποκείμενο ἔχει πιά καί ἡ ἐλληνική ψυχαναλυτική κοινότητα καί δραστήρια είναι καί εύτυχῶς πολύ ζωντανή!

1. Θ. Τζαβάρας, Ένα παράδοξο πρόβλημα γιά τήν ψυχανάλυση: Η ίστοριογραφία της. Τετράδια Ψυχιατρικής 1992, No 39, o. 14-17.

2. Peter Gay, Freud for Historians, Oxford University Press, 1985.

3. Ernest Jones: La vie et l'oeuvre de Sigmund Freud. PUF 1958, 1961, 1969. O. Mannoni Φρόυντ. Μετ. A. Βουδούρη, Έστία [1968] 1993. 4. F. Roustang: *Un destin si funeste*, Minuit, 1976.

5. Έκ τῶν Ύστέρων: «Πρακτική τοῦ ψυχαναλυτῆ, Ἡθική τῆς ψυχανάλυσης». Νο 2, Νοέμβριος, 1998.



Για πρώτη φορά, στα 88 του χρόνια, ο Νορμπέρτο Μπόμπιο αναπολεί και εξιστορεί, με την παράθεση ανέκδοτου υλικού, τη ζωή του, που άρχισε ταυτόχρονα σχεδόν με τούτο τον αιώνα. Από την εφηβεία του ώς τις μέρες μας, από τα αδηφάγα διαβάσματα ώς τα επίμαχα ερωτήματα των γηρατειών, ο φιλόσοφος επιχειρεί να κάνει έναν απολογισμό της ζωής του υπό το φως των γεγονότων που σφράγισαν τον πολυτάραχο αιώνα μας.



Ιουλιανού 41 - 43 • Αθήνα 104 33 • Τηλ./Fax: 822.0006 Στοά του Βιβλίου • Πεσμαζόγλου 5 • Αθήνα • Τηλ.: 321.3583

## ΕΡΩΣ ΚΑΙ ΕΞΟΥΣΙΑ: ΟΨΕΙΣ ΤΗΣ ΠΟΙΗΤΙΚΗΣ ΤΟΥ ΚΑΒΑΦΗ\*

τοῦ Μιχάλη Πιερῆ

έ πρόσφατο μελέτημά μου (Μολυβδο-κονδυλοπελεμητής 6, 1998/9, 37-57), ομότιτλο μέ τή σημερινή ανακοίνωση πού αποτελεῖ τή συνέχεια καί τήν προέκτασή του, είχα έξετάσει τό θέμα τῶν διαμεσολαδημένων ἐπιθυμιῶν στήν καδαφική ποίηση, ίδιαίτερα τήν καθοριστική λειτουργία ένός τρίτου παράγοντα, «τοῦ ἄλλου» (ὅπως τόν ἀποκαλεῖ συχνά ὁ Καβάφης), στό θέμα τῆς ἐρωτικῆς ἐπικοινωνίας. Βασικό συμπέρασμα τῆς ἐξέτασης ἐκείνης ἦταν ότι ὁ Καβάφης προσπάθησε μέ τό ἔργο του νά ἐπισημάνει καί νά διαγράψει τά ὅρια τῶν δυνατοτήτων τοῦ «διαμεσολαδητῆ» (πού μπορεῖ νά εἶναι τό χρημα, ή πολιτική έξουσία, ή ίδιοκτησία κλπ.) στό νά δηλητηριάσει καί νά έκφυλίσει μιάν έρωτική σχέση, άλλά καί νά ὑποδείξει ὁρισμένους τρόπους ἀπεξάρτησης ἀπό τήν έξουσία του.

Στό τελευταῖο ποίημα πού εἶχα ἐξετάσει ἐκεῖ, τό « Ωραῖα λουλούδια κι ἄσπρα ώς ταίριαζαν πολύ» (τοῦ 1929), ἀπαντᾶ ἡ ὁριακή περίπτωση ὅπου τό έρωτικό ύποκείμενο, προκειμένου νά άνταγωνιστεῖ τόν «ἄλλο», τόν πλούσιο νέο, μιμούμενος τή στρατηγική καί τήν ήθική του, δηλαδή τήν ήθική τῆς οίκονομικής έξαγοράς, περιπίπτει στήν πλάνη τής συνεχοῦς αὐτοπροδοσίας καί ἐπομένως τῆς καταρράκωσης καί τῆς ταπείνωσης, προκρίνοντας μιάν ὑποκριτική έρωτική σχέση – αὐτήν πού ἐπέδαλε ἡ ἐξάρτησή του από τόν φορέα της οικονομικης έξουσίας. Σέ πεοιπτώσεις όπως αὐτή, όπου ἔχουμε τήν ἔννοια τοῦ «ἐκφυλισμένου ἔρωτα», ὁ Καβάφης ὑποδεικνύει μιάν όριακή έμπειρία (έν προκειμένω ὁ ξαφνικός θάνατος τοῦ ἀντικείμενου ἐρωτικοῦ προσώπου) ὡς τήν ἀποκαλυπτική στιγμή κατά τήν οποία ο θρυμματισμένος

τήν κάθετη ἔξοδο ἀπό τό μολυσμένο περιδάλλον, τήν αὐτοτέλεια καί τήν ἐνότητά του. Γίνεται ξανά τό «πάμπτωχο λαϊκό παιδί» πού ἀφήνει μέ γνήσια συγκίνηση λίγα «φαᾶια άσπρα λουλούδια» στήν «πτω-

χική κάσα» τοῦ φίλου του.

Η έξέτασή μας έκείνη είχε καλύψει τήν καβαφική ποίηση ἀπό τό ἀποκηρυγμένο ποίημα «Ένας ἔρως» (Α΄ γραφή 1886, 6΄ γραφή 1896), έως καί τά « Ωραΐα λουλούδια κι άσπρα ώς ταίριαζαν πολύ» (1929), πού ἀποτελεῖ τή γέφυρα πρός τήν ἐξέταση πού θά ἐπιχειρήσω σήμερα. Έξέταση πού ἀφορᾶ τήν όμάδα τῶν «ἀτελῶν» σχεδιασμάτων τά ὁποῖα δέν είχα άγγίξει τότε διόλου, μολονότι όρισμένοι τίτλοι τους προκαλοῦσαν εὐθέως τήν προσοχή μιᾶς τέτοιας διερεύνησης: «Θάταν τό οινόπνευμα», «Έγκλημα», «Έγκατάλειψις», «Συντροφιά από τέσσαρες». Ή μελέτη τῶν ἀτελῶν αὐτῶν σχεδιασμάτων δείχνει ὅτι, πλάι στήν ἀποκαλυπτική ἐμπειρία τοῦ θανάτου, θά μποροῦσαν νά προστεθοῦν καί οἱ ἔννοιες πού σχετίζονται μέ μιάν ἀποφασισμένη σύγκρουση μέ τούς ύφιστάμενους νόμους τῆς κοινωνίας. Πρόκειται, δηλαδή, γιά τή στάση πού σχετίζεται μέ τήν κλοπή, τό ἔγκλημα, τή φυλάκιση, τή φυγάδευση κλπ. Προχωρῶ σήμερα στήν έξέταση αὐτή, λαμβάνοντας ὑπόψη τίς καίριες παρατηρήσεις τῆς Renata Lavagnini γιά τό χαρακτήρα των άτελων αὐτων ποιητικών κειμένων τοῦ Καβάφη.

Συγκεκριμένα, στήν εἰσαγωγή της στήν ἔκδοση τῶν ᾿Ατελῶν Ποιημάτων τοῦ Καβάφη (Ἦκαρος 1994), ἡ Lavagnini παρατηρεῖ «ὅτι τά ἀτελῆ ποιήματα, ὅπως ἄλλωστε τά ᾿Ανέκδοτα καί τά ἄλλα κείμενα, κυρίως πεζά, πού βρέθηκαν στό ᾿Αρχεῖο καί ἤδη δημοσιεύτηκαν, μᾶς δίνουν τή δυνατότητα νά σπάσουμε τή συμπαγή ἐπιφάνεια τοῦ σώματος τῶν δημοσιευμένων ποιημάτων καί νά προχωρήσουμε σέ βαθύτερη καί πληρέστερη γνωριμία μέ τό ἔργο τοῦ ποιητῆ». ᾿Ακόμη, ἡ Lavagnini μᾶς ὑπενθυμίζει ὅτι «ὅλα τά ἀτελῆ

ἥρωας, ἀντιλαμβανόμενος τήν πλάνη του, κερδίζει, μέ

<sup>\*</sup> Εἰσήγηση στό συνέδοιο γιά τήν ποίηση τοῦ Καβάφη πού ἔγινε στό Πανεπιστήμιο τῆς Μάλαγας τόν Δεκέμδοιο τοῦ 1998.

ποιήματα ἀνήκουν στήν τελευταία δεκαετία τῆς ζωῆς τοῦ Καβάφη, τή δεκαετία τῆς ὡριμότερης ποιητικῆς του παραγωγῆς, αὐτῆς πού περισσότερο μᾶς ἀπασχολεῖ καί μᾶς ἑλκύει σήμερα». (ἀτελῆ, σ. 41).

Τέλος, ἀπό τίς κατηγορίες στίς ὁποῖες διακρίνει τά ἀτελῆ ποιήματα ἡ Lavagnini (Ἰστορικά καί ψευδοϊστορικά, ὅπου ἀναγνωρίζει τόν κύκλο τοῦ Ἰουλιανοῦ, τοῦ Ἰωάννη Καντακουζηνοῦ καί τῆς ἀλεξανδρινῆς δυναστείας τῶν Λαγιδῶν), τό ἐνδιαφέρον τῆς δικῆς μας μελέτης στρέφεται πρός τά «σχεδιάσματα πού ἔχουν θέμα προσωπικό ἡ σύγχρονο» (σ. 50), εἰδικότερα στήν ὁμάδα «ποιημάτων κοινωνικοῦ προδληματισμοῦ» (σ. 52) τῆς τελευταίας περιόδου ἐπεξεργασίας τῶν ἀτελῶν: «Ἡ εἰδησις τῆς ἐφημερίδος», «Ἡ φωτογραφία», «Ἐγκλημα», «Ἐγκατάλειψις», «Συντροφιά ἀπό τέσσαρες».

Φυσικά στά στενά χρονικά ὅρια τῆς σημερινῆς ἀνακοίνωσης εἶναι ἀνέφικτο νά σχολιασθοῦν συστηματικά ὅλα αὐτά τά ποιήματα. Θά ἐπικεντρωθῶ ὑποχρεωτικά σέ ὁρισμένες ὄψεις τους, ἀφοῦ προτάξω κάποιες παρατηρήσεις γενικότερου χαρακτήρα.

Ένα πρῶτο χαρακτηριστικό γνώρισμα τῶν σχεδιασμάτων τῶν ἀτελῶν εἶναι ὅτι βρισκόμαστε μπροστά σ' ἔνα ὑλικό πολύ πιό τολμηρό ἀπό θεματική σκοπιά ἀπ' ὅ,τι τά τελειωμένα ποιήματα τοῦ κανόνα. Κι αὐτό εἶναι φυσικό, ἀφοῦ μέ τά ἀτελῆ βρισκόμαστε στή φάση ὅπου ὁ ποιητής δέν δουλεύει ἀκόμη μέ στόχο τήν ποιητική πύκνωση, ἀλλά καταθέτει ἐν θερμῶ καί, καθώς τό μαρτυροῦν γραφολογικά τεκμήρια, ὁπωσδήποτε μέ πολύ μεγαλύτερη ταχύτητα ἀπ' ὅ,τι ὅταν βρίσκεται στή φάση ὅπου ἀντιγράφει μέ ἐπιμέλεια τελικές μορφές τοῦ κειμένου, ἐπιφέροντας, ώστόσο, ἀκόμη καί τότε, μικρές καί συχνά καίριες ἀλλαγές.

Στήν περίπτωση τῶν σχεδιασμάτων τῶν ἀτελῶν, υπάρχουν μπροστά μας καί όλες ἐκεῖνες οἱ λεπτομέφειες τίς όποῖες ὁ ποιητής θεωφεῖ σέ μιά μεταγενέστερη ἐπεξεργασία ὑπερβολικές, ἀτυχεῖς ἤ καί τολμηρές, πέρα ἀπό τά ὅρια πού θά ἐπέτρεπε στόν ἐαυτό του. Τό στοιχεῖο αὐτό μᾶς δίνει ἀφ' ἐνός τή δυνατότητα νά δοῦμε καί κάποια στοιχεῖα πού σίγουρα δέν θά τά βλέπαμε ἄν τά ποιήματα εἶχαν λάβει τήν ὁριστική τους μορφή ἀφ' ετέρου ὅμως μᾶς ἐπιβάλλει νά είμαστε πολύ προσεκτικοί στόν τρόπο πού τά άξιολογούμε. Ώς πρός τό δεύτερο, πιστεύω ὅτι ἐκεῖνο πού μποροῦμε νά κάνουμε χωρίς κανέναν δισταγμό, είναι νά δοῦμε τό ύλικό αὐτό ὡς χνάρι μιᾶς διαδικασίας εν εξελίξει, νά τό κοιτάξουμε από τή σκοπιά τοῦ τί μᾶς διδάσκει γιά τήν τέχνη τῆς καβαφικῆς δημιουργίας (τί μᾶς διδάσκει γιά τήν ποιητική καί τή θεματική τῆς καβαφικῆς ποίησης) καί πάντως ὅχι νά τό ἀντιμετωπίσουμε ώς ὁριστική ὕλη προκειμένου νά έξαγοράσουμε τελεσίδικα συμπεράσματα γιά τήν κοσμοθεωρία τοῦ Καβάφη.

1. Στό σχεδίασμα «Ἡ εἴδησις τῆς ἐφημερίδος»

(Μάιος 1918) ὁ Καβάφης ἐπεξεργάζεται σέ πολύ προωθημένο βαθμό τό θέμα τοῦ διαμεσολαβημένου

χώρου καί χρόνου.

Τό ἔγκλημα ἤ ἀτύχημα ἤ καί αὐτοκτονία, ἐν τέλει ό θάνατος, μπορεῖ νά εἶναι ὁ μηχανισμός πού σέ έφήμερο έπίπεδο (στό χῶρο μιᾶς έφημερίδας) ἀποκαλύπτει καί στιγματίζει τόν διεφθαρμένο δίο τοῦ θύματος. Όμως ὁ τεχνίτης ἔχει ἐπιτύχει κάτι τό ἀληθινά άνατρεπτικό: ή περιφρόνηση πού έκφράζει ή έφημερίδα πρός τή ζωή τοῦ θύματος θά εἶναι μιά ἐφήμερη «εἴδησις» ἐνῶ ἡ περιφρόνηση τοῦ ποιητῆ πρός τά περιφρονητικά σχόλια τῆς ἐφημερίδας καί ἡ παράλληλη μνημείωση της «θείας» μορφης τοῦ θύματος θά εἶναι μόνιμη μέσα στόν ἄφθαρτο χρόνο τῆς ποιητικής τέχνης. Ή μνημείωση αὐτή στηρίζεται στήν ἔντεχνη ἀντιπαράθεση «ἀνάμεσα στή φαινομενική καί στή λανθάνουσα άλήθεια, άνάμεσα στήν κοινωνική καί στήν ἀτομική ήθική» (ὅπως τό ἐπισήμανε ἡ Lavagnini, σ. 50) ένῶ στό ἐπίπεδο τῆς δραματικῆς όργάνωσης τοῦ ποιήματος, τονίζεται ἡ ἀντιπαράθεση άνάμεσα στά φθηνά σχόλια ένός δημαγωγικοῦ λόγου από τόν ἐφημεριδογράφο καί στό δουδό κλάμα τοῦ ήρωα-ποιητῆ («κι αὐτός θρηνώντας μέσα του»). Ή ήθική της ατομικης συγκίνησης ως αντίστασης πρός τήν ανέντιμη δημόσια χλεύη τονίζεται είρωνικά καί από τό γεγονός ὅτι ὁ ἥρωας ἀντιδρᾶ, μέ τό βουβό του κλάμα, στήν είδηση καί τό σχόλιο τῆς ἐφημερίδας σέ καθαυτό δημόσιο χῶρο (μέσα σ' ενα τράμ), περιστοιχισμένος από τούς «έργατικούς» πού κινοῦνται ἀπό (ἤ πρός) τό χῶρο της ἐργασίας τους.

Έτσι, ή τρέχουσα ήθική, δηλαδή ή ψευδοηθική της έφημερίδας, ὑπονομεύεται μ' ἔναν μοναδικά μοντέρνο τρόπο. Μέ τήν ἀπλή ἀντιπαράθεσή της πρός τή γνήσια συγκινημένη μνήμη τοῦ ποιητῆ, πού σταματᾶ σ' αὐτό πού στ' ἀλήθεια ἀξίζει νά μνημειωθεῖ: τό θεῖο κορμί τοῦ ἐρωτικοῦ αὐτοῦ προσώπου πού, πάνω ἀπό τήν κοινότοπη ἡθική ἔθεσε «ἀνεξετάστως»; ἀπ' ὅ,τι φαίνεται, «τῆς καθαρῆς σαρκός του τήν καθαρή ἡδο-

νή» (6λ. τό ποίημα «Μέρες τοῦ 1897»).

Εἶναι σαφές ὅτι ὁ Καβάφης συναριθμεῖ ἐδῶ τήν ἐξουσία τοῦ «Τύπου» μαζί μέ τούς ἄλλους παράγοντες τῆς ἐξουσίας πού διαμεσολαβοῦν ἀρνητικά τίς ἐρωτικές ἐπιθυμίες καί τίς ἐρωτικές πραγματώσεις (πολιτική, χρῆμα, κοινωνική τάξη). Ὁ «Τύπος» ἐμφανίζεται νά εἶναι αὐτός πού συναιρεῖ τίς ἀκρότητες τῆς κοινῆς γνώμης, ἐκφράζοντας, ἐνίοτε μέ ρατσιστικό τρόπο, τήν ψευδοηθική ἐνός ἔκπτωτου κοινωνικοῦ συστήματος:

Έγραφε κάτι καί γιά ἐκδιασμόν. Κ' ἐδῶ πάλιν ἐτόνιζεν ἡ ἐφημερίς τήν περιφρόνησί της ὅλην γιά τά φαῦλα, τά αἰσχρότατα, τά διεφθαρμένα ἤθη.

Τήν περιφρόνησι... Κι αὐτός θρηνώντας μέσα του, θυμοῦνταν ἔνα δράδυ περσινό πού πέρασαν μαζύ, σέ κάμαρη

μισό ξενοδοχείου, μισό πορνείου: μετά – ούτε στόν δρόμο κάν- δέν συναντήθηκαν. Τήν περιφρόνησι... Κι αὐτός τά χείλη τά γλυκά θυμοῦνταν καί τήν ἄσπρη, τήν έξαίσια, τήν θεία σάρκα πού δέν φίλησε άρκετά.

Διάβαζε, μελαγχολικά, στό τράμ, τήν εἴδησι.

Στίς ἔνδεκα τήν νύχτα δρέθηκε τό πτῶμα στήν προχυμαία. Δέν ήταν θετικό άν ἔγιν' ἔγκλημα. Ἡ ἐφημερίς έξέφραζε τόν οἶκτον της, ἀλλά, ἡθική, έδειχνε τήν περιφρόνησί της όλην γιά τόν φαυλότατον δίον τοῦ θύματος.

(1918, 'Ατ. 74, «'Η εἴδησις τῆς ἐφημερίδος»)

2. Τό πολύ σύντομο σχεδίασμα πού τιτλοφορεῖται «Ἡ φωτογραφία» (Αύγουστος 1924) μοιάζει ως ενα άπροκάλυπτα σκληρό σχόλιο απέναντι στήν κατεστημένη ήθική, αὐτήν δηλαδή πού εἴδαμε ὅτι ἐκπροσωπεῖ καί ἡ «ἡθική ἐφημερίς», ἡ ὁποία ἀκόμη καί μπροστά στό θάνατο δέν διστάζει νά ἐκφράσει τήν περιφρόνησή της «γιά τόν φαυλότατον δίον τοῦ θύματος». Μπροστά σέ μιά τέτοια κουτή ήθική, «τῶν ήλιθίων» (ὅπως τούς ἀποκαλεῖ), ὁ Καβάφης ἀντιπαραθέτει τήν «έρωτική αἰσθητική»:

Μά τόν παραμυθεῖ ὅπου τουλάχιστον δέν ἄφισε -δεν ἄφισαν καμιά κουτή ντροπή, τόν ἔρωτά των νά ἐμποδίσει ἤ ν' ἀσχημίσει. Τῶν ἡλιθίων τά «φαυλόβιοι», «πορνικοί», ή ἐρωτική αἰσθητική των δέν ἐπρόσεξε ποτέ. (1924, 'Aτ. 176, «Ή φωτογραφία», στ. 6-10)

3. Μέ τό ἀτελές ποίημα «Ἡ εἴδησις τῆς ἐφημερίδος» συνδέεται θεματικά καί τό επόμενο σχεδίασμα πού θά μᾶς ἀπασχολήσει έδῶ, τό «Εγκλημα» (Ἰούλιος 1927).

Έάν στό «Είδησις τῆς ἐφημερίδος» ἡ ἐρωτική πράξη ἔγινε πρίν ἀπό τό ἔγκλημα, στό ἀτελές ποίημα πού τιτλοφορεῖται «Έγκλημα» ή ἐρωτική πράξη θά λειτουργήσει, γιά υστατη φορά, αμέσως υστερα από τό ἔγκλημα τῆς κλοπῆς καί τοῦ μαχαιρώματος στό χῶρο ὅπου ἔγινε ἡ διάρρηξη. Ὁ τόπος, ὁ χρόνος καί οἱ συνθῆκες συνιστοῦν μιάν ὁριακή, ἔντονη καί αὐθεντική ἐρωτική ἐμπειρία, πέρα ἀπό κάθε ἴχνος συμβατικότητας. Έτσι, σέ ἀντίθεση πρός τόν νέο τῆς καλῆς κοινωνίας, πού τόν γνωρίζουμε ήδη καλά ἀπό τά ποιήματα τοῦ κανόνα (ὁ γιός τοῦ ἐπάρχου, γιά παράδειγμα, πού ἐξαγοράζει τόν Ταμίδη, ἡ ὁ εὐνοούμενος τοῦ 'Αλέξανδρου Βάλα), καί τόν όποῖο θά συναντήσουμε καί παρακάτω, στό άτελές ποίημα «Έγκατάλειψις» τούτη ή λούμπεν συντροφιά νέων λειτουργεῖ μέσα σέ ἐξαιρετικά δύσκολες, σκληρές καί ἐπικίνδυνες συνθήκες. Συνθήκες οι όποιες απαγορεύουν κάθε έννοια συμβατικής χειρονομίας. Οι δύο λαϊκοί

έραστές, πού χάρη στήν κατανόηση καί τή συντροφική άλληλεγγύη τῶν ὑπόλοιπων μελῶν τῆς σπείρας κερδίζουν μιάν πίστωση ίδιωτικοῦ χρόνου έξι ώρῶν (ἀπό τίς ἔντεκα ἕως τίς πέντε τό πρωί), δέν ἔχουν κάν τή δυνατότητα νά σκεφτοῦν ὅτι ἐκείνη θά ἡταν ένδεχομένως ή τελευταία έρωτική έπικοινωνία τους. Μολονότι έξουθενωμένοι, μολονότι γεμάτοι άγωνία γιά τήν πρωινή φυγάδευση, διώνουν τήν έρωτική έπαφή τους τόσο αὐθεντικά, ὥστε νά μήν εἶναι σέ θέση νά συνειδητοποιήσουν ἀπολύτως ὅτι ζοῦν τήν τελευταία, ἐνδεχομένως, ἐρωτική τους νύχτα:

Ένα σχισμένο στρῶμα ήταν καταγῆς. Κατάχοποι πέσαμε οἱ δυό. Καί μέ τήν ταραχή τήν ψυχική, καί τήν έξάντλησι, καί μέ τήν άγωνία γιά τή δραπέτευσι τήν αὐριανή του -μόλις ἔννοιωσα: δέν ἔννοιωσα καλά πού ήταν ή τελευταία, ίσως, φορά πού πλάγιαζα μαζί του.

(1927, 'Aτ. 249, «Έγκλημα», στ. 18-23)

4. Τήν εἰρωνική προέκταση τοῦ θέματος τῆς «έγκατάλειψης» (πού τό συζητήσαμε διεξοδικά στό προηγούμενο μελέτημα μέ βάση τό ποίημα «Ώραῖα λουλούδια κι ἄσπρα ώς ταίριαζαν πολύ») τήν ἔχουμε στό έπόμενο σχεδίασμα πού θά μᾶς ἀπασχολήσει έδῶ. Πρόκειται γιά τό ἀτελές ποίημα πού τιτλοφοοεῖται «Έγκατάλειψις», τοῦ 1930, δουλεμένο δηλαδή κατά τήν ίδια περίοδο πού ὁ Καβάφης έγραψε καί τό «Ώραῖα λουλούδια...». Ἡ ριζική διαφορά ἀνάμεσα στό ποίημα τοῦ καβαφικοῦ κανόνα καί στό ἀτελές σχεδίασμα είναι ότι στό δεύτερο ὁ Καβάφης μελετᾶ τό θέμα πρός τήν αντίθετη κατεύθυνση από ό,τι τό πρῶτο: ὁ ἐγκαταλειφθείς πλούσιος νέος ἀντί «νά πάρει» τά πράγματα «στό τραγικό» (ὅπως ὁ φτωχός νέος στό «'Ωραῖα λουλούδια...» - θυμίζω: «δυό πάμπτωχα παιδιά εἴμεθα»), ἀντιμετωπίζει τήν ὅλη κατάσταση μέ μιά τερατώδη ψυχραιμία. Τήν ψυχραιμία αὐτή, μπροστά στή «συμφορά» τῆς ἀπώλειας τοῦ έρωτικοῦ του συντρόφου, τοῦ τήν έξασφαλίζει, ἀφ' ένός, ή πολύ καλή κοινωνική του τάξη ἀφ' ετέρου, ή καλαισθησία καί ή έξυπνάδα του:

Πάρα πολύ καλαίσθητος καί πάρα πολύ έξυπνος, καί νέος κοινωνίας πολύ καλῆς ήτανε γιά νά πάρει, σάν ἀστείως, στό τραγικό τήν έγκατάλειψί του. (1930, 'Ατ. 272, «Έγκατάλειψις», στ. 14-17)

Δέν ξέρω πόση δόση είρωνείας έλλοχεύει σέ τοῦτο τό σχεδίασμα καί ώς ποιό δαθμό μποροῦμε νά τή μετρήσουμε από τή στιγμή πού δέν έχουμε μπροστά μας τελειωμένο κείμενο. Διότι ἄν, γιά παράδειγμα, άπ' τήν τελική μορφή έξαφανιζόταν, ύστερα άπό τίς έπεξεργασίες καί τόν φιλοσοφικό έλεγχο, ο στίχος

«καί νέος κοινωνίας πολύ καλῆς», αὐτομάτως ή κοινωνική προοπτική τοῦ ποιήματος θά ἄλλαζε ριζικά.

Παρά ταῦτα, ὁ ἥρωας τοῦ ποιήματος αὐτοῦ σάμπως νά συγγενεύει μέ ἐκείνους τούς ἥρωες τούς οποίους ο Καβάφης εἰρωνεύεται ή καί σαρκάζει άνηλεῶς γιά τήν καλή κοινωνική τους τάξη, τήν πολλή έξυπνάδα (ή καί καπατσοσύνη). Γνωρίσματα, δηλαδή, πού δέν τούς ἐπιτρέπουν νά εἶναι «γνήσια τοῦ ἔρωτος παιδιά», γεγυμνωμένα δηλαδή ἀπό κάθε μορφή έξουσίας καί κάθε τύπου ύλικές ή θεωρητικές πανοπλίες. 'Αντιθέτως, τήν προγομιακή κατάσταση τῆς γνησιότητας ὁ Καβάφης τή συνδέει μέ τά «πτωχά παιδιά τοῦ λαοῦ», ἡ ὀμορφιά τῶν ὁποίων περιγράφεται ως αύθεντική φυσική όμορφιά (μιά όμορφιά μέ ήθικό περιεχόμενο), πού δέν έχει καμιά σχέση μέ τήν «πορνική» ομορφιά ή καί τή συνεπαγόμενη «φιλαυτία» τοῦ πλούσιου νέου. Ὁ τελευταῖος μπορεῖ ἐπίσης νά είναι «πολύ ὄμορφος», ὅπως ὁ ἤρωας τοῦ ποιήματος αὐτοῦ, είναι ὅμως ἔτσι κι ἀλλιῶς «ζουρωμένος» ἀπό τίς ἀδικίες τῶν ἄνομων «τόκων» καί τῶν άλλων παράνομων έξουσιῶν καί ἀνήθικων ένεργειῶν τῆς κοινωνικῆς του τάξης.

Έπιστρέφουμε ξανά, ἀπό μιάν ἄλλη σκοπιά, στό σημείωμα τοῦ 1908 στό ὁποῖο ὁ Καβάφης ἀντιπαραθέτει τήν ἄσπιλη ὁμορφιά τῶν πτωχῶν νέων πρός τό «φυσιολογικῶς βρώμικο» τῶν νέων τῶν ἀνώτερων κοινωνικῶν τάξεων. Έχω ἤδη σημειώσει, στήν κατακλείδα τοῦ προηγούμενου μελετήματός μου, ὅτι τό σημείωμα αὐτό «φωτίζει τήν ἐρωτική ποίηση τοῦ Καβάφη καί ἀπό τή σκοπιά μιᾶς πολιτικοκοινωνικά προωθημένης ταξικῆς ὁπτικῆς γωνίας» (Μολυβδο-

κονδυλο-πελεκητής 6 [1998/9], 53):

Μέ ἀρέσει καί μέ συγκινεῖ ἡ ἐμορφιά τοῦ λαοῦ, τῶν πτωχῶν νέων. Δοῦλοι, ἐργᾶται, μικροϋπάλληλοι τοῦ ἐμπορίου, ὑπάλληλοι τῶν μαγαζιῶν. Είναι ή άμοιδή, θαρφεῖς, γιά τές ὑστερήσεις των. Η πολλή δουλειά καί ή πολλή κίνησις τούς κάμνουν λεπτά καί συμμετρικά τά σώματα. Είναι σχεδόν πάντα λιγνοί. Τά πρόσωπά τους ή ἄσπρα όταν ή ἐργασία τους εἶναι μές σέ μαγαζιά, ἤ ήλιοκαμένα όταν είναι έξω, έχουν ένα συμπαθητικό, ποιητικό, χρῶμα. Εἶναι μιά ἀντίθεσις στούς πλούσιους νέους πού είναι ή άρρωστιάρηδες καί φυσιολογικώς δρώμικοι, ή μέ πάχητα καί μέ λίγδες ἀπ' τά πολλά φαγιά, καί τά πιοτά, καί τά παπλώματα θαρρεῖς πού στά πρησμένα ή στά ζουρωμένα μοῦτρα τους φανερώνεται ἡ ἀσχημία τῆς κλεψιᾶς καί τῆς ληστείας, τῶν κληρονομιῶν καί τῶν τόκων των.

(1908)

5. Μέ τό σημείωμα αὐτό καθορίζεται μέ σαφήνεια καί τό φιλοσοφικό πλαίσιο στό ὁποῖο θά πρέπει νά ἐγγραφεῖ τό τελευταῖο ἀπό τά ἀτελῆ σχεδιάσματα πού πρόκειται νά σχολιάσω, μέ βάση τόν προβλημα-

τισμό πού προσπάθησα νά ἀναπτύξω σέ τούτη τήν ἀνακοίνωση.

Πρόκειται γιά τό σχεδίασμα «Συντροφιά σπό τέσσαρες», γραμμένο ἐπίσης τό 1930. Τά θεματικά στοιχεῖα τῆς «φυλακῆς», τῆς «μαχαιριᾶς» καί τοῦ «κλεμμένου χρήματος» όδηγοῦν στόν ἴδιο θεματικό κύκλο πού ἀπασχολεῖ τόν Καβάφη στά ἀτελῆ ποιήματα «Ἡ είδησις της έφημερίδος» καί «Έγκλημα». Μόνο πού έδῶ είναι σαφές ὅτι ἔχουμε μιά γενναία θεματική έξέλιξη πρός μιά κοινότητα απολύτως ίσων καί ἰσότιμων συντρόφων, πού έχουν κοινό ταμεῖο καί πού ἔχουν «σύστημά τους» νά ξεχνοῦν τί δάνεισαν ὁ ένας στόν άλλο. Βρισκόμαστε δηλαδή μπροστά στήν πλήρη ανατροπή τοῦ τοκογλυφικοῦ συστήματος πού ο Καβάφης τόσο έντονα έπέκρινε στό σημείωμα πού μόλις είδαμε καί στό οποίο στηρίζεται ή κοινωνική άνισότητα καί ἡ άδικία πού μεγαλώνει τό χάσμα άνάμεσα στίς κοινωνικές τάξεις.

Ένῶ τό χοῆμα, τό δῆθεν νόμιμο καί ἔντιμο μέ βάση τό ὀργανωμένο σύστημα τῆς τοκογλυφίας, «ζουρώνει» τὰ μοῦτρα καί τίς ψυχές τῶν πλούσιων νέων, τό παράνομο καί στή συμβατική ἔννοια «ἄτιμο» χρῆμα πού κερδίζουν κλέβοντας καί μαχαιρώνοντας (ἄν χρειαστεῖ) οἱ φτωχοί νέοι τοῦ ποιήματος «πλάθεται» ἀπ' τήν «᾿Αγάπη» καί γίνεται «στιλπνότατον», «ἀγνό» (θυμόμαστε ἐδῶ ὑποχρεωτικά τήν «ἀσχημία τῆς κλεψιᾶς καί τῆς ληστείας» στούς «φυσιολογικῶς βρώμικους πλούσιους νέους», ἀσχήμια πού ὀφείλεται στίς «κληρονομιές» καί στούς «τόκους των»).

Άς προσεχθοῦν δύο ἀκόμη ἀξιοσημείωτα στοιχεῖα: α) Ἡ όμάδα τῶν τεσσάρων νέων (σέ κάποιες μορφές πρόκειται γιά πέντε) δέν ἀποτελεῖ ὁμάδα περιθωριακῶν ἀνέργων (λ.χ. πλούσιων καί κακομαθημένων νέων πού κλέβουν στό πλαίσιο μιᾶς παρακμιακῆς νοοτροπίας). Αντιθέτως, οι ήρωες τοῦ ποιήματος προσδιορίζονται ώς φτωχοί νέοι, προερχόμενοι από τήν έργατική τάξη, οἱ ὁποῖοι κλέβουν γιά νά καλυτερεύσουν τίς συνθηκες της ζωής τους. Νά δημιουργήσουν, δηλαδή, τούς ελάχιστους εκείνους όρους, πού ή κοινωνία τους άρνεῖται, γιά μιάν καλαίσθητη ζωή, γεμάτη καί γι' αὐτούς ἀπό δυνατότητες γιά ώραῖα ροῦχα, ἐρωτικές ἐξορμήσεις κλπ. Οἱ δύο, μάλιστα, από τούς νέους τοῦ ποιήματος προσδιορίζονται εύθέως ώς «έργάτες μαραγκοί», έπομένως προέρχονται ἀπό τήν ἐργατική τάξη, ἡ ὁποία ἐμφανίζεται θετικά καί σέ ποιήματα τοῦ κανόνα. Θυμίζω ἐδῶ τό «Μιά νύχτα», καθώς καί τό σημείωμα τοῦ 1908: «δοῦλοι, ἐργᾶται, μικροϋπάλληλοι τοῦ ἐμπορίου, ύπάλληλοι τῶν μαγαζιῶν».

6) Τή λέξη «'Αγάπη» ὁ ποιητής τήν ἔγραψε μέ κεφαλαῖο, ὅπως ἀλλοῦ ἔχει γράψει μέ κεφαλαῖο τή λέξη «Τέχνη». Αὐτό γίνεται ὑποθέτω γιά δύο λόγους. 'Αφ' ἐνός, γιά νά ὑπογραμμίσει ὅτι ἐδῶ δέν ἀναφέρεται στή στενότερη ἔννοια τοῦ ἔρωτα, ἀλλά στήν πλατύτερη ἔννοια τῆς ἀγάπης (σέ κάτι δηλαδή πού δέν ἀφορᾶ ἀπλῶς ἕνα ζευγάρι ἐραστῶν, ἀλλά ἕνα ἡθικό

σύστημα πού ἀφορᾶ περισσότερα ἄτομα, ἄς ποῦμε μιά κοινότητα ὰνθρώπων» ἀφ' ἐτέρου, ὅτι μέ «'Αγάπη» ὑπονοεῖ μιάν ἔννοια μέ εἰδικό περιεχόμενο μέσα στήν ποίησή του πού θά πρέπει νά ἰδωθεῖ σέ ὅλες

της τίς διαστάσεις.

Έτσι, λοιπόν, κοιτάζοντας προσεχτικότερα τίς διαφορετικές φάσεις ἐπεξεργασίας τοῦ σχεδιάσματος, θά πρέπει νά προσέξουμε, ἀφ΄ ένός, τόν ἀναδιπλασιασμό τοῦ ἀρχικῶς μονοῦ ἐρωτικοῦ ζεύγους σέ «συντροφιά από τέσσαρες» καί, αφ' ετέρου, τόν πολλαπλασιασμό τῶν τεσσάρων σέ μία κοινότητα «φίλων» πού ξαφνικά περιδάλλει τούς τέσσερις, μετατρέποντας τή συντροφιά σέ κοινότητα (ἤ καί σέ κοινωνία, θά μποροῦσε νά πεῖ κάποιος). Τέλος, αὐτή ἡ πορεία ἀπό τό ζεῦγος στή συντροφιά καί μετά στήν κοινότητα χαρακτηρίζεται ἀπό μιά σημαντική λέξη-κλειδί πού έμφανίζεται στόν τελευταῖο στίχο τῆς τελικῆς μορφῆς τοῦ σχεδιάσματος καί وίχνει σέ ὅλα τά προηγούμενα έναν ἰσχυρό φιλοσοφικό φωτισμό. Πρόκειται γιά τή λέξη «σύστημα», ή οποία προβάλλει μιάν ήθική διάσταση πού κατοχυρώνει τή συγκεκριμένη «ήθική» διαχείριση τοῦ «ἄτιμου» χρήματος, ἀφοῦ γίνεται διαδοχικά: ἀπό ἰδιωτικό, «κοινό» ἀπό αὐτοσκοπός, μηχανισμός οἰκονομικῆς ἰσότητας (σχεδόν μέ ὄρους σοσιαλιστικής κολεκτίβας) από φιλαργυρία, γενναιόδωρη καί ἀφιλοκερδής ἀλληλοδήθεια.

Τόν κύριο μάλιστα ρόλο σέ αὐτή τή νεότροπη διαχείριση τοῦ κοινοῦ χρήματος δέν τόν παίζει ἡ μνήμη, μιά εἰδική λειτουργία τῆς μνήμης πού ὅλο μετρᾶ καί λογαριάζει κρατώντας σημειώσεις καί τεφτέρια (ἐδῶ ἔχουμε εὐθέως παραπομπή στούς μηχανισμούς τῆς τοκογλυφίας καί τῆς φιλαργυρίας) ἀλλά τόν παίζει ἡ ἐσκεμμένη λήθη. Ἔτσι, ἀντί τό χρῆμα νά μετατρέπεται σέ μηχανισμό ἐξουσίας πού καταδυναστεύει καί δηλητηριάζει τίς ζωές τῶν ἀνθρώπων, ἐλέγχοντας ἀκόμη καί τό ὑπέρτατο ἀγαθό τοῦ ἔρωτα καί τῆς ἡδονῆς, ἀλλά καθώς εἴδαμε καί τῆς ᾿Αγάπης (μέ κεφαλαῖο γράμμα), γίνεται κοινό ἀγαθό πού εὐκολύνει καί ὀμορφαίνει τή ζωή, κάνοντάς την πιό ἀνθρώπι-

νη, πιό καλαίσθητη καί πιό έρωτική.

Τό χρημα τό κερδίζουν ένίστε μέ τόν φόδο μήν πανε φυλακή. μιά δύναμη έχει πού τό παίρνει καί τό πλάθει

Τό χρημα δέν τό θέλει δικό του, ίδιοτελῶς φιλάργυρα, χονδρά άν φέρνει ὁ ἔνας λίγα Τό χρημα τους κοινό εἶναι καλοντυμένοι, νά κάνουν τήν ζωή τους σέ τέτοια ὡραῖα παιδιά κ' ἔπειτα, σύστημά τους,

δέδαια ὄχι τιμημένα, μήν φᾶνε μαχαιριά, Μά ἔλα πού ἡ Ἁγάπη το ἀκάθαρτό τους χρῆμα στιλπνότατον, ἀγνό.

κανείς από αὐτούς κανείς τους δέν μετράει ποτέ δέν σημειώνουν ό ἄλλος πιό πολλά. τό ἔχουνε γιά να για νάχουν νά ξοδιάζουν, καλαίσθητη, ὡς ἀρμόζει για νά δοηθοῦν τούς φίλους, τί δώσαν νά ξεχνοῦν.

(1930, 'Ατ. 289, «Συντροφιά από τέσσαρες», στ. 11-24

Μέ τήν ἀνάγνωση τῶν τελευταίων 14 στίχων καί μέ τίς παρατηρήσεις πού προηγήθηκαν, θά συμφωνήσουμε πιστεύω ὅτι τό κλειδί γιά τήν κατανόηση τῆς κοσμοθεωρίας πού ὑπόκειται στό σχεδίασμα τό ἀποτελεῖ ἡ λέξη «σύστημα». Πρόκειται γιά μιά λέξη πού ἐμφανίζεται ἄλλες δύο φορές στά ποιήματα τοῦ κανόνα, σέ συμφραζόμενα ὀξύτατου πολιτικοῦ καί κοινωνικοῦ σαρκασμοῦ ὡς πρός τά παιχνίδια πού ἀφοροῦν ψευδοφιλοσοφικά «συστήματα» σχετιζόμενα μέ τή θρησκεία καί τήν πολιτική:

Οἱ φίλοι του δέν ἦσαν Χριστιανοί· αὐτό ἦταν θετικόν. Μά δέν μποροῦσαν κιόλας νά παίζουν σάν καί αὐτόνα (τόν Χριστιανομαθημένο)

μέ σύστημα καινούριας ἐκκλησίας, ἀστεῖον καί στήν σύλληψι καί στήν ἐφαρμογή. (1939, Β 35, «Ὁ Ἰουλιανός, ὀρῶν ὀλιγωρίαν», στ. 7-11)

Σ' ὅ,τι δουλειά με βάλλουν θά πασχίσω νά εἶμαι στήν χώρα ὀφέλιμος. Αὐτή εἶν' ἡ πρόθεσίς μου.

'Αν πάλι μ' ἐμποδίσουνε μέ τά συστήματά τους τούς ξέρουμε τούς προκομμένους: νά τά λέμε τώρα; ἄν μ' ἐμποδίσουνε, τί φταίω ἐγώ.

(1930, B 85, « Ας φρόντιζαν», στ. 18-22)

Έδῶ ὅμως εἶναι προφανές ὅτι ἀνοίγει ἕνα μεγάλο κεφάλαιο πού άφορᾶ τόν γενικότερο φιλοσοφικό στοχασμό τοῦ κοινωνικοῦ Καδάφη. Χρειαζόμαστε νομίζω μιά μεθοδική μελέτη γιά τό «σύστημα» ὀργάνωσης μιᾶς κοινωνίας ὅπου ὁ ρόλος τοῦ χρήματος καί τῆς ἡδονῆς θά τεθοῦν σέ ἡθικότερες βάσεις, καθώς φαίνεται νά τό προτείνει ὁ Καβάφης στίς μελλούμενες γενεές ή έστω νά τό υπαινίσσεται ώς δυνατότητα διεξόδου από ενα σύστημα «ἄθλιων κοινωνικῶν νόμων». Νόμων πού δυσκολεύουν τή ζωή (βέβαια όχι όλων, άλλά μιᾶς συγκεκριμένης κοινωνικῆς τάξης) δεσμεύουν τήν ἔκφραση (ὄχι ὅλων, ἀλλά ἐκείνων πού είναι «καμωμένοι» ὅπως ὁ Καβάφης) καί ἐμποδίζουν τήν έλευθερία τοῦ ἀτόμου (ὅχι καί πάλι ὅλων, ἀλλά έχείνων πού δέν είναι φορείς έξουσίας ή έχουν τήν εύνοια τῶν φορέων τῆς ἐξουσίας).

Άπό τήν ἄποψη αὐτή, πιστεύω ὅτι ἡ μελέτη τῆς φιλοσοφικῆς βάσης τῆς ποιητικῆς ἡθικῆς τοῦ Καβάφη δέν θά πρέπει νά περιοριστεῖ στό πλαίσιο τοῦ εὐρωπαϊκοῦ Αἰσθητισμοῦ ἡ γενικότερα τῆς ἡδονιστικῆς φιλοσοφίας, ὅπως ἔχει γίνει ἕως στιγμῆς οὖτε νά περιοριστεῖ στή συνάφεια μέ τίς σύγχρονες τήν ἐποχή τοῦ Καβάφη τάσεις γιά μιά μποέμικη (ἡ καί ἀπουάνικη) ζωή, στηρισμένη στήν ἀλητεία καί τήν

περιπλάνηση.

Ἡ ἐπαναστατική ροπή καί ἡ σαφέστατα ἀντικομφορμιστική καί ἀντιεξουσιαστική φιλοσοφία τοῦ Καβάφη, ὅπως αὐτή πιστοποιεῖται ἀπό τήν ἐξέταση τοῦ δίδυμου ζεύγους «Ἔρως καί Ἐξουσία» στήν ποίησή του, συνδέεται θαροῶ καί μ' ἔναν προβληματισμό γύρω ἀπό τίς ταξικές διακρίσεις καί τήν κοινωνική ἀδικία. Θά μπορούσαμε ἀκόμη ν' ἀποτολμήσουμε τόν ἀναχρονισμό καί νά ποῦμε ὅτι ὁ Καβάφης προοιωνίζεται ὡς μιά κάποια λύση τήν κοινοβιακή ζωή πού στή δεκαετία τοῦ '60 ἀποτελεῖ σημεῖο ἀναφορᾶς τῶν νέων, ἰδίως μέ τό κίνημα τῶν χίπις, ἔστω καί ἄν ἔμελλε νά παραμείνει ἕνα περιθωριακό κίνημα (ἴσως γιατί δέν προερχόταν ἀπό τά παιδιά τῆς ἐργατικῆς τάξης, ὅπως οἱ ἤρωες τῶν ποιημάτων τοῦ Καβάφη, ἀλλά κατά κανόνα ἀπό παρηκμασμένους νέους τῶν ἀνώτερων κοινωνικῶν τάξεων).

Άνάμεσα στήν ύποκριτική ζωή στά «σπίτια τῶν τι-

μίων οἰχογενειῶν» καί στή δύσκολη, γεμάτη κινδύνους, γεύση μέρους τῆς ἀληθινῆς εὐτυχίας στά «λίαν εἰδικά σπίτια τῆς διαφθορᾶς» ἤ στά ἀγορασμένα δωμάτια σέ μισο-ξενοδοχεῖα, μισό-πορνεῖα, ὁ Καβάφης σάμπως νά ἀναζητεῖ ἀνθρωπινότερες συνθῆκες (καί ἡθικότερες λύσεις) γιά τόν ἐλεύθερο ἡδονικό καί κοινωνικά δικαιότερο καί ἐπομένως ἡθικότερο ἀνθρώπινο δίο. Συνθῆκες πού νά ὁδηγήσουν στήν πραγματική ἐλευθέρωση ἀπό τά δεσμά τῆς παλαιᾶς ἡθικῆς. Αὐτῆς πού τήν ὀνόμασε «ψευδοηθική», ἀφοῦ στηριζόταν στήν ὑποκρισία, τήν ταξική διαίρεση καί τήν κοινωνική ἀδικία.



### ΑΠΟ ΤΙΣ ΤΕΛΕΥΤΑΙΕΣ ΕΚΔΟΣΕΙΣ

 ΓΙΑΝΝΗΣ ΒΑΡΒΕΡΗΣ, Σωσίδια λέμδος, δοκίμια, ἐκδόσεις Καστανιώτη, ᾿Αθήνα 1999, σ. 214.

«'Αδιόρατα ψυχρός, γνήσια μόνος», γράφει ὁ Γιάννης Βαρβέρης αναφερόμενος στόν Νίπο- Αλέξη Ασλάνογλου, δίνοντας ἔτσι μιά καλή εὐκαιρία γιά νά πιάσει κανείς τό νημα τό όποιο διαπερνα τά έν σειρά καί παρατάξει κριτικά κείμενα πού συνθέτουν τόν τόμο. Τό αἴσθημα τῆς ἀποχώρησης προβάλλει γοητευτικό, ἀνακαλεῖ τήν σιγουριά ἀλλά καί τήν άπαράμιλλη αἴσθηση ματαιότητας τοῦ εὐπατρίδη, ὁ λόγος είναι λόγιος δηλαδή καλλιεργημένος, μέ έγγενή καί κατακτημένη τήν απλότητα καί τή σαφήνεια, δέν περιφέρει τίς χάρες του, δέν υπόσχεται άνομολόγητες πουφές χαρές γιά άνικανοποίητους εραστές τοῦ ἰσχυρισμοῦ. Αν ἡ ἐπάρκεια βεβαιώνεται όχι στίς καλές άλλά στίς δύσκολες στιγμές, έκει όπου ή κριτική ἐκτίμηση ἀστοχεῖ καί ἐπί τοῦ προκειμένου μιλώντας γιά τόν Στόχο τοῦ 'Αναγνωστάκη, οἱ τρόποι καί τά ἐρείσματα τοῦ κειμένου μᾶς δεδαιώνουν γιά τήν ὕπαρξή της, ἀφοῦ παραμένουν ἰσχυρά καί ένδιαφέροντα. Τά κείμενα τοῦ τόμου ἀφοροῦν ποιητές καί πεζογράφους, τό θέατρο καί τήν κριτική (του), τήν πλατεία Όμονοίας καί τήν όδό Γερανίου τῶν παιδικῶν χρόνων, πρόσωπα σημαντικά καί σκέψεις πρωτότυπες, ὁριοθετοῦν μιά εἰχοσιπενταετή διαδρομή, φωτίζουν τή στάση ένός πνευματιχοῦ άνθρώπου. Τό άρχιπέλαγος τῶν εὐαισθησιῶν καί τῶν προτιμήσεων τοῦ Γιάννη Βαρδέρη προκαλεῖ τή σύγκριση μέ τίς άγονες καί φυσικά «στέρεες» έκτάσεις πού όλο καί πιό συχνά μᾶς περιβάλλουν, άλλά καί εἰρωνεύεται, μέ μιά «ἀδιόρατη ψυχρότητα», τά θορυδώδη «ύπερηχητικά» πού, περιδιαβαίνοντας άγχωτικά, ξοδεύουν, είς μάτην, κάθε ὑφολογικό απόθεμα.

Ή κριτική καί ή μετάφραση ἀποτελοῦν παράπλευρες δραστηριότητες τοῦ Βαρδέρη, οἱ ὁποῖες καί τόν
ἔχουν κάνει εὐρύτερα γνωστό, πολύ περισσότερο ἀπ΄
ὅτι ἡ κύρια ἰδιότητά του, πού εἶναι αὐτή τοῦ ποιητή. ᾿Αν ὅμως δοῦμε τά δοκίμιά του ἀπλά ὡς «κείμενα», θά διαπιστώσουμε πώς ὀφείλουν πολλά στήν
ἄσκηση τῆς ποιητικῆς τέχνης, ἀφοῦ ἡ γραφειοκρατική καθαρεύουσα, πού ἀποτελεῖ τό γλωσσικό του
ὀργανο, γίνεται τό «ὑποκείμενο» πάνω στό ὁποῖο
ἐνοφθαλμίζονται καί δλασταίνουν εἴδη πολλά, δίνοντας ἄνθη καί καρπούς. Ἡ ρήση τοῦ Τέλλου ᾿Αγρα,
πώς ἡ μορφή ἀποτελεῖ τήν ἐφαρμοσμένη ἡθική τοῦ
καλλιτέχνη, δρίσκει ἐδῶ μιά καλή ἐφαρμογή. ᾿Από
τήν καθαρεύουσα κερδίζει μιά κάποια ψυχρότητα

καί τά ἀνεπαίσθητα ρίγη πού προκαλεῖ. Μέσω αὐτῆς ὑπάγει τή ζωτικότητα τοῦ λόγου στήν ἐπισημότητα τοῦ ἤχου του, ὑποβάλλοντας ἔτσι τό σεβασμό καί ἔνα δέος πρός τήν κριτική πράξη. Ἐξασφαλίζει ἰσονομία γιά τό ταπεινό καί τό μεγάλο, ἰσηγορία γιά τό προσωπικό καί τό δημόσιο, σωστούς φωτισμούς γιά τά ἐσωτερικά τοῦ λογοτεχνικοῦ μικροκόσμου καί τίς ἐμπλοκές του μέ τόν κοινωνικό χῶρο. Καθιστά ὀξύτερους τούς διάσπαρτους ὑπαινιγμούς, οἱ ὁποῖοι διαπερνοῦν τό κειμενικό πλαίσιο καί τό τυπωμένο χαρτί, καταλείποντας σκέψεις καί εἰκόνες πού συνεχίζουν νά λειτουργοῦν μετά τήν ἀνάγνωση καί ἔξω ἀπ' τό διβλίο.

'Ο Βαρβέρης δέν «ἀνοίγει» οὔτε «κλείνει» θέματα, δέν ἐξαντλεῖ πρόσωπα καί ἔργα, αὐτά προϋπάρχουν καί συνεχίζουν τή διαδρομή τους, ὁ Βαρβέρης τά συναντᾶ, καρπός τῆς συνάντησης τό βιβλίο, σωσίβια λέμβος γιά στιγμιότυπα καί συμβάντα. -'Αρκετά μίλησα/ ὅ,τι ἔπρεπε/ ὅ,τι μπορούσα/ τό εἶπα./ Κι ὅ,τι εἶπα/ ὅ,τι ψιθύρισα/ δέν ἤτανε παρά/ ὁ φλοίσβος/ ἡ ἡ βροχή// ἀλλά ὁ φλοίσβος/ ἡ ἡ βροχή// καθώς

χτυποῦσαν/ πάνω μου.

 ΜΑΓΚΝΟΥΣ ΜΙΛΣ, Τό μάντρωμα τῶν ζώων, μτφρ. 'Αθηνά Δημητριάδου, πρόλογος "Αρης Μπερλής, ἐκδόσεις Scripta, 'Αθήνα 1999, σ. 224.

Ένα συναρπαστικό σύγχρονο μυθιστόρημα, τό όποῖο μπορεῖ νά χαρακτηριστεῖ ὑποδειγματικό. Πολλές οἱ ἀντιστοιχίες του μέ τήν ταινία Τό μίσος, πού τόσο συζητήθηκε προ τετραετίας, ὅσον ἀφορᾶ στήν λιτότητα τοῦ ὕφους, τήν ἀπογύμνωση τοῦ θεματικοῦ ὑλικοῦ, τήν τραχύτητα τῆς ἀφηγηματικῆς δομῆς. ᾿Αν ὅμως στή ταινία ἡ ροή ἡταν φοβερά γρήγορη, φωτίζοντας καὶ ἀναδεικνύοντας ἔτσι τήν τελματωμένη ζωή, ἐδῶ τό τέλμα κυριαρχεῖ ἀπολύτως, ἀπορροφᾶ κάθε ροή, οἱ νέοι τοῦ βιβλίου δέν εἶναι ἀποξενωμένα παιδιά τοῦ Παρισιοῦ, ἀλλά Σκωτσέζοι ἔφηθοι πού ζοῦν τήν ἀκινησία τῆς ὑπαίθρου, νιώθουν ξένοι μέ τούς ᾿Αγγλους, τήν κοινωνία, τήν οἰκογένειά τους, τόν ἔρωτα.

Δυό νέοι λοιπόν, σάν τά δικά μας παιδιά πού ἐγκαταλείπουν ἡ καί τελειώνουν τό Λύκειο, πιθανόν μετεξεταστέοι τῆς Β΄ Λυκείου ὅπως παρατηρεῖ στόν πρόλογο ὁ Ἄρης Μπερλής, παιδιά χωρίς παρόν καί μέλλον, πού δέν θά τούς πείραζε ἄν συνέχιζαν, σέ ὅλη τους τή ζωή, νά φτιάχνουν περιφαίξεις σέ λιβάδια, φτάνει αὐτό νά τούς ἑξασφάλιζε τή βραδινή μπύρα, ενα δερμάτινο μπουφάν καί ενα ζευγάρι καουμπόϊκες μπότες γιά τήν «ἔξοδο». Παιδιά πού άδιαφοροῦν γιά τήν ὅποια τεχνολογική ἐξέλιξη, πού ένστικτωδώς καί μόνο τήν αντιμετωπίζουν έχθρικά, άγνοώντας όμως τό σχετικό κίνημα τῶν Λουδιστῶν, γιά τό όποῖο τούς κάνει λόγο ὁ Αγγλος ἐπιστάτης καί συν-εργάτης τους. "Αν όμως οι Λουδιστές διοτέχνες στόν 19ο αίώνα κατέστρεφαν τίς καινούριες μηχανές, οί σημερινοί χειρώνακτες άδιαφοροῦν καί γιά τά στοιχειώδη ἐργαλεῖα τῆς δουλειᾶς τους, δηλαδή γιά τήν βαρειά μέ τήν οποία μπήγουν τούς πασσάλους στό χῶμα, γιά τό βίντζι πού τεντώνει τό σύρμα τῶν περιφράξεων, γιά τό μπουφάν πού σχίζεται καί δέν τούς προστατεύει από τή βροχή, μέ αποτέλεσμα νά τό αντικαθιστοῦν, κατά τή διάρκεια τῆς δουλειᾶς, μέ τή σακούλα τοῦ λιπάσματος, γιά τό ἄθλιο καί βρωμερό τροχόσπιτο στό όποῖο κοιμᾶται τό τριμελές συνεργεῖο ὅταν ἐργάζεται ἐκτός έδρας. Κάθε φορά, ή μέρα τους τελειώνει καί καταλήγει στή μιζέρια τῶν πάμπ, πού ὅλες μοιάζουν μεταξύ τους, μέ τούς ίδιους πάντα πελάτες καί κυρίως μέ πανομοιότυπες συνήθειες, ὅπου ἀλλάζει μόνο ὁ αριθμός τῶν ποτηριῶν μπύρας, ανάλογα μέ τή μέρα τῆς ἐβδομάδας καί τά χρήματα πού ὑπάρχουν στήν τσέπη.

Ταυτόχρονα, υπάρχει καί ή άλληγορική διάσταση τοῦ μυθιστορήματος, ὅπου τό ὕφος καί ἡ θεματική του συναντοῦν τήν ευρισκόμενη χαμηλά στόν άξιολογικό πίνακα τῶν ὑπο-ειδῶν ἀλληγορία. Αὐτή ἡ άρμονική σύνθεση συνιστα τήν κορύφωση τοῦ μυθιστορήματος, πού άφηγηματικά συντελείται στήν τελευταία του φράση, μιᾶς καί μόνο δι' αὐτῆς κάποια τυχαῖα ἐνδιάμεσα συμβάντα φωτίζονται, ἐντάσσονται καί ὑποστηρίζουν τόν (καί) ἀλληγορικό του χαρακτήρα. Από αὐτή τήν ἄποψη, τό έξαιρετικό προλογικό κείμενο τοῦ Αρη Μπερλή θά ἔπρεπε νά ἔπεται καί όχι νά προηγεῖται, ἀφοῦ ἔτσι καταστρέφεται ή άριστοτεχνική είσαγωγή τῆς άλληγορικῆς διάστασης. Μήπως όμως καί οι όποιες διδλιοπαρουσιάσεις θά έπρεπε νά δείξουν τόν ἀνάλογο σεβασμό στό διδλίο καί νά μήν ποῦν τίποτα περί ἀλληγορίας; Κατ' άρχήν ναί, ἄν καί εἶμαι σίγουρος πώς οί ίδανικοί ἀναγνῶστες του δέν διαβάζουν βιβλιοπαρουσιάσεις, ἐνῶ οἱ συνήθεις ἀναγνῶστες μόνο ἔτσι θά τό διάβαζαν, βοηθούσης καί τῆς τυπωμένης στό έξώφυλλο πληροφορίας πώς τό διδλίο ήταν υποψήφιο γιά δραβεῖο Booker τό 1998 ή τῆς περιέργειας γιά τόν ναΐφ συγγραφέα, πρώην έργάτη περιφράξεων, όδηγό τρακτέρ καί λεωφορείων καί νῦν κηπουρό. Νομίζω, όμως, πώς αὐτή ή κατηγορία ἀναγνωστῶν εἶναι δύσκολο νά εἰσπράξει χωρίς διαμεσολαβήσεις τό σκληρό ρεαλισμό του, γιατί ἐάν οἱ πέριξ τῆς πλατείας Όμονοίας χῶροι, ἐθνότητες καί «φυλές» είναι εύκολα προσβάσιμες καί ή δυστυχία τους «άξιοποιημένη», ή μιζέρια τοῦ ᾿Ασπρόπυργου ή τῆς ἐπαρχίας πέφτουν, ἀπό κάθε ἄποψη, πολύ μακριά, τόσο πού ή «άλήθεια» τους μόνο ώς αὐτοϋπονομευόμενη μανιέρα θά μπορούσε νά καταστεί θελκτική. Ἡ δέ συνήθως διαστική διβλιοπαρουσίαση μπορεί νά διαβεβαιώνει πώς «κάποιες δεκαετίες πίσω ένας κριτικός τῆς μαρξιστικῆς σχολῆς θά γινόταν ἔξαλλος μέ τό διδλίο αὐτό» (Ἡ Καθημερινή, 13-2-2000), ἀλλά δέν νομίζω πώς μπορεῖ νά ὑπάρξει ρεαλιστικότερη, δηλαδή άτυχέστερη, προσέγγιση τῆς ἀλληγορικῆς δύναμης τοῦ μυθιστορήματος, ἀπό αὐτή πού, παρά τίς προθέσεις της, ἀνακαλεῖ ἐνθουσιωδῶς μιά ἀφελή πρωτομαρξιστική, ταυτίζοντας τά περιφραγμένα μοσχάρια καί πρόβατα μέ τίς καταπιεσμένες μάζες πού όδηγοῦνται στό σφαγεῖο, ἀπό έκεῖ στό ἐργοστάσιο ἀλλαντικῶν, γίνονται λουκάνικα τοῦ σχολικοῦ συσσιτίου καί ἡ ἀνακύκλωση καλά κρατεί.

Τό διδλίο καταφέρνει καί ξεχωρίζει, όχι γιατί άκολουθεῖ τήν θορυδώδη τάση τῆς «ἀντιολοκληρωτικῆς πεζογραφίας», πού τόσες δάφνες ἔδρεψε ἐντός τοῦ ψυχροπολεμικοῦ σκηνικοῦ, ἀλλά γιατί ἡ τεκμαιρόμενη συγγραφική ὡριμότητα τοῦ πρωτοεμφανιζόμενου Μάγκνους Μίλς, ἀποτέλεσμα ἀσκημένου λογοτεχνικοῦ καί πολιτικοῦ αἰσθητηρίου, τοῦ ἐπιτρέπει νά παρουσιάζει μιά ἄψογη καί ποικιλότροπη κίνηση στήν ὀλισθηρή πίστα τῆς ἀλληγορίας, μά καί νά ξεφεύγει ἀπό τά δαλτόνερα τοῦ διδακτισμοῦ. Ἡ ἀμότητα τοῦ ρεαλισμοῦ του λειτουργεῖ καί μετά τήν ἀλληγορική κορύφωση μή ἐπιτρέποντας τήν ἀνώδυνη ἐκτόνωση, ἀλλά, ἀντίθετα, κατοχυρώνει τόν διττό χαρακτήρα τῆς ἀφήγησης.

 ΔΕΛΤΙΟ ΕΚΠΑΙΔΕΥΤΙΚΗΣ ΑΡΘΡΟΓΡΑ-ΦΙΑΣ, έξαμηνιαία ἔκδοση τοῦ Παιδαγωγικοῦ Ἰνστιτούτου, τ.χ. 15, Δεκέμβριος 1999, σ. 64.

Μπορεῖ κάποιος νά καταλογίζει μύρια ὅσα στό Παιδαγωγικό Ἰνστιτοῦτο, καί δικαίως, ἀλλά τό Δελτίο πού ἐκδίδει δυό φορές τό χρόνο πρέπει νά ἐπαινεθεῖ. Λιτό καί σεμνό, διευκολύνει τόν ἐκπαιδευτικό καί τόν μελετητή, πού εἶναι πρακτικῶς ἀδύνατο νά παρακολουθοῦν ὅλα τά ἔντυπα, χαρίζει στόν ἀρθρογράφο και τόν συγγραφέα μιά ἐλάχιστη ἀναγνώριση τοῦ μόχθου του, δημιουργεῖ ἔνα τυπικό πλαίσιο ἀναφορᾶς γιά ὅσα λέγονται καί γράφονται γιά τήν ἐκπαίδευση και τά θέματά της. Ἑλλείψεις δέδαια ἔχει, ἀλλά αὐτές διορθώνονται μέ καλή πρόθεση καί περισσότερες σελίδες.

Κώστας Βούλγαρης

#### • ΚΑΛΟ ΑΡΜΕΝΙΣΜΑ.

Ένα νέο περιοδικό ἀνοίγει τά χαρτιά-πανιά του

στή βαθιά θάλασσα τῆς ἀναγνωστικῆς ἀβεβαιότητας. Γαλλόφωνο άλλά μέ θέματα πού άφοροῦν στήν πλειονότητά τους τήν έλληνική λογοτεχνία. Ένα έσπέριο παράθυρο. Καί τό ὄνομα αὐτοῦ DESMOS / δεσμός / μέ προφανή τά σημαινόμενα. Καθελκύστη στήν αριστερή όχθη τοῦ Σηκουάνα... Ναυπηγός καί καπετάνιος του ένας μανιάτης τῆς διασπορᾶς, ὁ Γιάννης Μαυροειδάκος, πού χρόνια ἔχει ἀράξει στήν πόλη τοῦ φωτός, χωρίς ώστόσο νά ἔχει διακόψει τούς ἐσωτερικούς δεσμούς, τουναντίον μάλιστα νοσταλγώντας πάντα μιάν άλλη Έλλάδα τοῦ πάνω κόσμου. Ένας ἄμισθος πρέσδυς τῶν έλληνικῶν γραμμάτων, θέση πού τήν πληρώνει κι ἀπό τό ὑστέρημα τῆς τσέπης του... Τοῦ εὐχόμαστε λοιπόν καλά ταξίδια, νά πολλαπλασιάσει τούς δεσμούς καί νά μήν γευθεῖ τήν άλμύρα τῆς ἄγονης γραμμῆς πού στεγνώνει τίς ψυχές τόσων ἐραστῶν τῆς λογοτεχνίας. Νά σημειώσουμε πληροφοριακά ὅτι ὁ Δεσμός ἐλλιμενίζεται καί στά καθ' ήμᾶς (στήν Έστία, στόν Κάουφ-

μανν, κ.α.).

Τό πρῶτο τεῦχος φιλοξενεῖ ἕνα ἀφιέρωμα στόν Αρη Φακίνο, ὅπου μεταξύ ἄλλων γράφει ὁ Β. Βασιλικός καί άλλοι έλληνες καί γάλλοι έλληνιστές. Περιέχει ανέκδοτα κείμενα τοῦ μεταστάντος συγγραφέα. Ἐπίσης μιά ἀποκλειστική συνέντευξη γιά τό περιοδικό τοῦ Ζάκ Λάνγκ μέ κύριο θέμα «Τό διδλίο στήν Ευρώπη», ενῶ ὁ Φ. Δρακονταειδής παρουσιάζει τήν πρόσφατη έκδοτική κίνηση της έλληνικής πεζογραφίας. Στά περιεχόμενα διαβάζουμε σελίδες από τα ημερολόγια τοῦ Σεφέρη, Τήν ἄφιξή του στήν Κορυτσά, Τή μέρα του παζαριού της καί γιά Τούς ξένους στήν Κορυτσά (1936), άριστερά τό κείμενο τοῦ Σεφέρη καί στή δεξιά σελίδα ή μετάφραση από Ε. Marie, ένω ὁ Μισέλ Βόλκοβιτς μεταφράζει ποιήματα τῶν Μ. Πρατικάκη καί Δήμητρας Χριστοδούλου. Καί έδῶ τά ποιήματα παρατίθενται καί στό πρωτότυπο. Μιά άλλη όμάδα διογραφικών ή ταξιδιωτικῶν κειμένων ἀφοροῦν τή Μαγνησία (Α. Σαβίνιο, Ε. Ζάχος, κ.ά.). 'Ακολουθοῦν βιβλιοκρισίες γιά τήν μετάφραση τοῦ Καβάφη ἀπό τόν Ντομινίκ Γκραμόν στίς ἐκδόσεις Γκαλλιμάρ (ὑπό τόν τίτλο «Μιά Ἰλιάδα τῶν λησμονημένων»), γιά τήν Καρδιά τῆς Μαργαρίτας τοῦ Β. Αλεξάκη, γιά τήν μετάφραση τοῦ Πάσχα στό χωριό τοῦ Σουρούνη ἀπό τήν Α. Μολφέσση καί τόν Μακαβέττα τοῦ Α. Δοξιάδη (μτφο. Μπουτεφώ), έκδ. Γκαλλιμάο, καθώς καί μιά συλλογή διηγημάτων τοῦ Κων. Χατζόπουλου (ἀπό ομάδα μεταφραστῶν) ὅπως καί τό πρόσφατο διδλίο τοῦ Πέτρου Μάρκαρη, Έφημερίδα τῆς νύχτας, μτφρ. τοῦ Π. Κομπερούζ. Όλα τά παραπάνω διβλία εἶναι ἐκδόσεις τοῦ 1999. Παρουσία εὐπρόσωπη καί αίσθητή. Τέλος ή όλη αίσθητική τοῦ Δεσμοῦ ἀποπνέει σεδασμό πρός τόν δέχτη του.

Γιάννης Κουβαράς

#### • ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΑ

Δημήτρης Τσατσούλης, Ή γλώσσα τῆς εἰκόνας. Σουρφεαλιστικά παίγνια καί κοινωνικοσημειωτικές ἀναγνώσεις. Μέ ἀφορμή τή φωτο-γραφή τοῦ Raul Ubac, ἐκδόσεις Ἑλληνικά Γράμματα, ᾿Αθήνα 2000, σ. 425.

#### ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΚΑ

Πε**ρικλής Κοροδέσης**, Νοσταλγία τῆς μνήμης, μυθιστόρημα, ἐκδόσεις Ἑλληνικά Γράμματα, Ἀθήνα 1999, σ. 204.

'Αστέριος 'Αργυρίου, Κωνσταντίνος Α. Δημάδης, 'Αναστασία Δανάη Λαζαρίδου (ἐπιμ.), 'Ο ἐλληνικός κόσμος ἀνάμεσα στήν 'Ανατολή καί τή Δύση, 1453-1981. Πρακτικά τοῦ Α΄ Εὐρωπαϊκοῦ συνεδρίου νεοελληνικῶν σπουδῶν, Βερολίνο, 2-4 'Οκτωβρίου 1998, ἐκδόσεις Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, τόμος Α΄ σ. 863.

Εὐγένιος 'Αρανίτσης, 'Ιστορίες πού ἄρεσαν σέ μερικούς άνθρώπους πού ξέρω, Β΄ ἔκδοση, Νεφέλη,

'Αθήνα 1999, σ. 358.

Εὐγένιος 'Αρανίτσης, Σέ ποιόν ἀνήπει ἡ Κέρπυρα, ἐκδόσεις Νεφέλη, 'Αθήνα 1999, σ. 198.

Γαμοτράγουδα, Δημοτικά, δεύτερη ἔκδοση συμπληρωμένη, Γαβριηλίδης, 'Αθήνα 2000, σ. 76.

Francis Ponge, Ή φωνή τῶν πραγμάτων, δίγλωσση ἔκδοση, Γαδριηλίδης, Αθήνα 1999, σ. 142.

Χοιστόφορος Μηλιώνης, Τά φαντάσματα τοῦ Γιόρα, διηγήματα, ἐκδόσεις Κέδρος, 'Αθήνα 1999, σ. 188.

Γιάννης Καισαφίδης, Συναντήσεις καί ἐνοχές, διηγήματα, ἐκδόσεις Κέδρος, 'Αθήνα 2000, σ. 166.

**Δημήτρη Ν. Κεράνη,** Κατόπτρων Μύθοι, ποιήματα, εκδόσεις Δωδώνη, 'Αθήνα 1999, σ. 70.

**Βαλεντίνη Λ.,** Τά ποιήματα τῆς Βαλεντίνης Λ., ἐκδόσεις Όδός Πανός, ᾿Αθήνα 1999, σ. 48.

**Γιάννης Στεφανίδης**, Τό έλιξήριο τοῦ έρωτα, διηγήματα, έκδ. Σίγμα, 'Αθήνα 1999, σ. 126.

Μενέλαος Λουντέμης, Ό Θησέας, μυθιστόρημα, έκδ. Έλληνικά Γράμματα, Άθήνα 1999, σ. 288.

Μενέλαος Λουντέμης, Όδός 'Αδύσσου. 'Αριθμός 0, μυθιστόρημα, έκδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 480.

Μενέλαος Λουντέμης, Ὁ Ἰκαρος, μυθιστόρημα, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, ᾿Αθήνα 1999, σ. 234.

**Μενέλαος Λουντέμης**, Συννεμιάδα, μυθιστόρημα, έχδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 214.

#### • ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ

Θεόφιλος Βέϊκος, Άναλυτική Φιλοσοφία, έκδ. Έλληνικά Γράμματα, Άθήνα 2000, σ. 336.

Benjamin Konstant, Περί ἐλευθερίας καί ἐλευθεριῶν, εἰσαγωγή Πασχάλης Κιτρομηλίδης, πρόλογος-ἐπιμέ-

λεια Φιλήμων Παιονίδης, μτφο. Έλένη Κόλλια, Τάσος Δαρβέρης, ἐκδ. Ζῆτρος, Θεσσαλονίκη 2000, σ. 153.

Δ. Κατῆ, Μ. Κονδύλη, Κ. Νικηφορίδου (ἐπιμ.), Γλώσσα καί νόηση. Ἐπιστημονικές καί φιλοσοφικές προσεγγίσεις, ἐκδ. ᾿Αλεξάνδρεια, ᾿Αθήνα 1999, σ. 252.

#### • ΚΙΝΗΜΑΤΟΓΡΑΦΟΣ

Κίρα Κιτσοπανίδου, Τό μάρκετινγκ τοῦ εὐρωπαϊκοῦ κινηματογράφου, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα 2000, σ. 296.

#### • ΘΕΑΤΡΟ

Alfred Tomatis, Τό αὐτί καί ή φωνή, μτφο. Μαρία Παγουλάτου, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, σ. 311.

Βάλτεο Πούχνεο, Ή πρόσληψη τῆς γαλλικῆς δραματουργίας στό νεοελληνικό θεάτρο (17ος-20ος αἰώνας). Μιά πρώτη σφαιρική προσέγγιση, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 221.

### • ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ - ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ

Δημοσθένης 'Αγραφιώτης, Πολιτιστικές άβεβαιότητες, ένδ 'Ελληνικά Γράμματα 'Αθήνα 1999, σ. 311.

έκδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 311. Δήμητρα Γκέφου-Μαδιανοῦ, Πολιτισμός καί έθνογραφία. 'Από τόν 'Εθνογραφικό Ρεαλισμό στήν Πολιτισμική Κριτική, έκδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 528.

#### • ΨΥΧΟΛΟΓΙΑ

'Αλέξανδρος Ζαφείρης, 'Ελένη Ζαφείρη, Χρῆστος Μ. Μουζακίτας, Οἰκογενειακή θεραπεία. Θεωρία καί πρακτικές ἐφαρμογές, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 256.

Φοόσω Μόττη - Στεφανίδη, Άξιολογήσεις τῆς Νοημοσύνης παιδιῶν σχολικῆς ἡλικίας καί ἐφήδων, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, Ἀθήνα 1999, σ. 320.

Paul Gilbert, Ξεπερνώντας τήν κατάθλιψη, μτφο. Κ. Άγγελή - Γ. Εὐσταθίου, ἐπιμέλεια Δ. Μόνος, ἐκδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 488.

Γιάννης Κατερέλος, Θεωρία καί πράξη στήν ἐκπαιδευτική σχέση, Κοινωνικοψυχολογική δυναμική τῆς έκπαιδευτικής πρακτικής, έκδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 198.

### • ΙΣΤΟΡΙΑ - ΠΟΛΙΤΙΚΗ - ΔΙΚΑΙΟ

Κώστας Σιφλάτης, Δίκαιο καί Δικαιοσύνη στήν έποχή τῶν ὁρίων, ἐκδ. Πόλις, ᾿Αθήνα 2000, σ. 300.

Κλεομένης Κουτσούκης, Ή πολιτική ἀνάπτυξη. Είσαγωγή στή θεωρία, τίς μεθοδολογικές προσεγγίσεις καί τήν ἐργαστηριακή ἔρευνα, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα 1999, σ. 412.

Σταῦρος Τογκάζος, Παγκοσμιοποίηση καί εὐρωπαϊκή ἔρευνα, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, Αθήνα 1999, σ.

Μαίρη Μπόση, Ζητήματα 'Ασφαλείας στή Νέα Τάξη Πραγμάτων, πρόλογος Πάνος Πανούσης, εκδ. Έλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 396.

Κωνσταντίνος Σβολόπουλος, Έλευθέριος Βενιζέλος. 12 Μελετήματα, έκδ. Έλληνικά Γράμματα, Αθήνα 1999, σ. 276.

**Γ.Β.** Δερτιλής, Παιδεία καί Ιστορία, ἐκδ. Καστανιώτη, ᾿Αθήνα 1999, σ. 134.

N.G.C. Hammond, Τό μακεδονικό κράτος. Γένεση, Θεσμοί καί Ίστορία, μτφο. Δ. Γκάσκος, Εὐαγ. Σακελλάριος, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα 1999, σ. 542.

### • ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ - ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ

Robert. C. Heilbroner, Οἱ φιλόσοφοι τοῦ οἰπονομικοῦ πόσμου, μτφο. Νίπος Λίγγρης, Βίπη Λίγγρη, Κλαίρη Παπαμιχαήλ, ἐπιμ. Θανάσης Μανιάτης, ἐπδ. Κριτιπή, ᾿Αθήνα 2000, σ. 478.

'Αφοοδίτη Κουτσουκάκη (εἰσ. - ἐπιμ.), Εἰκόνες ἐγκλή-ματος, ἐκδ. Πλέθρον, 'Αθήνα 1999, σ. 332.

Μιχάλης Ψωμίτης, Κορπορατιστική διαμεσολάβηση καί κοινωνικός ἔλεγχος, ἐκδ. Ἑλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 488.

Donald G. Krause, Τό διβλίο τῶν πέντε κύκλων γιά στελέχη ἐπιχειρήσεων, μτφο. Κατερίνα Γεωργαλλίδη, ἐκδ. Κριτική, ᾿Αθήνα 1999, σ. 188.

