# ΟΠΟΛΙΤΗΣ



Μηνιαία Ἐπιθεώρηση • Φεβρουάριος 2000 • τεῦχος 73 • δρχ. 1000

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ Μηνιαία Έπιθεώρηση Φεδρουάριος 2000 τεῦχος 73 • δρχ. 1000

#### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

Ελλάδα Έτήσια (12 τεύχη): 10.000 δρχ. Έξαμηνιαία (6 τεύχη): 5.000 δρχ. Φοιτητική (12 τεύχη): 7.500 δρχ. Όργανισμοί, τράπεζες κλπ.: 15.000 δρχ.

\* Εὐρώπη Έτήσια (12 τεύχη): 12.000 δρχ.

"Αλλες χῶρες Έτήσια (12 τεύχη): 15.000 δρχ.

Τραπεζικός Λογαριασμός: Άγγελος Έλεφάντης Έθνική Τράπεζα τῆς Έλλάδος ύποκ. 132 ἀριθ. λογαριασμοῦ 401740-48

ή μέ ταχυδρομική ἐπιταγή στή διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ

ΕΚΛΟΤΗΣ - ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ ᾿Αγγελος Ἐλεφάντης Ζωναρᾶ 10, ᾿Αθήνα 11472 τηλ. & fax: 6470079 Ἐκτύπωση: ᾿Αφοί Χρυσοχοῦ Στυμφαλίας 8, Περιστέρι, τηλ. 5719937

#### ПЕРІЕХОМЕНА

#### ΔΙΑ ΓΥΜΝΟΥ ΟΦΘΑΛΜΟΥ

Σταύρος Λιβαδάς, Λίνως ταυτότητα πιά

| Μίκα Κωβαίου, Νεοναζί πλαίυ μπόυ                                               | 8  |
|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| Βασίλης Ζουναλῆς, Οἱ δλαδερές συνέπειες                                        |    |
| τῆς ἥττας                                                                      | 16 |
| Σπύρος Τζόκας, Τό μουσείο τῆς Εὐρώπης,                                         | 19 |
| <b>Γιῶργος Σταθάκης,</b> Εἶναι κρύος ὁ χειμώνας στίς Πρέσπες                   | 25 |
| Δημήτριος Παντεχνῆς, Ὁ κυρ-Ζήσης οὖτε «βλάκας εἶναι» οὖτε «ἐπικίνδυνος»        | 32 |
| "Αγγελος Έλεφάντης, Προσλήψεις τοῦ ἐμφύλιου πολέμου μετά τόν Ἐμφύλιο 1946-1949 | 35 |
| 'Ανέστης 'Αζᾶς, Γιά τό 3ο Διαδαλκανικό Φεστιδάλ Πανεπιστημιακῶν Σχολῶν Θεάτρου | 41 |
| τῶν Μεταμορφώσεων»                                                             | 43 |

#### ΚΑΙ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΓΝΩΡΙΖΩ

| 7      |
|--------|
|        |
| 1      |
|        |
| 4      |
| ó<br>0 |
| 3      |
|        |

Έξώφυλλο: Λιουμπόδ Πόποδα, Καθιστό γυναικεῖο μοντέλο, 1913, ἀπό τή συλλογή Κωστάκη.

Ἡ νέα διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ εἶναι: Ζωναρᾶ 10, τ.τ. 114 72 (προέκταση τῆς ὁδοῦ Ζωοδόχου Πηγῆς, κοντά στή λεωφόρο ἀλεξάνδρας). Τηλέφωνο 6470.079. Ὁ Τραπεζικός λογαριασμός: κΑγγελος Ἐλεφάντης, Ἐθνική Τράπεζα, ὑποκ. 132, ἀριθ. λογ. 401740-48. Σ΄ αὐτό τόν λογαριασμό ἤ μέ ταχυδρομική ἐπιταγή μπορεῖτε νά ἀνανεώνετε τή συνδρομή σας. Ἐπί τῆ εὐκαιρία: πάνω ἀπό 200 συνδρομητές, πού ἡ συνδρομή τους ἔχει λήξει, καλό, ἐπεῖγον καί ἀναγκαῖο θά εἶναι τώρα νά μᾶς θυμηθοῦν.



# Δίχως ταυτότητα πιά...

Η πρόσφατη συμμετοχή ἐκπροσώπων τοῦ «κόμματος τῆς Ἐλευθερίας» τοῦ κ. Χάιντερ στήν κυβέρνηση τῆς Αὐστρίας ἀποτελεῖ γεγονός πού ἡ σημασία καί οἱ συνέπειές του ὑπερβαίνουν τά αὐστριακά σύνορα. Εἶναι ἡ πρώτη φορά μετά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο πού ἀκροδεξιοί παίρνουν 27% τῶν ψήφων τοῦ πληθυσμοῦ μιᾶς χώρας μέλους τῆς Εὐρωπαϊκῆς "Ενωσης καί ἀναλαμβάνουν παράλληλα καί κυβερνητικές εὐθύνες. Εἶναι ἐπίσης ἡ πρώτη φορά μετά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο πού ξαναγίνεται πολιτική πραγματικότητα ὅ,τι θεωροῦσε ὥς πρίν ἀπό λίγα χρόνια ὁλόκληρη ἡ δημοκρατική Εὐρώπη ὡς ἐσαεί ἐξοβελιστέον καί ἀνεπίστρεπτο πολιτικό παρελθόν.

Γιά νά ἐξηγούμαστε (καί νά μήν... παρεξηγούμαστε) ἀπό πλευρᾶς τυπικοῦ διεθνοῦς δικαίου τό γεγονός ἐξακολουθεῖ ν' ἀποτελεῖ ἐσωτερική ὑπόθεση ἑνός κυρίαρχου κράτους καί ὅσο δέν θίγει τούς ὅρους καί τούς στόχους τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἔνωσης δέν δικαιολογεῖται ἡ καθ' οἰονδήποτε τρόπο ἐπέμβαση Εὐ-

ρωπαίων ή ἄλλων σέ βάρος τῆς Αὐστρίας.

Έπειδή, ὅμως, αὐτή ἡ ἐξέλιξη θίγει (περισσότερο συμβολικά καί λιγότερο πρακτικά σήμερα — μέ ἀντιστρόφως ἀνάλογες, δυστυχῶς, στό μέλλον προοπτικές) βασικές ἰδεολογικές καί πολιτισμικές ἀρχές, ἀπό τίς ὁποῖες συνέχονται οἱ λαοί τῆς ἑνωμένης Εὐρώπης, ὅχι μόνο νομιμοποιεῖται ἀλλά καί ἐπιβάλλεται ἡ δημόσια ἔκφραση τῆς ἀνησυχίας καί ἡ καταδίκη τοῦ γεγονότος ἀπό θεσμικά ὄργανα, ὅπως τό Εὐρωπαϊκό Κοινοβούλιο. Αὐτά, ἔστω κι ἐν ἐπιγνώσει τοῦ γεγονότος ὅτι συγκυριακοί, κυρίως, λόγοι — μιά εὐκαιρία τῆς εὐρωπαϊκῆς Κεντροαριστερᾶς νά «στριμώξει» τήν εὐρωπαϊκή Δεξιά — ἐπέβαλαν τό ψήφισμα.

Πέραν, ὅμως, τῶν λόγων ἀρχῶν ἤ τῶν... ἀρχῶν τοῦ πολιτικοῦ τακτικισμοῦ πού δικαιολογοῦν τίς δηλώσεις ἡγετῶν κρατῶν, τά ψηφίσματα διεθνῶν ὀργανισμῶν καί τίς ὅποιες λαϊκές κινητοποιήσεις, τό θέμα εἶναι κυρίως τί προαναγγέλλει καί τί συνεπάγεται γιά τήν πολιτική προοπτική τῆς Εὐρώπης τό γεγονός καί ὡς ἐκ τούτου δημιουργεῖ καί δικαιολογεῖ ἀνησυχίες.

'Ακροδεξιοί λαϊκιστές ἤ λαϊκίζοντες νεοφασίστες; Όποιος κι ἄν εἶναι ὁ ἀ-κριδής χαρακτηρισμός τοῦ κ. Χάιντερ καί τοῦ κόμματός του, λίγο ἐνδιαφέρει.

'Ο λόγος τους εἶναι ἐπαρχῶς λαϊχιστιχός, ὥστε νά ἔχει διεισδυτιχότητα καί ἀπήχηση σέ εὐρέα κοινωνικά (καί λαϊκά) στρώματα, ὅταν μεταχειρίζεται καί διαχειρίζεται τό συναίσθημα, τίς φοδίες, τή μοιρολατρία, τίς δεισιδαι-



μονίες, τό συντηρητισμό τῶν ἀνθρώπων, καί ἐπικεντρώνεται σέ προδλήματα ὅπως ἡ διαφθορά τῶν κομμάτων καί τῶν πολιτικῶν ἤ οἱ ἀδικίες τοῦ κράτους ἀπέναντι στόν «ἀπλό πολίτη». Ὁ λόγος τους ὅμως μοιάζει μ' αὐτόν τοῦ νεοναζισμοῦ καί νεοφασισμοῦ ὅταν ἀκρογωνιαῖοι λίθοι του εἶναι ἡ ξενοφοδία, ὁ ἐθνικισμός (πρῶτα ἡ Αὐστρία, εἶναι τό βασικό τους σύνθημα), ὁ κοινωνικός ἀποκλεισμός μειονοτικῶν καί περιθωριακῶν ὁμάδων, ἡ ἀπέχθεια ἐναντίον τῶν διανοουμένων καί μιά ἔντονη κριτική στήν κοινοδουλευτική δημοκρατία καί τούς θεσμούς της πού δέν μποροῦν νά διαχειριστοῦν τά σύγχρονα προδλήματα καί νά προστατεύσουν τόν πολίξτη ἀπό τήν κοινωνική ἀδικία.

Εἶναι ἀλήθεια πώς ἡ «αὐστριακή ἰδιαιτερότητα» ἀποτέλεσε γόνιμο ἔδαφος γιά τήν ἄνθηση τοῦ φαινομένου. Στήν πρόσφατη ἱστορία τους οἱ Αὐστριακοί ὄχι μόνο ἀνέχθηκαν τόν —αὐστριακῆς καταγωγῆς— Χίτλερ, ἀλλά συντάχθηκαν στήν πλειοψηφία τους μέ τό ναζισμό. Ὁ χιτλερικός στρατός ἀριθμοῦσε καν στήν πλειοψηφία τους μέ τό ναζισμό. Ὁ αιτλερικός στρατός ἀριθμοῦσε ἔνα ἐκατομμύριο Αὐστριακούς. Ὠστόσο, «ἔπεισαν» τούς ἑαυτούς τους καί στή συνέχεια «ἐπέβαλαν» καί στή διεθνή κοινότητα ν' ἀποδεχθεῖ ἕνα «ἰστορικό ψέμα», πώς ὅχι μόνο δέν συνέδραμαν ἀλλά ὑπῆρξαν τά πρῶτα θύματα τοῦ Χίτλερ στήν Εὐρώπη. Πρόσφατα οἱ Αὐστριακοί ὅχι μόνο ἀδιαφόρησαν ὅταν ἀποκαλύφθηκε τό ναζιστικό παρελθόν τοῦ προέδρου τους Κούρτ Βαλντχάιμ, ἀλλά ἀντέδρασαν στή διεθνή κατακραυγή μέ τήν ἀνάπτυξη ξενόφο-δων καί ἀντισημιτικῶν φαινομένων.

Ή ίστορία τῆς Αὐστρίας εἶναι μιά ἱστορία ἑνός λαοῦ πού βρίσκει στόν ἐθνικισμό τήν ἀπάντηση στήν ἔλλειψη μιᾶς «ἐθνικῆς ταυτότητας», πού δέν μπόρεσε ν' ἀναπτύξει παλιότερα στό πλαίσιο τῆς πολυεθνικῆς Αὐστροουγγαρίας καί σήμερα στό πλαίσιο μιᾶς πολυεθνικῆς, λόγω τῆς μετανάστευσης, χώρας, πού «κολυμπάει» στά «θολά νερά» μιᾶς ἐπίσης πολυεθνικῆς Εὐρώπης.

Αὐτή ἡ «ἀγωνία» γιά τόν ἐθνικό αὐτοπροσδιορισμό, πού δέν πραγματοποιεῖται καί χάνεται, θρέφει τήν ξενοφοδία καί τό ρατσισμό καί ἀναζητᾶ διέξοδο στήν ἐθνικιστική φαντασίωση....

Σήμερα όμως εἶναι ἡ ἔλλειψη «ἐθνικῆς ταυτότητας» πού χαρακτηρίζει καί τήν πορεία τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἔνωσης καί ἀπό αὐτή τήν ἄποψη ἡ αὐστριακή περίπτωση παύει ν' ἀποτελεῖ ἐθνική ἰδιαιτερότητα. ᾿Αποτελεῖ ἰδιαιτερότητα ὁλόκληρης τῆς Εὐρώπης, πού βρίσκεται μπροστά σέ ἀνάλογα προβλήματα καί καταστάσεις.



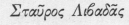


ριαρχίας κάθε κράτους, χωρίς τήν παράλληλη ἀνάπτυξη οὐσιαστικῶν μέτρων κοινωνικῆς συνοχῆς καί μιᾶς εὐρωπαϊκῆς συνείδησης, αὐτή λοιπόν ἡ ἔλλειψη μιᾶς «εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας» χαρακτηρίζει τή σημερινή πορεία τῆς Εὐρώπης.

Όταν ὅμως τά προβλήματα εἶναι παρόμοια καί ὡς ἀπάντηση προσφέρεται τό κενό, τότε ὁ λόγος τῶν διαφόρων Χάιντερ καί Λεπέν εἶναι φυσικό νά βρίσκει ἀπήχηση καί μ' αὐτή τήν ἔννοια οἱ ἀνησυχίες ἀπό τίς ἐξελίξεις στήν

Αὐστρία εἶναι βάσιμες.

Δικαιολογημένοι λοιπόν εἶναι οἱ προδληματισμοί, οἱ κινητοποιήσεις ὅσων δημοκρατικῶν ἀνθρώπων καί κομμάτων καί εἰδικότερα τῶν κομμάτων τῆς ᾿Αριστερᾶς στήν Εὐρώπη καί τή χώρα μας. Μπορεῖ ὁ νεοφασισμός νά βρίσκει πρόσφορο ἔδαφος ἐπειδή εἶναι ἡ ἀδυναμία τῆς εὐρωπαϊκῆς ᾿Αριστερᾶς ν᾽ ἀρθρώσει ἔναν πειστικό ἐνοποιητικό ἐναλλακτικό λόγο πού τό ἐπιτρέπει, ὡστόσο ἡ σχεδόν ὁμόθυμη καταδίκη τῶν ἐξελίξεων στήν Αὐστρία ἀπό τίς εὐρωπαϊκές καί ἑλληνικές πολιτικές δυνάμεις δείχνει πώς ὁ ἀγώνας γιά τή δημοκρατία στήν Εὐρώπη δέν ἔχει (ἀκόμη) χαθεῖ. Λέμε σχεδόν ὁμόθυμη καταδίκη, γιατί τό ΚΚΕ πεισματικά σιώπησε. Μήπως γιά λόγους ἀρχῆς γιατί σέβεται τήν ἀρχή τῆς μή ἐπεμβάσεως στά ἐσωτερικά μιᾶς κυρίαρχης χώρας; Δέν νομίζουμε: δέν ἀποτελεῖ μακρινό παρελθόν ἡ περίπτωση τῆς Τσεχοσλοβακίας καί τοῦ ᾿Αφγανιστάν, ὅπου δέν ἔπραξε ἀναλόγως... Προτίμησε νά δείξει ἀνοχή στόν Χάιντερ ἀντί νά διακινδυνεύσει ταύτιση μέ τήν Εὐρωπαϊκή Ἦχος καί τοῦς ᾿Αμερικανούς, πού εἶναι ἡ πηγή κάθε κακοῦ (καί ὅλων). Ἦχρα τοῦ τάφου σιωπή λοιπόν...







# Νεοναζί πλαίυ μπόυ

Σ΄ τίς παραμονές τῶν τελευταίων ἑορταστικῶν ἡμερῶν, ἐκεῖ κοντά στά Χριστούγεννα, στό τέλος τοῦ χρόνου καί, γιά πολλούς, στό τέλος τῆς χιλιετίας, μέσα στό ἑορταστικό κλίμα καί τόν ἀστραφτερό διάκοσμο, στήν 'Αθήνα τοῦ ψηλότερου ήλεκτρικοῦ δένδρου τῆς Εὐρώπης καί τῶν πυροτεχνημάτων, ἐκτυλίσσονταν ἐπίμονα, καθημερινά, σκηνές καί καταστάσεις πού κανένα τηλεοπτικό κανάλι δέν καταδέχθηκε νά παρουσιάσει. Μερικές φορές πρωί, συχνότερα τό ἀπόγευμα, στήν κεντρική πλατεία τοῦ Πειραιᾶ, ἐκεῖ κάπου στή λεωφόρο Λαμπράκη καί στήν Ἡρώων Πολυτεχνείου (τρομάρα μας), συγκεντρώνονταν έντυπωσιακές παραστρατιωτικές δυνάμεις. Έπρόκειτο γιά δεκάδες ἀστυνομικά λεωφορεῖα, κλοῦδες στήν καθημερινή διάλεκτο, καί γιά έκατοντάδες πάνοπλους παραστρατιωτικούς. Τό λέω ἔτσι γιατί σέ τίποτα δέν θύμιζαν τά στρατεύματα αὐτά ἀστυνομικές δυνάμεις. Ντυμένα μέ ὅ,τι παρδαλό μπορεῖ κανείς νά φανταστεῖ, μέ στολές παραλλαγῆς ἀπό ἐκεῖνες πού ἔχουν ὑπόψη τους τήν ἀπόκρυψη στή ζούγκλα τοῦ ἀμαζονίου, μέ ἀσημοστόλιστες θῆκες περιστρόφων, μέ χαϊμαλιά κάθε εἴδους καί αὐτοσχεδιασμούς στά πέτσινα τῶν στολῶν τους, μέ ποικιλία γκλόμπ, ὡς καί τατουάζ διέκρινα. Τό χαρακτηριστικό ὅλων αὐτῶν ἦταν ἡ μαγκιά, ἔκλειναν τήν κυκλοφορία, άδιαφοροῦσαν γιά τούς γύρω, διέσχιζαν ὅπως ἤθελαν, ἐποχούμενοι ἤ πεζοί, δρόμους καί πεζοδρόμια, ἐκτοπίζοντας πρός κάθε κατεύθυνση ὅποιον ἔδρισκαν μπροστά τους. Ξαφνικά, όλο αὐτό τό ἐκστρατευτικό σῶμα ἐπιδιδαζόταν στά κάθε εἴδους ὀχήματα πού τό περίμεναν καί ἐξαφανιζόταν πρός ἄγνωστους προορισμούς. Τό κέντρο τοῦ Πειραιᾶ ἀνέπνεε, ἄν καί ὅλα προϊδέαζαν ότι κάπου άλλοῦ αὐτή ἡ ἐκστρατεία θά ἔκοδε τίς ἀνάσες τῶν ἀνθρώπων.

Λίγες μέρες μετά συνάντησα τυχαῖα τό ἐκστρατευτικό αὐτό σῷμα σέ δράση. Όμολογῷ ὅτι ἐντυπωσιάστηκα. Βρισκόμουν μέσα σέ λεωφορεῖο πού κατέβαινε ἀπό τήν ᾿Αθήνα στόν Πειραιά καί στήν Καλλιθέα, στά πέριξ τῆς πλατείας Δαβάκη, εἶδα τό μπλόκο σέ πλήρη ἀνάπτυξη. Παντοῦ οἱ παραστρατιωτικές μονάδες, πάνοπλες, ὡς καί κάτι σάν τουφέκια εἶχαν (γιά τούς ἐλεύθερους σκοπευτές τοῦ ἐχθροῦ ἄραγε;), νά κυκλώνουν κάθε ἀνθρώπινη παρουσία καί δραστηριότητα. Ἦχο καί δέν εἶχαν σκυλιά μαζί τους, ἡ ὅσφρηση πού οἱ ἴδιοι διέθεταν ἐντυπωσίαζε. Σαρώνοντας καφενεῖα, μαγαζιά καί πεζοδρόμια, ρίχνονταν ξαφνικά σέ κάποιον δυστυχή, οὕρλιαζαν τό σύνθημα «χαρτιά» καί, χωρίς νά περιμένουν ἀπόκριση ἢ ἀντίδραση, τόν ἔσπρωχναν μαζί τους φωνάζοντας διάφορα ἀντιφατικά καί ἀκατανόητα: τό σακάκι, βγάλε τό





σακάκι, οὔρλιαζε ὁ ἔνας! Τσακίσου π..., τσακίσου μαλ...., ὁ ἄλλος! Τά χέρια στό κεφάλι, ὁ τρίτος! Τά χέρια νά τά βλέπω, ὁ τέταρτος! Καί δῶσ του σπρωξίδι, καί δῶσ του βρισίδι, καί δῶσ του ἐπίδειξη ὅπλων, πυρομαχικῶν, σίδερων καί χαϊμαλιῶν... ᾿Αλίμονο δέ σέ ὅποιον ἀντιδροῦσε, ἀλίμονο σέ ὅποιον ἔβαζε τό χέρι στήν τσέπη, ἴσως γιά νά βγάλει τά χαρτιά πού τοῦ ζητοῦσαν! Ἐδῶ τό πράγμα γινόταν κατάσταση ἔκτακτης ἀνάγκης. Πλῆθος παραστρατιωτικοί λεβέντες ἔπεφταν πάνω στόν δυστυχή, μπουνιές, κλοτσιές καί τελικά τόν ξάπλωναν στό πεζοδρόμιο ἤ τόν κολλοῦσαν σέ κάποιο αὐτοκίνητο. Τόν ἔψαχναν, τόν «συγύριζαν», σέ μερικούς εἶδα νά φοροῦν κάτι πα-

ράξενες χειροπέδες.

'Από τό παράθυρο τοῦ λεωφορείου ἔμοιαζαν μέ ἀπίστευτο ἐφιάλτη ὅλ' αὐτά. Στή διασταύρωση ή κίνηση εἶχε πρακτικά σταματήσει καί στά αὐτοκίνητα πού περνοῦσαν λίγα λίγα γινόταν ἕνας πρόχειρος ἔλεγχος, ἕνα «φαίης κοντρόλ» πού λένε στά νυκτερινά κέντρα. Ἡρθε, ὅμως, καί ἡ σειρά τοῦ λεωφορείου μας. "Οχημα άρθρωτό, τῶν 160 ἐπιδατῶν, γεμάτο μέ ἀνθρώπους, ἄρα μέ ὑπόπτους, κατά τούς ἡγέτες τῆς δημόσιας δύναμης. Ἐκεῖ ὁμολογῶ ότι τρόμαξα. Οἱ παραστρατιωτικοί ἔφθασαν σέ κάθε πόρτα καί ἄρχισαν νά τήν κτυποῦν φωνάζοντας διάφορα ἀκατανόητα στόν ὁδηγό: ἄνοιξε τήν μπρός καί τή μεσαία, ἔλεγε ὁ ἕνας! "Ανοιξε τήν μπρός καί τήν πίσω, φώναζαν άλλοι! Τόν όδηγό τόν θαύμασα. Προφανῶς τά εἶχε ξαναδεῖ αὐτά καί ἔκανε έλαφρῶς τόν δλάχα. 'Ανοιγόχλεινε τίς πόρτες κάνοντας τούς ἀπ' ἔξω νά τρέχουν μήν τυχόν καί ξεφύγει κανένας έγκληματίας. Μέ τά πολλά δύο ἀπό αὐτούς μπῆκαν μέσα ἀπό τήν μπρός πόρτα ἐνῶ ἔνας τρίτος κάθησε νά δίνει όδηγίες η νά προσέχει τόν όδηγό. Τό λαγωνικό μπροστά πρέπει νά ἔφθανε τά δύο μέτρα καί νά ξεπερνοῦσε τά ἐκατόν εἴκοσι κιλά. Διέσχιζε τό γεμάτο λεωφορεῖο ποδοπατώντας τούς πάντες καί συνθλίβοντάς τους δεξιά καί άριστερά. Κανείς δέν διαμαρτυρήθηκε! Τό λαγωνικό ἔριχνε γρήγορα 6λέμματα στούς ἐπιδάτες καί ξαφνικά ἄρπαζε κάποιον ἀπό αὐτούς. «Χαρτιά», οὔρλιαζε καί χωρίς νά περιμένει τήν ἀπάντηση, συνέχιζε, «προχώρα», «ἀπάνω τά χέρια νά τά βλέπω», «πάρ' τον αὐτόν» (αὐτό τό ἔλεγε στόν συνεργό του, πού ὁ δύστυχος δυσκολευόταν νά ἀκολουθήσει μέσα στό πλῆθος). Ὁ πρῶτος, γιά νά διευκολύνει προφανῶς τή ροή τῶν πραγμάτων, ἔριχνε καί ἕνα σπρώξιμο στόν ὕποπτο, τίς ἐπιπτώσεις τοῦ ὁποίου δέχονταν ὅλοι οἱ ὑπόλοιποι έπιδάτες.

Μέ τόν τρόπο αὐτό ἀπήχθησαν δέκα ἀπό τούς συνεπιδάτες μας. Κανείς τους δέν ἄνοιξε τό στόμα του, τί νά πεῖ ἐξάλλου. Ἡ κακή προφορά τῶν ἑλληνικῶν θά ἦταν ἡ τελική του καταδίκη ἐνῶ ἡ ὁποιαδήποτε κίνηση γιά

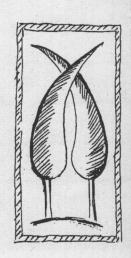




νά δγάλει τά αἰτούμενα χαρτιά θά τόν ὁδηγοῦσε μπρούμυτα άλυσοδεμένο στό πεζοδρόμιο. Μέ τά πολλά, ἡ ἐκκαθαριστική ἐπιχείρηση στό λεωφορεῖο τελείωσε καί δόθηκε ἄδεια νά προχωρήσει. Ὁ ὁδηγός ἐξακολουθοῦσε νά διασκεδάζει ἀνοιγοκλείνοντας ἀκριδῶς ἐκεῖνες τίς πόρτες πού τοῦ φώναζαν νά μήν πειράξει. Κατάφερε τελικά νά ξεκινήσει ἔχοντας κλείσει μέσα στό λεωφορεῖο τόν Κίνγκ Κόνγκ, τό προαναφερθέν δίμετρο λαγωνικό. Τό τελευταῖο ἄρχισε νά κτυπάει πόρτες καί παράθυρα, μήν μπορώντας προφανῶς νά συντονίσει τή σκέψη του καί νά ἐκφράσει τό αἴτημά του -νά ἀποδιδαστεῖ μέ διαφορετικό τρόπο. Δέν ξέρω πῶς μοῦ ἡρθε καί φώναξα: «"Ανοιξέ του, μωρέ, νά κατέβει νά ξεδρομίσουμε!». Πολλοί μέ κοίταξαν ἀόριστα, καί πάλι κανείς δέν εἶπε τίποτα. Τό λαγωνικό ἐπιτέλους κατέβηκε καί ἐμεῖς συνεχίσαμε γιά τίς δουλειές μας. Στά πεζοδρόμια εἶχαν μεγαλώσει οἱ ὁμάδες τῶν «ὑπόπτων» πού οἱ παραστρατιωτικοί ἔσπρωχναν, βρίζοντας πάντα, πρός τά λεωφορεῖα μέ τό ὑποχοριστικό «κλοῦβες».

Οἱ παραπάνω πρακτικές δέν εἶναι ἀποκλειστικότητα τῆς Ἑλλάδας. Παρά τή γραφικότητα τῶν χριστουγεννιάτικων σκηνῶν, δέν εἶμαι σίγουρη ὅτι αὐτές είναι σκληρότερες ἀπό τίς ἀνάλογες πού συμβαίνουν καθημερινά στά κράτη τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσης. Θυμᾶμαι, λίγους μῆνες πρίν, τίς σκηνές στό ἀεροδρόμιο τῆς Μασσαλίας, ὅταν ἔφθασε ἕνα ἀεροπλάνο ἀπό ἐπαρχιακή πόλη τῆς ᾿Αλγερίας. Προφανῶς ἡ πτήση ἦταν κανονική καί οἱ ἐπιβάτες νόμιμοι, μιά καί εἶχαν περάσει τούς αὐστηρότατους ἐλέγχους στήν ᾿Αλγερία. Καί όμως τό άεροπλάνο όδηγήθηκε σέ μιά γωνιά τοῦ άεροδρομίου, κυκλώθηκε ἀπό πάνοπλους ἀστυνομικούς καί, μετά ἀπό ἔρευνα διαρκείας, περίπου τριάντα ἀπό τούς ἐπιβάτες του ὁδηγήθηκαν σιδηροδέσμιοι στά κρατητήρια τοῦ άεροδρομίου. Σιδηροδέσμιοι μέ μακριές άλυσίδες στά χέρια καί στά πόδια, πού ἔδεναν μάλιστα τόν ἕναν κρατούμενο μέ τόν ἄλλο. Όλα αὐτά μπροστά στά μάτια έκατοντάδων ἀνθρώπων, μπροστά στό μπάρ καί τό έστιατόριο τοῦ ἀεροδρομίου, ὅπου ὅλοι ἔτρωγαν καί ἔπιναν χωρίς κανείς νά πεῖ ἢ νά σχολιάσει τίποτα. Φυσική τῶν πραγμάτων τάξη. Πρόσφατα, τά Χριστούγεννα πάλι, τό Βέλγιο έξαπέλυσε διωγμό κατά τῶν μεταναστῶν ἀπό τίς ἀνατολικές χῶρες. Καθώς οἱ καταδιωκόμενοι ἦταν λευκοί καί δέν ξεχώριζαν μέ τήν πρώτη, οἱ ἐπιχειρήσεις— σκούπα χρειάστηκε νά μαζεύουν πρακτικά τούς πάντες γιά νά προσδιορίσουν ποιός εἶναι ποιός. Κανείς δέν διαμαρτυρήθηκε.

 $\mathbf{M}$ ᾶς ἐνοχλεῖ ἡ περίπτωση τῆς Αὐστρίας. Αὐτό τό παράξενο εἶδος τοῦ νεοναζί πλαίη μπόυ, στόν ὁποῖο φαίνεται νά πιστεύουν σημαντικά ποσοστά κα





λόβολων — καί ἄνεργων — Αὐστριακῶν. Οἱ εὐρωπαϊκές κυβερνήσεις ἐκστασιάστηκαν, σκίζουν τά ἱμάτιά τους καί καταγγέλλουν, ἀφήνουν τούς ὑπουργούς καί διπλωμάτες τῆς χώρας νά βρίσκουν μόνοι τους τό δρόμο πρός τίς αἴθουσες συνεδριάσεων! Λές καί ὁ νεοναζισμός, ἡ ξενοφοβία, ὁ κοινωνικός καί φυλετικός ἀποκλεισμός εἶναι πράγματα πού μόλις χθές ἀνακαλύφθηκαν στήν ἑνωμένη Εὐρώπη. Λές καί κανείς δέν ἀντιλήφθηκε πρακτικές ὅπως αὐτές στή γιορταστική ᾿Αθήνα. Λές καί ὁ ναζισμός εἶναι προσωπική ἰδιότητα καί ὅχι τρέχουσα πολιτική, νομική καί κοινωνική πρακτική. ᾿Από αὐτές μάλιστα

πού κυριαρχοῦν στήν Εύρώπη τοῦ 2000.

Έπιτρέψτε μου νά τελειώσω μέ μιά παραδολή. Στό χῶρο τῆς ἐκπαίδευσης, ὅπως καί σέ ἄλλους ὑποθέτω, πολλοί ἀπό αὐτούς πού ἔχουν ριχθεῖ μέ τά μοῦτρα στήν «ἀπορρόφηση» (συνώνυμο τοῦ ξεκοκαλίσματος) τῶν εὐρωπαϊκῶν κονδυλίων, εἶναι ταυτόχρονα καί σφοδρότατοι πολέμιοι τῶν προγραμμάτων καί τῶν χρηματοδοτήσεων αὐτῶν, πού ἀλλοτριώνουν τήν ἐκπαίδευση, ἐμπορευματοποιοῦν, ἀνατρέπουν τίς ἀκαδημαϊκές ἐλευθερίες κλπ. "Ολως παραδόξως, περίπου τό σύνολο τῶν ἀντιφατικῶν αὐτῶν προσώπων εἶναι πρώην σὶ ἴδιοι ἰσχυρίζονται καί νῦν— ἀριστεροί, περασμένων γενεῶν καί προδληματισμῶν. Κεντροαριστεροί πού λέμε, ἄν αὐτό μᾶς δοηθᾶ νά καταλάδουμε. Καί φυσικά, κατ' εἰκόνα καί ὁμοίωση τῆς τρέχουσας πολιτικῆς (καί ἡθικῆς), ψάχνουν ἐναγωνίως νά καταγγείλουν αὐτό ἀκριδῶς πού οἱ ἴδιοι συνειδητά ὑπηρετοῦν. Βλέπετε ὁ (εὐρωπαϊκός) κόσμος εἶναι μικρός καί οἱ πρακτικές (καί οἱ ἡθικές λεγόμενες ἀξίες) τόσο μά τόσο ἀπελπιστικά ὅμοιες!

Τελικά σέ πολλούς εἶναι χρήσιμα φαινόμενα οἱ διάφοροι νεοναζί πλαίη μπόυ.

Μίχα Κωδαίου

# Σχολική Βιβλιοθήκη... μιά περιπέτεια

Δ ιερχόμαστε ἤδη τή δεύτερη χρονιά στόν πυρετό τῆς δημιουργίας τῶν σχολικῶν βιβλιοθηκῶν. Καί ὀφείλουν νά ὁμολογήσουν οἱ πάντες πώς ἡ ὅλη διαδικασία εἶναι ἄκρως ἐντυπωσιακή καί φιλόδοξη. Τά κονδύλια πού διετέθησαν ἤ πρόκειται νά διατεθοῦν εἶναι ἀσύλληπτα, μάλιστα κάποιες φορές φαντάζουν ὡς πρόκληση πρός τούς ἐκπαιδευτικούς πού, οἱ περισσότεροι, μάταια τά προηγούμενα χρόνια ἀναζητοῦσαν ἕνα ὁποιοδήποτε βιβλίο στόν σχολικό χῶρο, ἔστω καί γιά δεῖγμα, κάτι τέλος πάντων πού νά ἀποδεικνύει πώς βρίσκονται σέ ἐργασιακό περιβάλλον ὅπου ἄν μή τί ἄλλο τούς παρέχει τά



έργαλεῖα ἐκεῖνα πού εἶναι ἀπαραίτητα γιά νά φέρουν εἰς πέρας τό ἔργο τους. Συχνά ἔχω κάνει τή σκέψη, καί βέβαια ὅχι μόνο ἐγώ, πώς ἄν συναντοῦσα κάποιον ὑδραυλικό, ἡλεκτρολόγο, γιατρό χωρίς τά ἐργαλεῖα του, θά δυσπιστοῦσα σέ τέτοιο βαθμό ὥστε νά μοῦ εἶναι ἀδύνατον νά τόν ἐμπιστευτῶ γιά τοῦσα σέ τέτοιο βαθμό ὥστε νά μοῦ εἶναι ἀδύνατον νά τόν ἐμπιστευτῶ γιά τό παραμικρό. Τό γιατί τώρα εἶναι περίπου αὐτονόητο καί φυσικό ὁ ἐκπαιδευτικός νά ἐργάζεται σ' ἔναν χῶρο ὅπου σπανίζει τό βιβλίο καί βολεύεται ὅπως ὅπως μέ αὐτά τοῦ Ὀργανισμοῦ εἶναι ἕνα μυστήριο πού δέν μπόρεσα ποτέ νά ἐξηγήσω. Καί βέβαια δέν μέ παρηγορεῖ καθόλου, θά ἔλεγα τό ἀντίθετο, ἡ σκέψη πού καιροφυλαχτεῖ νά μέ δηλητηριάσει πώς ἀπό κακό γιατρό ἤ ὑδραυλικό οἱ ἄνθρωποι ὑποφέρουν, ὅμως στό κάτω κάτω τί ἔχουν νά πάθουν ἀπό τό κακό βιβλίο ἤ ἄν αὐτό δέν ὑπάρχει καθόλου;

Αὐτά ὅλα βέβαια μοιάζουν νά ἀνήκουν στό παρελθόν. "Ηδη ἔχουν ἀγοραστεῖ ἀπό τά κονδύλια τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσης πάρα πολλοί τίτλοι, οἱ ἐκδοτικοί οἶκοι ἔχουν ἀνασάνει, ἐπανεκδίδονται βιβλία λησμονημένα, μάχες διεξάγονται στήν ἀγορά τοῦ βιβλίου γιά τή δίκαιη μοιρασιά τῆς πίτας, ἐπιλέγονται σχολεῖα γιά πιλοτικά προγράμματα, προκηρύσσονται θέσεις γιά βιλίοθηκάριους, ζητεῖται ἀπό τούς καθηγητές νά δηλώσουν τήν πρόθεσή τους νά δουλέψουν στίς σχολικές βιβλιοθῆκες μέ ἀπόσπαση. Δέν ἔχει καί τόση σημασία βέβαια πού στή μεγάλη τους βιάση καί στήν ὑπέρμετρη φιλοδοξία τους ἔφτασαν νά ζητοῦνε προϋποθέσεις πού δύσκολα καλύπτονται. Παραδείγματος χάριν τά ἐβδομήντα αὐτά τετραγωνικά πού ἀπαιτοῦνται γιά νά εὐτυχήσει τό σχολεῖο νά ἔχει βιβλιοθήκη εἶναι προϋπόθεση ἀνεδαφική καί ἀνέφικης τό σχολεῖο νά ἔχει βιβλιοθήκη εἶναι προϋπόθεση ἀνεδαφική καί ἀνέφικη. Γιατί ἄν μᾶς περίσσευαν ἐβδομήντα τετραγωνικά δέν θά λειτουργούσαμε σέ διπλοβάρδιες, οὕτε θά κάναμε μάθημα στά ἀποδυτήρια, στίς ἀποθῆκες, στά ὑπόγεια καί στά μπουντρούμια.

'Ωστόσο, ὅπως καί νά ἔχουν τά πράγματα εἶναι σημαντικό νά ὑπάρχει στό σχολεῖο διδλιοθήκη. Τό διδλίο ὑπό ὁποιεσδήποτε συνθῆκες προϊδεάζει εὐνοϊκά, δημιουργεῖ κλίμα ἀσφάλειας καί εὐφορίας, δάζει τόν νέο ἄνθρωπο σέ περι-δάλλον τό ὁποῖο νιώθει τήν ἀνάγκη νά προστατέψει μιά καί εὐνοεῖ τόν αὐτοσεδασμό καί πολλά ἄλλα ἀσφαλῶς κοινότοπα καί πασιφανῆ.

Πιστέψτε μέ ὅμως, δέν ὑπάρχει τίποτα πιό ἄχαρο καί καταθλιπτικό ἀπό μιά ἄδεια ἀπό ἀναγνῶστες, ἔστω καί ἐπισκέπτες, διδλιοθήκη. Ένας χῶρος ἐδδομήντα τετραγωνικῶν, ἄδειος, ἀπό τή μιά, καί τό ὑπόλοιπο σχολεῖο ἀπό τήν ἄλλη νά σφύζει ἀπό ζωή καί νά στοιδάζεται στίς τάξεις ἀδημονώντας νά χτυπήσει τό κουδούνι.

Είχα τήν τύχη καί τήν άτυχία συγχρόνως νά ύπηρετήσω σέ σχολεῖο πού είχε σχετικά καλή διδλιοθήκη. Δέν θυμᾶμαι νά ζήτησε ποτέ μαθητής νά





τήν ἐπισκεφτεῖ. Καί δέν τούς ἀδικῶ. Μερικές δειλές μου προσπάθειες στήν ἀρχή ἔφεραν σέ ἀμηχανία ἀρχικά καί ἀκολούθως σέ ἀπόγνωση τρεῖς τέσσερις φιλομαθεῖς μαθήτριες. Ἡ διδλιοθήκη ἦταν κλειδωμένη, τό κλειδί τό κρατοῦσε ἡ γραμματέας τοῦ σχολείου. Αὐτή ἐνοχλεῖτο, καί δικαίως, μιά καί εἶχε πολύ πιό σημαντικά πράγματα νά κάνει. Διαρκῶς ἀνέβαλε, οἱ μαθήτριες ἔρχονταν καί ξανάρχονταν, ἔχαναν τά διαλείμματά τους, αἰσθάνονταν παρείσακτες, ἔφευγαν ἀνακουφισμένες καί μέ τή φωνή τῆς ὑπεύθυνης στ' αὐτιά τους νά μήν καθυστερήσουν τά διδλία καί νά μήν τά λερώσουν. Μετά ἀπό αὐτή τήν τραυματική ἐμπειρία, μέ ἀνακούφιση διαπίστωσα πώς κανείς πλέον δέν μοῦ ζητοῦσε διδλίο, καί φυσικά δέν τολμοῦσα νά προτείνω σέ κανένα νά κάνει χρήση τῆς διδλιοθήκης στήν ὁποία τελικά γιά νά μπεῖ κανείς ἔπρεπε νά περάσει ἀπό σαράντα κύματα.

Γιά νά λειτουργήσει διδλιοθήκη πρέπει νά ἐνσωματωθεῖ στό σχολεῖο. Νά μήν φοράει τά καλά του ὁ μαθητής γιά νά τήν ἐπισκεφτεῖ. Οὔτε νά χρειάζεται νά κάνει κάποια ἐργασία. Νά εἶναι ἀνοιχτή, φιλόξενη, ζωντανή, νά κάνει προτάσεις, νά ἐκθέτει περιοδικά καί καινούργια διδλία, νά ἔχει χώρους ὅπου νά μπορεῖ νά κάθεται ὁ μαθητής καί νά διαδάζει. Πραγματικά ζήλεψα τή δημοτική διδλιοθήκη τῆς Λιδαδειᾶς, τήν ἐπισκέφτηκα δράδυ γιά μιά ἐκδήλωση καί διαπίστωσα πώς ὑπῆρχαν μέσα πολλοί, νέοι κυρίως, σ' ἕναν ζωντανό καί φιλόξενο χῶρο, ζεστό καί ἀνθρώπινο, ὅπου ἐπέλεγε κανείς νά καταφύγει καί χωρίς συγκεκριμένες ἀναγνωστικές ἀνάγκες. Ένας τέτοιος

χῶρος ταιριάζει στό σχολεῖο.
Δυστυχῶς ἡ ψυχρότητα, ἡ ἐπισημότητα, ἡ ἀπόσταση, ἡ δυσκολία προσέγγισης καί τό ἀπρόσιτο πού χαρακτηρίζουν τίς λίγες ὑπάρχουσες σχολικές διβλιοθῆκες ἀποδεικνύει καί ἐπιδεβαιώνει τήν ἄποψη πώς δέν ἔχουν λειτουργικό χαρακτήρα καί πώς ἡ παρουσία τους εἶναι καθαρά διακοσμητική. Γιά νά μήν πῶ πώς δημιουργοῦν ἀπωθήσεις στούς μαθητές, φαντάζουν στά μάτια τους ὡς χῶροι ἀπόμακροι, ἔξω ἀπό τή ζωή καί τή δράση, ὡς ἕνας ἀκόμη μηχανισμός πού ἔχει ἐφευρεθεῖ γιά νά τούς βασανίζει, νά τούς στερεῖ τίς πρωτοδουλίες καί νά τούς καθηλώνει.

Βέβαια ἀχόμη κι ἄν λειτουργοῦσαν βιβλιοθῆκες μέ τούς πλέον ἰδανικούς ὅρους, νά ἐνημερώνονται δηλαδή ἀδιαλείπτως μέ τίς νέες ἐκδόσεις, τό προσωπικό τους νά εἶναι εἰδικευμένο καί πρόθυμο, ἐνσωματωμένες στή σχολική κοινότητα, χῶροι φιλόξενοι τούς ὁποίους μπορεῖ ὁ μαθητής νά προσεγγίζει μέ μιά δρασκελιά καί χωρίς γραφειοκρατικές διαδικασίες, εἶναι ἀμφίβολο ἄν οἱ μαθητές πού θά τίς ἐπισκέφτονταν θά ξεπερνοῦσαν τά δάχτυλα τοῦ ἑνός χεριοῦ.



Οἱ λόγοι βέβαια εἶναι ποιχίλοι. Κατ' ἀρχάς δέν ὑπάρχει στή ζωή τοῦ μαθητῆ τό ἐξωσχολικό βιβλίο. Μάλιστα εἶναι ἐχ τῶν πραγμάτων σχεδόν ἀπαγορευμένο. "Όσες φορές τούς ἔχω προτείνει νά διαβάσουν κάτι μέ ἀντιμετωπίζουν μέ μομφή, σχεδόν ἐπιτιμητικά, ὑπονοοῦν πώς δέν τούς καταλαβαίνω, παραβλέπω τήν πραγματικότητά τους πού εἶναι γεμάτη ἀπό φροντιστήρια, ἐπαναλήψεις, διαγωνίσματα, ἀποστηθίσεις καί τρέξιμο συνεχές ἀπό τό ἔνα φροντιστήριο στό ἄλλο καί ἀπό τό ἕνα διαγώνισμα στό ἄλλο. "Αλλωστε σέ τί τούς εἶναι χρήσιμο ἕνα ἐξωσχολικό βιβλίο; "Αν εἶναι γιά τήν εὐχαρίστησή τους, αὐτή δέν ὑπολογίζεται, βλάπτει μάλιστα ἡ διεκδίκησή της. "Αν εἶναι γιά τήν καλλιέργειά τους, κι αὐτή εἶναι ἀνώφελη ἄν δέν τούς δίνει δουλειά καί τρόπο νά μποῦν στά πανεπιστήμια.

Ένας ἐκπαιδευτικός μηχανισμός πού δέν δίδαξε στά παιδιά νά ἀγαπᾶνε τό διάβασμα καί νά ζοῦνε μαζί του εἶναι ξοφλημένος ὅσες βιβλιοθῆκες κι ἄν φτιάξει. "Αν δέν ἔχει βρεῖ τόν τρόπο νά ἐνισχύσει τή φυσική ἀπορία τοῦ νέου, τήν ἀγάπη του γιά τήν περιπέτεια, ἄν δέν τόν πείσει πώς τό διάβασμα εἶναι ἡ μεγαλύτερη περιπέτεια, δέν ἔχει νόημα νά στοιβάζει τόμους πού δέν θά

άνοίξει κανείς σέ θλιβερούς χώρους όπου δέν θά πατήσει κανείς.

Σέ αὐτό τό σημεῖο μπαίνω στόν πειρασμό γιά μιά ἀκόμη φορά νά ἀναφερθω στά σχολικά διδλία πού δυστυχῶς καί αὐτά ἔχουν συμδάλει, καί μάλι-

στα ἀποφασιστικά, στήν ἀπομάκρυνση τοῦ νέου ἀπό τό διάδασμα.

Τό διδλίο Είσαγωγή στό Δίκαιο καί τούς πολιτικούς θεσμούς διδάσκεται στή Β΄ Λυκείου. Εἰσήχθη στό σχολεῖο τήν περσινή χρονιά, φέτος μεγάλο μέρος του ἀναθεωρήθηκε καί γιά τοῦ χρόνου εἶναι ἤδη ἔτοιμο ἕνα ἐξ ὁλοκλήρου καινούργιο. Σᾶς μεταφέρω ἀπόσπασμα ἀπό τή σελίδα 96 ὅπως ἀκρι-

δῶς ἔχει καί τό ὁποῖο δυστυχῶς δέν ἀποτελεῖ ἐξαίρεση:

«Ἐξάλλου ἡ ὑπευθυνότητα δέν εἶναι μιά ἔννοια ἀφηρημένη, ἀλλά μιά κοινωνική ἀντίληψη πού ἐνυπάρχει στή συνείδηση τοῦ λαοῦ. Κάθε νομική ἤ δικαστική θεώρηση πού ἐπιχειρεῖ νά ὑποδιδάσει τήν ὑπευθυνότητα σέ μιά δαθμίδα τῆς ἐλευθερίας, χωρίζει τήν ἀνθρώπινη πράξη ἀπό τά αἴτια πού τήν παράγουν καί τήν ἀντιμετωπίζει σάν ἐνέργεια "καθαρῆς δουλήσεως"». 'Οποιαδήποτε ἐπιθυμία τοῦ διδάσκοντος μετά ἀπό τά παραπάνω νά μιλήσει στούς μαθητές γιά θετικισμό, διαφωτισμό, δίκαιο, σκοντάφτει στήν παγερή ἀδιαφορία καί τό σαρκασμό, δικαιολογημένα ἄλλωστε, τοῦ μαθητῆ. "Αντε μετά νά τούς προτείνει κάποιος νά διαδάσουν κάποιο σχετικό διδλίο ἐκτός ἀπό ἀνώφελο εἶναι ἀσφαλῶς καί ἀνόητο.

Πρέπει τελικά νά όμολογήσουμε πώς οἱ καιροί δέν εὐνοοῦν τήν ἐνασχόληση μέ τό διδλίο, πολύ περισσότερο δέν εὐνοοῦν τή δημιουργία διδλιοθηκῶν



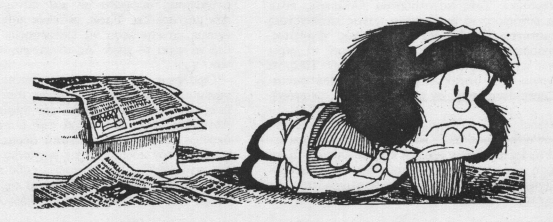


ζωντανῶν καί λειτουργικῶν. Αὐτό σημαίνει πῶς δέν πρέπει νά γίνουν; 'Αντίθετα νομίζω πώς εἶναι ἀπαραίτητες περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλη φορά σέ πεῖσμα τῆς ἀντιπνευματικότητας τοῦ σχολείου, τῆς φιλολογικῆς στειρότητας, τῆς δῆθεν θεωρητικῆς ἐπένδυσης. Καί κυρίως σέ ἀντιδικία καί ἀντιδιαστολή μέ τό σχολεῖο πού δέν ἔχει ἄλλο στόχο πλήν τῆς δημιουργίας ἐργατικοῦ δυναμικοῦ.

Δέν πρέπει ὅμως οἱ σχολικές διδλιοθῆκες νά ἀφεθοῦν στήν καλή διάθεση τοῦ κράτους καί νά καταντήσουν γραφειοκρατικοί, ἀνιαροί καί ἀπρόσωποι μηχανισμοί. Πρέπει νά φτάσουν στά χέρια τῆς σχολικῆς κοινότητας καί νά γίνουν ἀναπόσπαστο κομμάτι της. Μόνο ἄν ἐνσωματωθοῦν στή σχολική πράξη ἴσως δγάλουν τά παιδιά ἀπό τή δύσκολη θέση νά προσπαθοῦν νά κατανοήσουν γιατί πρέπει νά ὑποστοῦν κάτι πού μεγαλώνει τά δάσανά τους, χωρίς νά τούς προσφέρει τίποτα ἀπό ἐκεῖνα πού μέ τόσο μόχθο καί θυσίες προσπαθοῦν νά κερδίσουν. Γι' αὐτά σχολεῖο καί διδλιοθήκη εἶναι δυό πράγματα πού δέν συμδαδίζουν μιά καί δέν ἔχουν μάθει νά χρησιμοποιοῦν τό διδλίο, θεωροῦν πώς εἶναι πολυτέλεια πού δέν προσθέτει τίποτα, ἀντίθετα δυσκολεύει τά πράγματα καί κάνει πιό ἀσαφή καί μακρινό τόν στόχο.

Στή χειρότερη περίπτωση, ὅπως λέει κι ἕνας καλός φίλος, οἱ διδλιοθῆκες νά γίνουν ἀντικείμενο πόθου διδλιοφίλων καί σιγά σιγά νά δρεθοῦν μέ τά ράφια ἄδεια. օΤσως ὅμως πραγματικά τά διδλία νά ταιριάζουν μόνο στά χέρια ἐκείνων πού τά ἔχουν ἀνάγκη.

"Ελσα Λιαροπούλου



# ΟΙ ΒΛΑΒΕΡΕΣ ΣΥΝΕΠΕΙΕΣ ΤΗΣ ΗΤΤΑΣ

τοῦ Βασίλη Ζουναλῆ

έρασαν σχεδόν δύο μῆνες ἀπό τίς γιορτές καί τά πανηγύρια τῆς Πρωτοχρονιᾶς. Έχουμε λόγους, άραγε, νά έλπίζουμε ὅτι οἱ εὐχές γιά ἕνα «αἴσιον καί εὐτυχές σωτήριον έτος 2000» θά εὐδοκιμήσουν; Τό πολύβουον έτος 2000 έδωσε δείγματα ότι θά είναι αἴσιον, εὐτυχές καί σωτήριον γιά περισσότερους ανθρώπους απ' ό,τι τό 1999; Έρχονται κάποιες ἄσπρες ἡμέρες καί γιά τούς ἐκτός τῶν τειχῶν καί γιά τούς εν γένει αδικημένους; 'Αναμένονται κάποιες χαρμόσυνες είδήσεις γιά τήν 'Αριστερά;

Δέν ἔχουμε καμιά άληθινή ἔνδειξη περί τούτου. Οί δυνάμεις τῆς ἀδικίας καλά κρατοῦν. Ἡ ἀνισότητα παραμένει αδάμαστη. Η συγκυρία δέν προμηνύει χαλάρωση γιά τή μέγγενη τῆς ἐκμετάλλευσης στόν πλανήτη. Ἡ Αριστερά συνεχίζει νά μήν «σκέφτεται μέ τό δικό της μυαλό». Καί γιά τή χώρα μας, οὐδέν νεότερο. Μᾶλλον ὑπάρχει ἕνα νεότερον: μετά τίς ἐκλογές τῆς 9ης Απριλίου θά ενισχυθεῖ ἀκόμη περισσότερο ὁ ὁλο-

κληρωτισμός τῶν ἀγορῶν.

Μήπως ανεμίζω επιπόλαιες δεδαιότητες με τήν αλαζονεία τῆς πρόσφατης ἐμπειρίας; Μήπως λουφάζω πιά στήν ακινησία τοῦ αριστερογενοῦς μηδενισμοῦ; Μήπως κακομελετῶ ἐλέω ἡττοπάθειας; Μήπως ἐθελοτυφλῶ;

Ένδεχομένως γιά τούς ὰμήχανους. 'Ασφαλῶς' γιά τούς ἐλπίζοντες. Δυστυχῶς' γιά μένα. Καθόσον, πίσω ὰπό τούς ἐλπίζοντες (πού κηρύσσουν ὅτι ἡ ἐλπίδα είναι τό μόνο στήριγμα στή ζωή) καιροφυλακτοῦν καί άριστεροί πού έχουν ήδη δηλώσει πώς έχασαν κάθε ελπίδα. Δέν παραδοξολογῶ. Ύπάρχουν πάμπολλα δείγματα τέτοιου σκωτσέζικου καταιγισμοῦ: ἀκόμη καί οί δηλωσίες τῆς ἀπελπισίας σπεύδουν, στά παραμικρά σχιρτήματα τῆς ταξιχῆς πάλης, νά δηλώσουν τό αχριδῶς ἀντίστροφο, νά ἐπαναλάδουν ὅτι «ἡ ἐλπίδα πεθαίνει τελευταία». Τούς καταλαβαίνω. Άλλωστε, είναι πάντοτε εὐχάριστο νά διαπιστώνει κανείς λανθάνουσες διαθεσιμότητες. Ή αἰφνίδια ἔλευση ἐνός γεγονότος, μιά χαρμόσυνη ἔκπληξη αλά Σιάτλ, μπορεῖ νά φέρει τά πάνω κάτω στά μυαλά τῶν ἀνθρώπων. Πῶς νά άδιαφορήσει ἕνας θνητός γιά τήν ἐλπίδα πού φαντάζει αείζωτη, Έντούτοις, αν καί θνητός, θά αδιαφορή-

Ἡ ἐλπίδα! Αὐτό τό ὅπιο τοῦ τζόγου, τῆς παρηγορίας, των αποκλήρων αλλά και των ήττημένων αριστερῶν. Αὐτή ἡ ἐτεροθαλής ἀδελφή τῆς ἀπελπισίας: ἄλλοτε ή ἀρχή κι ἄλλοτε τό τέρμα μιᾶς ἀέναης παλινδρομικής κίνησης συναισθημάτων. Τίποτε περισσότερο, τί-

ποτε λιγότερο.



«Ἑλπίδες ελαφραί θεαί, κουφόταται δαίμονες αθανάτων», διαβάζουμε στήν Παλατινή Ανθολογία. Έλαφριά, μπόσικη, αμφίδολη κι ἐπισφαλής ἡ ἐλπίδα. Ἡ μόνη από τούς θεούς πού έμεινε στή γη ανάμεσα στούς ανθρώπους, σύμφωνα μέ μιά πανάρχαιη παράδοση. Δέν μᾶς ἀρμόζει. Έμεῖς, οἱ ἄθεοι κάθε θρησκείας, δέν ἔχουμε κανένα λόγο νά ἐπιτρέψουμε σέ μιά ἐπίγεια θεά νά σύρει τό χορό. Ἄς τό ἀποφύγουμε. Καί ὅχι μό-

Όφείλουμε, ως αριστεροί, νά αντιπαλέψουμε τή σαγηνευτική επίδραση, τή γοητεία αὐτῆς τῆς επίγειας θεᾶς πού ὑπηρετεῖ σήμερα τήν κυρίαρχη ἰδεολογία. Αυτή δέν είναι πού, παρά τήν ελαφρότητά της (ή ακριδώς λόγω αὐτῆς;), καθιστά ἀόρατα τά τείχη πού χωρίζουν τόν κόσμο καί τίς κοινωνίες στά δύο; Αὐτή δέν σιγοψιθυρίζει στ' αὐτιά τοῦ κάθε πικραμένου πώς έχει κι αυτός δικαίωμα στό όνειρο τῆς συγκυρίας, στό όνειοο νά «πιάσω κι έγώ τήν καλή»; Αὐτή δέν ἀπορφανίζει τήν 'Αριστερά, ἐδῷ καί χρόνια, ἀπό τότε πού πέρασε στό στρατόπεδο τῷν ἀντιπάλων ἀπελπισμένη ἀπό τίς συνεχεῖς ήττες τοῦ ἀριστεροῦ-κομμουνιστικοῦ κινήματος; Δέν πρέπει νά μᾶς παρασύρουν οἱ σποραδικές, ἔκτοτε, ἐπισκέψεις τῆς ἐλπίδας σέ μᾶς τούς παλαιούς της φίλους.

Δέν ὑποδέχομαι, λοιπόν, τό ἔτος 2000 οὕτε ὡς ἔτος τῆς ἐλπίδας οὕτε ὡς ἔτος τῆς ἀπελπισίας. Δέν ὑποδέ-

πανάσταση, Κούδα καί λοιπά), τό Βιετνάμ, οἱ διάφορες ἄλλες ἐνδείξεις γιά τήν πνευματική καί πολιτική γονιμότητα τοῦ μαρξισμοῦ, ἀκόμη καί τά μελανά γεγονότα τονίζω ἐγώ (εἰσδολή τό '68 στήν Τσεχοσλοδακία, σινοσοδιετικό σχίσμα/ἀπειλές καί συνοριακά ἐπεισόδια, ἀποκαλύψεις γιά τίς ἀποτρόπαιες πλευρές τοῦ «σοδιετικοῦ μαρξισμοῦ» καί λοιπά συναφῆ), καθώς ἦταν ἀκόμη ἐρμηνεύσιμα στό πλαίσιο τοῦ μαρξισμοῦ,



χομαι την τριτη μετα Χριστον χιλιετία (που σφετερισθηκε τό τελευταῖο έτος τῆς δεύτερης χιλιετίας) οὐτε ώς «μιλένιουμ τῶν ἐλπίδων» οὕτε ώς «μιλένιουμ τῆς ἀπελπισίας». Άπλῶς, ἀναγνωρίζω ὅτι κι αὐτή ἡ χρονιά καθώς καί οἱ ἀμέσως ἐπόμενες θά εἶναι ἐξίσου, ἄν ὅχι περισσότερο, ἀνελέητες γιά τούς «κολασμένους» καί ἀλυσιτελής γιά τήν 'Αριστερά. Έπείγει, δέ, νά καταλάδουμε «γιατί θά συμβοῦν ἔτσι τά πράγματα». Έχουμε, ὅμως, τά ἀπαραίτητα ἐφόδια γιά νά τό πετύνσυμε"

Θεωρῶ ὅτι τά ἔχουμε, ἀλλά τά ἀγνοοῦμε. Ὁ μαρξισμός, πού ήταν κάποτε σέ θέση, αυτός καί μόνον αυτός, νά μᾶς προσφέρει μιά ἐννόηση τοῦ κόσμου, θεωρεῖται πιά ἀνάπηρος. τόσο ἀνάπηρος πού πιστεύουμε ότι πολύ λίγα έχει νά προσφέρει ἀχόμη καί σέ ένα άπείκασμα τῆς πορείας τῶν πραγμάτων. Θεωρεῖται ὁ μαρξισμός ἀνάπηρος, άλλά δέν εἶναι. Τουλάχιστον τό Κεφάλαιο καλά κρατεῖ. Ἡ πίστη, ὅμως, καί ὁ ἐνθουσιασμός γιά τή μαρξιστική έννόηση τῶν πραγμάτων καί ή μαρξιστική ἔμπνευση γιά δράση παραπαίουν άν δέν έχουν καταρρεύσει. Έχουν γραφεῖ χιλιάδες σελίδων γι' αὐτά τά ζητήματα, γιά τήν ἱστορία τῆς θεαματικής γοητείας τοῦ πρό τριακονταετίας μαρξισμοῦ (ἀχριβέστερα τῶν μαρξισμῶν) ώς τήν πτώση καί τήν αποστροφή, πλήν έξαιρέσεων, πού προκαλεῖ ὁ μαρξισμός τήν τελευταία δεκαετία. Έπαναλαμβάνω μέ δικά μου λόγια κάποιες σκέψεις τοῦ 'Αλτουσέρ («Πολιτική κατάσταση: συγκεκριμένη κατάσταση;», Φιλοσοφικά, έκδόσεις ό Πολίτης, 1994): κατά τίς δεκαετίες τοῦ '60 καί τοῦ '70 θεωρούσαμε ὅτι καταλαβαίνουμε τά πάντα γιά τά γεγονότα τῆς ἐποχῆς καί γιά ὅσα ἐκκολάπτονταν μέ έφόδιο τό μαρξισμό. Τά πραγματωμένα ίστο-

ρικά παραδείγματα (ἐπανάσταση τοῦ '17, κινεζική ἐ-

ενθαρουναν μαζικα τή δουληση για πολιτικη δράση καί κατανόηση τῶν πραγμάτων. Τότε θέλαμε νά καταλάβουμε, ἐπειδή θεωρούσαμε πώς εἴμαστε σέ θέση νά καταλάβουμε. Ἡ κατανόηση φάνταζε ἐφικτή καί γι'

αὐτό ἐπιθυμητή.

«Σήμερα γνωρίζουμε ὅτι ἦταν λάθος αὐτό», σπεύδει νά ἀποφανθεῖ ὁ ᾿Αλτουσέρ ἐδῶ καί περίπου δεκατρία (13) χρόνια. Ποιό ήταν τό λάθος; «"Οχι ώς πρός τίς θεωρητικές φιλοδοξίες τῆς μαρξιστικῆς θεωρίας... ἀλλά πάνω στήν ίδια τήν πραγματικότητα τῶν μεταλλαγῶν πού είχαν δρομολογηθεί στήν κρυμμένη πλευρά τοῦ παγόδουνου», γράφει. Μιά σειρά από «όλοφάνερα ακατανόητες άλλαγές» (ἀποσύνθεση καί ήττα τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος, φρικιαστική ἐξάπλωση θρησκευτικῶν, πολιτιστικών, έθνικών καί έθνικιστικών συγκρούσεων, διεθνής τρομοκρατία, θρησκευτική καί πολιτική έκρηξη τῆς ἰρανικῆς ἐπανάστασης καί τῶν φονταμενταλιστῶν τοῦ Ἰσλάμ, παράφορη κερδοσκοπία, τεχνολογική μεταλλαγή, στρατιές ανέργων πού παραλύουν κάθε έργατική δράση καί ἄμυνα, καθώς καί λοιπά συναφή), ή ίστορική «πορεία ένός κόσμου άρπαγμένου από μιάν απρόβλεπτη τρέλα», ή διαπίστωση ὅτι «ὁ κόσμος ἔγινε όλοφάνερα πιό σύνθετος» έδειξαν πώς «τά πράγματα έχουν καταντήσει τόσο σύνθετα καί τόσο ἀπρόδλεπτα πού ὄχι μόνο κανείς δέν εἶναι σέ θέση νά προδάλει τήν οποιαδήποτε έξήγηση, άλλά καί ή μαρξιστική θεωρία ή ίδια μοιάζει νά έχει όλοκληρωτικά δρα-

Πῶς δραχυκυκλώνεται μιά θεωρία; Δέν θά μακρηγορήσω ἐπ' αὐτοῦ. Δεκατρία χρόνια πέρασαν ἀπό τότε πού ὁ ᾿Αλτουσέρ πάσχιζε στήν τότε συγκυρία καί στήν ἀπομόνωσή του νά διασώσει τήν αἰσιοδοξία του γιά τίς θεωρητικές φιλοδοξίες τῆς μαρξιστικῆς θεωρίας,

μιά καί «δέν υπάρχει άλλη»! Σήμερα, πάντως, μέ τήν πρόσθετη έμπειρία τῶν γεγονότων πού ζήσαμε ἀπό τή ληξιαρχική πράξη θανάτου τοῦ Ύπαρκτοῦ ώς τώρα, μπορούμε νά πούμε, χωρίς περιστροφές, ότι είμαστε έμεις οἱ ἀριστεροί βραχυχυχλωμένοι πρό πολλοῦ, ὅμηοοι της αντίπαλης ίδεολογίας τοῦ δυτικοῦ όλοκληρωτισμοῦ πού κυριαρχεῖ στόν πλανήτη. Αὐτή εἶναι μιά από τίς πιό βλαβερές συνέπειες τῆς ἥττας τοῦ σοσιαλιστικοῦ-κομμουνιστικοῦ κινήματος: νά μήν σκεφτόμαστε μέ τά δικά μας μυαλά, αλλά νά αναγιγνώσκουμε τά γεγονότα στό φῶς εἴτε τῶν καπιταλιστικῶν ἤ ἄν προτιμάτε φιλελεύθερων αντιλήψεων είτε στό φως ένός

ένδοξου παρελθόντος καί μόνον.

Έν πάση περιπτώσει, μία άλλη σημαντική συνέπεια αὐτῆς τῆς ἤττας (ἀλλά καί μία ἀπό τίς αἰτίες τῆς ήττας, καθόσον ή ἱστορία αὐτοῦ του φαινομένου πάει δεκαετίες πίσω), ήταν καί είναι ή μαζική απολιτικοποίηση τῶν ἀριστερῶν. Συνέβη δέ καί τό χειρότερο: ἐνισχύθηκε ή «πολιτικοποίηση» τῶν ἀντιπάλων μας. Οί Ν. Σεβαστάκης καί Α. Πανταζόπουλος γράφουν ὅτι «σήμερα ή έπιταγή είναι ή έπιστροφή τῆς πολιτικῆς» («Ύπερασπίζοντας τήν πολιτική», Κυριακάτικη Αυγή, 6 Φεβρουαρίου 2000). Διπλό τό λάθος τους. Παρ' ὅλο πού στό ἀνωτέρω ἄρθρο ἡ ἀγωνία τους γιά τήν ἀπολιτικοποίηση τῆς ἀριστερῆς πολιτικῆς εἶναι διάχυτη, δέν δηλώνεται έχει ρητά ποιό είναι τό ζητούμενο. Έπιταγή δέν είναι ή ἐπιστροφή τῆς πολιτικῆς, ἔτσι γενικά, άλλά ή πολιτικοποίηση τῆς ἀριστερῆς πολιτικῆς. Οι διαφορές ανάμεσα στήν πρώτη καί στή δεύτερη διατύπωση είναι σημαντικές. Αυτό είναι τό πρῶτο καί μικρότερο λάθος τους. Τό δεύτερο καί μεγαλύτερο εντοπίζεται στό ότι ή συνταγή τους γιά τήν «επιστροφή τῆς πολιτικῆς» εἶναι (νεο)φιλελεύθερης ἔμπνευσης. [ Ίσως κι αὐτοί οἱ ίδιοι νά τροποποιοῦσαν τή συνταγή τους ἄν βάφτιζαν τό θέμα τους «Πολιτικοποίηση τῆς ἀριστερῆς πολιτικῆς».]

Έξηγοῦμαι: δέν δράττομαι τῆς εὐκαιρίας γιά νά ἐπιτεθῶ στούς Σεβαστάκη/Πανταζόπουλο. Τήν ἀγωνία τους μοιράζομαι, εἴτε γιά τή «διείσδυση ἐνός ὁρισμένου φιλελευθερισμοῦ μέσα στήν αριστερή σκέψη καί πρακτική», είτε γιά τή «νεκρανάσταση μιᾶς ριζοσπαστιχότητας» πού συνιστᾶ «άντιπολιτιχή ἔξοδο πρός τό παρελθόν». Άπλῶς, τό ἄρθρο τους εἶναι ἕνα πρόσφατο καί δολικό δεῖγμα «ἀνάγνωσης τῶν γεγονότων», όχι ἀπό τή σκοπιά τῆς 'Αριστερᾶς ἀλλά ἀπό τή σκοπιά (νεο)φιλελεύθερων αντιλήψεων, έλέω ήττας.

Τσχυρίζομαι πώς τό ζητούμενο δέν είναι ή «επιστροφή τῆς πολιτικῆς», δόξα σοι τῶ Θεῷ αὐτή εἶναι πάντοτε παρούσα, άλλά ή πολιτικοποίηση τῆς ὰριστερῆς πολιτικής. Πολιτικοποίηση, λοιπόν. Γλωσσικός βαρβαοισμός, άλλά δέν διαθέτω καλύτερο όρο. Τί σημαίνει πολιτικοποίηση; Σημαίνει όλα τά παρακάτω: καταρτισμός ἀτόμου ή συνόλου γύρω ἀπό τὰ πολιτικά θέματα, αύξημένη ευαισθητοποίηση ατόμου ή συνόλου γιά τά πολιτικά πράγματα καί ένεργός συμμετοχή του στά κοινά. Τί σημαίνει πολιτικοποίηση τής άριστερής πολιτικής; Σημαίνει όλα τά παραπάνω σύν τήν παραγωγή καί ἐφαρμογή μιᾶς ἀριστερῆς πολιτικῆς ἀντάξιας τοῦ ὀνόματός της ἀπό τούς ἴδιους, ὅλους εἰ δυνατόν, τούς ὀργανωμένους γι' αὐτόν τό σκοπό, ἀριστερούς. Ἡ πολιτικοποιημένη αριστερή πολιτική δέν είναι δεδομένη είναι κατά κανόνα τό ζητούμενο τῆς ὅποιας ἀριστερῆς πολιτικῆς ὀργάνωσης, τοῦ κόμματος τῆς 'Αριστεράς. Μέ τόν καιρό καθιερώνονται, βέβαια, κάποια στερεότυπα άριστερῆς πολιτικῆς πού φαντάζουν δεδομένα. Αὐτά τὰ οἰονεί δεδομένα δέν μᾶς ἀπαλλάσσουν ἀπό τήν ἀνάγκη συνεχοῦς ἀναζήτησης μιᾶς ἀριστερῆς πολιτικής ἀντάξιας τοῦ ὀνόματός της.

Αριστερή πολιτική ἀντάξια τοῦ ὀνόματός της σημαίνει αντάξια των απώτερων επιδιώξεων της 'Αριστερας, αντάξια τῶν αληθειῶν πού πρεσδεύει ἡ 'Αριστερά. Κοντολογίς, αντάξια τῆς ἰδεολογίας της. Αὐτό εἶναι τό δεδομένο πού έμπνέει τούς αριστερούς στόν πολιτικό άγώνα, στήν προσπάθεια πολιτικοποίησης τῆς πολιτι-

κῆς τους.

Τό διαμέτρημα τῆς ἀριστερῆς πολιτικῆς ὀφείλει νά είναι αντάξιο τοῦ διαμετρήματος τῆς ἰδεολογίας της. Τό ἄν αὐτό κατέστη ἐφικτό, τό «πότε» καί τό «ποῦ», στή μακρόχρονη πορεία τοῦ ἀριστεροῦ-κομμουνιστικοῦ κινήματος δέν θά μᾶς ἀπασχολήσει ἐδῶ. Ὑπάρχουν, πάντως, παραδείγματα αριστερης πολιτικης αντάξιας μέ τίς μεγάλες αλήθειες της, ὅπως καί παραδείγματα απολιτικοποιημένης αριστερής πολιτικής εν ονόματι αὐτῶν τῶν ἴδιων μεγάλων ἀληθειῶν. Δέν ἔχω, ὅμως, ύπόψη μου κανένα παράδειγμα πολιτικοποιημένης άριστερῆς πολιτικῆς μέ ταυτόχρονη ἀπουσία ἀριστερῆς ίδεολογίας. Έπειδή δέ ή ίδεολογία τοῦ μικρομάγαζου, ο κομφορμισμός (καί συγκεκριμένα ή ἄκριτη ἐνσωμάτωση τσιτάτων καί συμπεριφορῶν τοῦ συρμοῦ, κυρίως τοῦ «τρίτου δρόμου» τοῦ Γκίντενς, στά δεδομένα τῆς Αριστερᾶς, καθώς καί ἡ εὐθυνοφοδία ἀντισυμδατικῆς παρουσίας), ό εν γένει μηρυκασμός, οί κατηχήσεις τοῦ τύπου «πρέπει νά...» χωρίς ἐπαύριο, καί τά πηγαδάκια τῶν «τάσεων» πού πασχίζουν γιά τήν αὐτοσυντήρησή τους, ο ἄκρατος σχετικισμός καί λοιπά συναφῆ δέν συνιστοῦν καμιά σύγχρονη ἀριστερή ἰδεολογία, γι' αὐτό καί ή ἐπίκληση γιά τήν «ἐπιστροφή τῆς πολιτικῆς» δέν έχει αποδέκτες. Πέφτει στό κενό.

Στό κενό πού ἡ ἥττα δημιούργησε μέσα στά μυαλά όλων όσοι ἐπιμένουμε ἀριστερά. Πρόκειται γιά ἕνα ἰδιόμορφο κενό τριῶν καταστάσεων: κατάσταση ἀπελπισίας, κατάσταση έλπίδας, κατάσταση άμηχανίας. (Ή κατάσταση τοῦ καιροσκοπισμοῦ δέν μᾶς ἐνδιαφέρει γιατί απάδει πρός ὄσους ἐπιμένουν αριστερά.) Καμία από τίς παραπάνω καταστάσεις δέν είναι αντάξια τῆς ύπόθεσής μας. Γι' αὐτό, ἀργά ή γρήγορα, αὐτό τό κενό θά κατοικηθεῖ ἀπό τίς ἀλήθειες μας καί μέ τά θεωοητικά εργαλεῖα πού διαθέτουμε καί δέν χρησιμοποιοῦμε ή/καί θά ἀνακαλύψουμε. Θά ξαναστηθοῦμε στά πόδια μας, μόλις ξεφύγουμε από τή μέγγενη τῆς

ήττοπάθειας. "Αν ξεφύγουμε.

# ΤΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΤΗΣ ΕΥΡΩΠΗΣ

Ή ή ἐπιχειφούμενη κατασκευή εὐφωπαϊκῆς ταυτότητας

τοῦ Σπύρου Τζόκα

τή λαίλαπα τῶν οἰκονομικῶν μεγεθῶν, τῆς ΟΝΕ καί τῆς κυρίαρχης Εὐρωπαϊκῆς Τράπεζας μᾶς προέχυψε πρόσφατα ἕνα «διαφορετικό» θέμα σέ σχέση μέ τά παραπάνω στοιχεῖα: ἡ ἐπιχειρούμενη ίδουση Μουσείου τῆς Εὐρώπης. Τό θέμα προκάλεσε ύπερβολικό γιά τή σημασία του καί τό συμβολισμό του θόρυβο καί ανέσυρε έθνικιστικά αντανακλαστικά. Ὁ ἐθνικιστικός θόρυβος κάλυψε σέ ἀρκετές πεοιπτώσεις τή μοναδική οὐσία τοῦ θέματος, πού δέν είναι άλλη από τήν προσπάθεια κατασκευής μιᾶς εύρωπαϊκής ταυτότητας. Δέν γνωρίζω πόσο σκόπιμο είναι ή ἄν έχει κάποια άξία νά ἐπανερχόμαστε στό έρωτημα Τό μουσείο τῆς Εὐρώπης ἄν ὑπάρχει ένότητα στήν εύρωπαϊκή ἱστορία ή ταυτότητα, ή ἀπάντηση τοῦ ὁποίου παραπέμπει σέ μιά εὐρωπαϊκή ἕνωση μέ οὐσιαστικότερα στοιχεῖα ἀπό ἐκεῖνα τῆς τεχνοκρατικής συγκόλλησης καί τοῦ οἰκονομικοῦ ώφελιμισμοῦ, άλλά οι απλοποιήσεις, οι έθνικές έξάρσεις καί οι αποπροσανατολιστικές κορόνες ἀπό τούς ὑπέρμαχους εὐρωπαϊστές καί ἀπό τούς σκεπτικιστές ἀποτελοῦν ώθηση γιά μιά νηφάλια, έλπίζω, προσέγγιση τοῦ εὐρωπαϊκοῦ παρελθόντος καί τοῦ παρόντος.

Ή ἔννοια τῆς Εὐρώπης, πού δέν ἀπορρέει ἀπό τή γεωγραφία ἀλλά σχετίζεται μέ τήν ἱστορική καί πολιτιστική της φυσιογνωμία, παραπέμπει στήν ἀναζήτηση εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας. Ἡ ἀναζήτηση αὐτή ἤ ἡ κατασκευή (γνωστή καί αὐτή ἡ μέθοδος) εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας προωθήθηκε καί προωθεῖται ἀπό τούς εὐρωπαϊστές καί ἀπό κύκλους τῶν Βρυξελλῶν μέ προφανή στόχο τήν ἐνεργοποίηση τοῦ θυμικοῦ τῶν Εὐρωπαίων πολιτῶν, ἄστε ἡ ἐνοποίηση τῆς Εὐρώπης νά ἀποκτήσει καί ἄλλα (ἴσως ἰδεολογικά) κίνητρα, ἐκτός ἀπό τά οἰκονομικά. Τό ἐγχείρημα φαίνεται, κατά πρῶτο λόγο, μεθοδολογικά πολύ δύσκολο, ἄν ἀναλογιστεῖ κάποιος ὅτι τό ἀντίστοιχο ἐγχείρημα, μέ τίς ὅποιες ἀναλογίες του, τῶν ἐθνικῶν ταυτοτήτων καλύπτει μιά διάρκεια δύο αἰώνων καί τά μέσα του ἤ τά κίνητρα



ύπερέχουν σαφῶς ἀπ' αὐτά τῆς εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας. ᾿Από τήν ἄλλη πλευρά, ἡ ἐμμονή στήν κατασκευή μιᾶς εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας χωρίς τούς προαπαιτούμενους αὐτοπεριορισμούς καί χωρίς σύνεση μπορεῖ νά ὁδηγήσει σέ ἀντίθετα ἀπό τά προσδοκώμενα ἀποτελέσματα καί νά δυσχεράνει τή σημερινή κατάσταση. Οἱ Εὐρωπαῖοι πολίτες μπορεῖ νά ἀντιληφθοῦν μιά τέτοια ἐμμονή ὡς προσπάθεια ἀλλοίωσης τῶν ἐθνικῶν τους χαρακτηριστικῶν ἡ, χειρότερα, ἐξαφάνισής τους ὑπέρ ἑνός ἀκατανόητου, καθώς ἀσαφοῦς, κοσμοπολιτισμοῦ καί νά περιχαρακωθοῦν περισσότερο στήν ἔννοια τοῦ ἔθνους.

Έξάλλου, οἱ συνέπειες ἀπό τήν κατάρρευση τοῦ ὑπαρκτοῦ σοσιαλισμοῦ κατέγραψαν τίς ἰσχυρές ἀντιστάσεις –ἀναβίωση ἤ ἐπιβίωση ἔχει μικρότερη σημασία – πού ὑπάρχουν ἀκόμη ἀπό τήν ἔννοια τοῦ ἔθνους-



κράτους. Ἡ διάλυση τῆς Σοβιετικῆς Ἔνωσης στίς ἐθνότητές της μετά ἀπό 60 χρόνια ὁμοσπονδιακῆς ἑνότητας, ἡ διαίρεση τῆς Γιουγκοσλαβίας –ἐπώδυνη– καί τῆς Τσεχοσλοβακίας –ἀνώδυνη– μετά 40 χρόνια ἐνότητας ἔδειξαν ὅτι κάθε λαός διατηρεῖ τήν ἰδιαίτερή του ταυτότητα καί συντηρεῖ τά στοιχεῖα ἐκεῖνα πού τόν διαφοροποιοῦν ἀπό τούς ἄλλους. ἀκόμη κι ἄν δεχθοῦμε ἰδιοτελεῖς λόγους, γεγονός βέβαια πού δέν ἀπέχει ἀπό τήν πραγματικότητα, ἐντούτοις δέν θά πρέπει νά ἀποφύγουμε τή σκέψη ὅτι τίποτα δέν δημιουργεῖται ἀπό τό μηδέν, οὕτε ὑπάρχουν παρθενογενέσεις. Ἑπομένως, ἔστω καί σέ λανθάνουσα κατάσταση ὑπῆρχε τό ἐθνικό συναίσθημα σ' αὐτούς τούς λαούς.

Ή ἀναζήτηση μιᾶς εὐρωπαϊκῆς ταυτότητας ἡ ἡ κατασκευή ἐπιδιώκεται, κατ' ἀνάγκην κατά τά εἰωθότα, μέ ἐργαλεῖο τό εὐρωπαϊκό παρελθόν. 'Αξιολογώντας, ὅμως, κατ' ἀρχήν τό παρελθόν, διαπιστώνουμε ὅτι ἡ Εὐρώπη ἐμφανίζεται ἱστορικά ὡς γεωγραφική ἔννοια, χωρίς ἄλλα οὐσιαστικά πολιτισμικά, παραδοσιακά ἡ ἔστω διωματικά στοιχεῖα, τά ὁποῖα θά μποροῦσαν νά συγκροτήσουν ἕνα κοινό ἡ συγγενές εὐρωπαϊκό παρελ-

θόν ή νά προσδιορίσουν κάποια ταυτότητα. Οἱ ὀξύτατοι ἀνταγωνισμοί μεταξύ τῶν εὐρωπαϊκῶν κρατῶν στήν ἱστορική τους διαδρομή, οἱ συγκρούσεις καὶ οἱ καταστροφικοί πόλεμοι δέν ἀναδεικνύουν κοινότητα πού χαρακτηρίζεται ἀπό κοινά στοιχεῖα. Ἡ εἰκόνα αὐτή τῆς Εὐρώπης παρουσιάζεται καὶ στίς γενικές ἱστορίες της, καθώς ἄλλοι ἱστορικοί καταγράφουν σ' αὐτές τήν ἱστορία ἰσχυρῶν κρατῶν μέ οἰκονομική, στρατιωτική ἰσχύ καὶ μέ κατακτημένα ἐδάφη καὶ ἄλλοι καταγράφουν τήν ἱστορία τῶν μεγάλων κινημάτων, τά ὁποῖα ἐπηρέασαν μεγάλες χρονικές περιόδους. Τέτοια κινήματα εἶναι οἱ εἰσδολές τῶν «βαρβάρων», ἡ χριστιανοσύνη, ἡ φεουδαρχία, ἡ ἀρχή τῶν ἐθνοτήτων, ὁ καπιταλισμός κ.ο.κ.¹

Ή πραγματικότητα αὐτή τοῦ εὐρωπαϊκοῦ παρελθόντος ἐμφανίζεται καί ἀπό τή διαφοροποίηση τοῦ γεωγραφικοῦ μέ τόν «πολιτισμικό χῶρο». Τά στοιχεῖα σύστασης τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ, ὅπως ὁ ἐλληνορωμαϊκός πολιτισμός καί ὁ χριστιανισμός, ἔχουν ὡς πλαίσιο ἀναφορᾶς τίς μεσογειακές χῶρες. Ἡ ἐπέκταση τῶν χωρῶν αὐτῶν ἔγινε πρός τή Μέση ἀνατολή καί τή



Βόρεια `Αφρική καί ἐλάχιστα πρός τίς δορειοδυτικές περιοχές τῆς Εὐρώπης, διαμέσου τῶν "Αλπεων.² Ἐπίσης, κατά τή συγκρότηση τῆς Εὐρώπης χάνονταν οί οωμαϊκές κτήσεις στή Βόρεια Αφρική. Ένα άλλο, επίσης, στοιχείο είναι οί διαρχείς μεταβολές τῶν συνόρων τῆς Εὐρώπης στό διάστημα πολλῶν αἰώνων πού διήρκεσαν οἱ πόλεμοι ἐναντίον τῶν ᾿Αράδων καί των ᾿Οθωμανῶν. Έτσι, τό τμῆμα τῆς χριστιανικῆς Εὐρώπης ήταν διαρχῶς ὑπό μεταβολή χαί ἰδιαίτερα τό νοτιοανατολικό τμημα μετά τήν πτώση τοῦ Βυζαντίου. Ή διαμόρφωση τῆς γεωγραφικῆς περιοχῆς τῆς Ευρώπης, στά ὄρια πού σήμερα αναγνωρίζουμε, άρχισε νά έπιτυγχάνεται από τόν 18ο αί., ὅταν περίπου, ἄρχισε καί ή διαμόρφωση τῶν ἐθνῶν-κρατῶν. Αὐτό σημαίνει ὅτι ή διαμόρφωση τοῦ σημερινοῦ γεωγραφικοῦ χώρου τῆς Ευρώπης συνέπεσε μέ τή συγκρότηση τῶν ἐθνικῶν ταυτοτήτων, τή σφυρηλάτηση των έθνικων χαρακτηριστικῶν καί τήν περιχαράκωση. Ἡ λειτουργία αὐτή τῆς ένσωμάτωσης τῶν έθνῶν-κρατῶν καταγράφει καί τήν άλλη τοῦ ἀποκλεισμοῦ μιᾶς άλλης κοινότητας, ἄρα άναιρεῖ τήν ὅποια ἔννοια εὐρωπαϊκῆς κοινῆς ταυτότητας.

Η εὐρωπαϊκή κοινή ταυτότητα συνδέθηκε μέ μιά γραμμική ἀντίληψη τῆς ἱστορίας ή μιά εὐρωκεντρική ίστορική διαδρομή τοῦ κόσμου, ὅπου ὁ παγκόσμιος πολιτισμός άναφερόταν ὅταν καί ὅποτε εἶχε σχέση μέ τήν Ευρώπη. Έτσι, ή ιστορία τῆς ἀνθρωπότητας έντοπίστηκε στήν ιστορία τῆς Ευρώπης. Στό πλαίσιο αὐτά έγιναν οί θεωρητικές συλλήψεις γιά τήν αντιπαράθεση Ανατολής-Δύσης, πολιτισμοῦ-δαρδαρότητας, λευχής-μή λευκής φυλής πού προσδιόριζαν τήν άνωτερότητα τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ καί μάλιστα τοῦ δυτικοῦ. Ὁ Γάλλος ἱστορικός Μισλέ τόνισε ὅτι σέ μιά ὑποθετική έξαφάνιση τῆς Γαλλίας, ἡ ζωή θά θιγόταν στό πιό καίοιο σημείο της, ενῶ στήν ἐποχή τῆς δρετανικῆς ἀποικιοκρατίας διατυπώθηκε από τούς Αγγλους ο «τεκτονικός (γερμανικός) μύθος», τῆς ὑπεροχῆς τοῦ λευκοῦ άνθρώπου καί τῆς γερμανικῆς φυλῆς.

Ο εὐρωπαϊκός πολιτισμός, κατά συνέπεια, ἀναδείχθηκε καί αὐτοαξιολογήθηκε ὡς ἀνώτερος ἀπό τήν ἀντίθεσή του μέ ὀτιδήποτε μή εὐρωπαϊκό, κατασκευασμένο ἤ πραγματικό. Ἡ ἄποψη ἐκδηλώθηκε στήν ἀντίθεση χριστιανισμοῦ καί Ἰσλάμ καί στίς συνακόλουθες πολεμικές συγκρούσεις. Ή αντίθεση αυτή, όμως, είναι διάτρητη, καθώς αντιστρατεύεται τή λογική καί χωρίς σχοπιμότητες προσέγγιση τῆς ἱστορίας. Ἡ απλή λογική λέει ὅτι δέν ὑπάρχει ἕνας χριστιανισμός, οὕτε ἕνα Ίσλάμι. Ο χριστιανισμός διαιρέθηκε σέ ὀρθόδοξους, καθολικούς, προτεστάντες και κάθε δόγμα φρόντισε νά καταδείξει τή διαφορετικότητά του όχι μόνο σέ θεολογικές διατριβές άλλά καί μέ ποταμούς αἴματος. Έπομένως, ο χριστιανισμός δέν αποτελεί κατ ανάγκην ένοποιητικό στοιχεῖο τῶν Εὐρωπαίων ἀλλά καί στοιχεῖο ἀντίθεσης. Κάτι ἀνάλογο συμβαίνει καί μέ τόν ισλαμισμό, ὅπου στόν προφήτη πιστεύουν καί οί σουνίτες καί οι σιίτες καί οι πάσης φύσεως φονταμενταλιστές, ώστόσο καί αὐτοί στή μακραίωνη ίστορία τους φρόντισαν νά καταδείξουν τίς μεταξύ τους διαφορές, όχι μόνο μέ τίς θεολογικές έρμηνείες τοῦ Κορανίου

άλλά καί μέ ποτάμια αἵματος. Από τήν ἄλλη πλευρά, ὑπάρχει καί ἡ ἄποψη ὅτι τό Ισλάμ είχε σημαντική παρουσία στήν Ευρώπη καί αποτέλεσε συστατικό στοιχείο τοῦ ευρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ. Ἡ ἀναφορά στήν περίπτωση αὐτή γίνεται στό «δυτικό Ίσλάμ», στό Ίσλάμ τῆς Κόρδοβας καί τῆς Γρανάδας, πού απέχει πολύ από τό Ισλάμ τῆς Βαγδάτης, καί ὄχι μόνο γεωγραφικά. 'Απ' αὐτό τό Ἰσλάμ διαδίδεται ή άρχαία έλληνική φιλοσοφία, γραμματεία καί ἐπιστήμη στή Δύση πού μπολιάζει τούς νομιναλιστές, κι απ' αὐτούς γενικότερα τήν εὐρωπαϊκή φιλοσοφία και έπιστήμη. Έπίσης, ή έπικοινωνία ανάμεσα στίς δόρειες καί νότιες όχθες τῆς Μεσογείου, καθώς ανάμεσα στίς ανατολικές καί δυτικές δέν σταμάτησε ποτέ, παρ' όλο πού ο Κάρολος Μαρτέλος σταμάτησε τούς Αραβες στό Πουατιέ, ο Πορθητής κατέλαβε τήν Πόλη ή οι χριστιανοί σταμάτησαν τούς Τούρκους μπροστά στή Βιέννη καί τούς καταναυμάχησαν στή Ναύπακτο. Έπίσης, τά Βαλκάνια γιά πολλές έκατονταετίες ανήκαν στήν 'Οθωμανική Αὐτοκρατορία καί τό Ισλάμ, τό όποῖο, ὡς ἐκ τούτου, εἶχε ἰσχυρή πολιτική, θρησκευτική καί πολιτιστική παρουσία. Ποιός μπορεῖ να ὑποστηρίξει ὅτι τά Βαλκάνια δέν ἀνήκουν στήν Ευρώπη ή ότι ή Ευρώπη σταματᾶ ἐκεῖ πού χάραξε ο αυτοκράτορας Θεοδόσιος τή διαχωριστική γραμμή τῆς Δυτικῆς καί 'Ανατολικῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας, κάπου στό πρόσφατα ματοβαμμένο Mó-

Έπιπλέον ὁ ἴδιος ὁ χριστιανισμός λειτούργησε καί ώς στοιχεῖο διάκρισης μεταξύ τῆς ὀρθόδοξης χριστιανικῆς ᾿Ανατολῆς καί τῆς, κατά κύριο λόγο, καθολικῆς χριστιανικῆς Δύσης. Στήν προκειμένη περίπτωση ἐξοδελίστηκε τό κύριο ἐπιχείρημα τῶν Δυτικῶν, ἡ χριστιανοσύνη, καί δημιουργήθηκε νέα ἀντίθεση, αὐτή τῆς ᾿Ανατολῆς καί Δύσης. Ὁ Δυτικοευρωπαῖοι υἰοθέτησαν κάποιες ἀξίες μέ τίς ὁποῖες διαφοροποιήθηκαν ἀπό τήν ᾿Ανατολή καί πρόδαλαν τήν ἀνωτερότητά τους. Εἰναι χαρακτηριστικό ὅτι ἡ αἰγυπτιακή ἐκστρατεία τοῦ Ναπολέοντα Βοναπάρτη λειτούργησε ὡς γέφυρα γιά τή μεταγενέστερη ἀποικιοκρατία, καθώς συνδύασε

τή στρατιωτική κατάκτηση μέ τήν ἐπιστημονική ἐξερεύνηση. Ο ἰμπεριαλισμός τοῦ 19ου αἰ. ἀπέσπασε τήν ἰδεολογική του δικαίωση μέσω τῆς πεποίθησης τῆς ἀνωτερότητας τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ καὶ τῆς ὑπεροχῆς τῶν ὅπλων καὶ τῆς τεχνολογίας τοῦ δυτικοῦ κόσμου. Εἰναι προφανές συνεπῶς ὅτι ἡ ἀντίθεση χριστιανισμοῦ-Ἰσλάμ λειτουργοῦσε κατά περίσταση καὶ, ὅπου αὐτό δέν ἴσχυε, λειτουργοῦσε ἡ ἀντίθεση Δύσης -Ἰκνατολῆς, δασιζόμενη σέ κάποιες ἀξίες τῆς Δύσης, στίς ὁποῖες θά ἐπανέλθουμε.

Μιά ἄλλη αντίθεση πού προσδιόριζε τόν εὐρωπαϊκό πολιτισμό καί τήν ανωτερότητά του έναντι των άλλων ήταν αὐτή μεταξύ τοῦ πολιτισμοῦ καί τῆς βαρβαρότητας, ή όποία, άρχετές φορές, μετεξελίχθηκε σέ άντίθεση λευκής καί μή λευκής φυλής. Χαρακτηριστικός σταθμός τῆς ἀντίληψης αὐτῆς ἦταν οι γεωγραφικές ἀνακαλύψεις. Οι Ευρωπαΐοι πού ἔφθασαν στήν 'Αμερική καί τήν Ίνδία θεώρησαν τούς έαυτούς τους ανώτερους καί δικαίωσαν τή ρατσιστική καί δίαιη συμπεριφορά απέναντι στούς ίθαγενεῖς, περιφρονώντας τόν πολιτισμό καί τίς άξίες τους. Πρόσχημα τῶν Εὐρωπαίων ἦταν ο έκπολιτισμός τῶν δαρδάρων. Ώς προέκταση τῆς συμπεριφορᾶς αὐτῆς πρέπει νὰ θεωρηθεῖ ἡ ἀποικιοκρατία, ή έκμετάλλευτη, δηλαδή, τοῦ έξωευρωπαϊκοῦ χώρου από τα ευρωπαϊκά κράτη καί ή δημιουργία τεράστιων οίκονομικῶν ἀνισοτήτων. Καί στήν περίπτωση, όμως, αὐτή τά κράτη τῆς Εὐρώπης ὄξυναν τόν μεταξύ τους ανταγωνισμό για τήν απόκτηση περισσότερων αποικιών. Παρά ταῦτα, οι Εὐρωπαῖοι, κατασκευάζοντας σχήματα ένότητας καί έτερότητας, δικαίωναν τήν ἐπιθετική στάση τους.

Ο εύρωπαϊκός πολιτισμός, ἐκτός ἀπό τούς προαναφερόμενους προσδιορισμούς μέ τό ἕτερο, μέ τό μή εὐοωπαϊκό, επεδίωξε καί νά αὐτοπροσδιοριστεῖ ἀπό κάποιες ιδιότητες-άξίες πού διατυπώθηκαν από τό κίνημα τοῦ Διαφωτισμοῦ. Παρά τό γεγονός ὅτι ἀρκετοί έκπρόσωποι τοῦ Διαφωτισμοῦ διακρίνονται ἀπό ἕναν κοσμοπολιτισμό (μέ κορυφαΐο τῆς τάσης αὐτῆς τόν Βολταῖρο) καί ἀναθεωροῦν τή διάκριση Εὐρωπαίων καί μή Ευρωπαίων, εντούτοις, με τίς απόψεις καί θεωρίες τους συντέλεσαν στή σχηματοποίηση κάποιων χαρακτηριστικῶν, μέ τά ὁποῖα προσδιορίστηκε ὁ εὐρωπαϊκός πολιτισμός. Οι διανοούμενοι τοῦ Διαφωτισμοῦ ἀπέδιδαν στήν έννοια «εὐρωπαϊκός πολιτισμός» ένα πολιτισμικό παρελθόν ή μιά ευρωπαϊκή παράδοση πού σηματοδοτούσε τήν ίδέα τῆς προόδου τῆς ανθρωπότητας. Επομένως, σύμφωνα μέ τήν ἄποψη αὐτή, τό ἱστορικό παρελθόν τῆς Εὐρώπης ὑπονοοῦνταν ὡς ἐνιαῖο. Ἡ σηματοδότηση, όμως, αὐτή δέν εἶναι ἰδιαίτερα ἰσχυρή, καθώς τό παρελθόν τῆς Εὐρώπης αντλεῖται από τήν παράδοση τῶν κρατῶν καί, κατά συνέπεια, ἡ κοινή εὐρωπαϊκή παράδοση φαίνεται προϊόν ὑπεργενίκευσης κάποιων ομολογουμένως κοινῶν χαρακτηριστικῶν.

Ώστόσο, τό κίνημα τοῦ Διαφωτισμοῦ διατύπωσε κάποιες ἰδιότητες-ἀξίες, οἱ ὁποῖες καταγράφηκαν στή συνέχεια ἀπό τούς Δυτικοευρωπαίους, κυρίως, καί ἀπονέχεια ἀπό τούς Δυτικοευρωπαίους και ἀπό το διατικοευρωπαίους και δια

τέλεσαν κατά κάποιον τρόπο σημαία τους. Αὐτές οί άξίες είναι ὁ οἰκονομικός φιλελευθερισμός, ἡ έλευθερία καί ή δημοκρατία ώς έγγενεῖς ἔννοιες τῆς εὐρωπαϊκῆς παράδοσης καί κουλτούρας καί ή συνακόλουθη αντίθεση μέ τήν αὐταρχική διακυβέρνηση, ή ὁποία πίστευαν ότι δέν ταιριάζει σέ έλεύθερους άνθρώπους. Ό οίχονομικός φιλελευθερισμός ή οίκονομικός άτομικισμός διατυπώθηκε πρῶτα ἀπό τόν "Ανταμ Σμίθ κατά τή διάρκεια τοῦ εὐρωπαϊκοῦ Διαφωτισμοῦ καί ὑποστηρίχθηκε καί από μεταγενέστερους, μέ μικρές τροποποιήσεις, ὅπως τόν Francois Quesnay καί τούς φιλελεύθερους οικονομολόγους τοῦ 19ου αἰ., Τζ. Μ. Σαί, Κάριο Κατάνεο, Τζ. Σ. Μίλ. Στήν ἀξία αὐτή, τοῦ οἰκονομικοῦ φιλελευθερισμοῦ, προσδιορίστηκε καί προσδιορίζεται ὁ δυτικοευρωπαϊκός πολιτισμός καί, σύμφωνα μέ τούς θεωρητικούς του, στό σύστημα αὐτό ὀφείλει τήν ὑπεροχή του, τήν πρόοδο καί τήν ἀνάπτυξή του.

Η άτομική έλευθερία καί ή δημοκρατία προσδιόρισαν τόν εὐρωπαϊκό πολιτισμό ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Μαchiaveli μέχρι τήν αντιχομμουνιστική Δυτική Ευρώπη καί στίς μέρες μας. Οι άξίες αὐτές χρησιμοποιήθηκαν επιλεκτικά ἀπό τούς ἰσχυρούς τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης, καθώς ἀνήγαγαν τούς ἑαυτούς τους, τούς Δυτικοευρωπαίους, σέ διακεκριμένους πολίτες α΄ κατηγορίας, πού δέν τούς ταίριαζαν μορφές αὐταρχικῆς διακυβέρνησης. Ταυτόχρονα, αποδέχονταν ή καλύτερα ἐπέβαλαν αὐταρχικές μορφές διακυβέρνησης γιά τούς άλλους, τούς μή Εύρωπαίους, τούς οποίους θεωροῦσαν κατώτερους καί ἀνάξιους γιά τίς παραπάνω άξίες. Ή πραγματικότητα αὐτή ἀναδείχνυε τήν αἴσθηση ἀνωτερότητας καί ίδιαιτερότητας πού είχαν οι Εύρωπαῖοι γιά τους έαυτούς τους καί, συγχρόνως, δικαίωνε τήν αποικιοκρατία καί τήν ἀντίθεση μέ τόν «ἀνατολικό δεσποτισμό».

Οἱ ἰδιότητες-ἀξίες αὐτές τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ, πού προβλήθηκαν έντονα από τή Δυτική Ευρώπη, τόν απομακρύνουν από κάθε ανατολική κληρονομιά καί, συνεπῶς, καί τή δυζαντινή. Χαρακτηριστικό εἶναι τό γεγονός ὅτι οἱ ελληνες εὐρωπαϊστές τοῦ Νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ, μέ κύριο ἐκπρόσωπο τόν 'Αδ. Κοραῆ, ἀγνοοῦσαν τό Βυζάντιο καί τήν κληρονομιά του, όταν άναφέρονταν στόν έλληνικό πολιτισμό. Η ἄποψη αὐτή ὅμως εἶναι ὑπονομευτική γιά τήν ἐνότητα τοῦ εύρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ, καθώς ἐκλαμβάνει τή Δυτική Εὐρώπη ώς πρότυπο καί προσδίδει στήν Κεντρική καί Ανατολική Εὐρώπη ἕναν ρόλο ὑποταγμένου ἀκόλουθου καί μιμητῆ. Έπομένως, ἡ ἐνότητα τῆς εὐρωπαϊκῆς ίστορίας (μέ τά ὅποια γενικά χαρακτηριστικά) ή ἡ εύρωπαϊκή ταυτότητα (μέ τίς ὅποιες ὑπεργενικεύσεις) διαταράσσονται όταν ή Δυτική Εύρώπη αποσχίζεται πολιτιστικά ἀπό τήν ὑπόλοιπη ἤ ὅταν ἀφαιρετικά ὁ εὐρωπαϊκός πολιτισμός περικλείει μερικά κράτη τῆς Εύρώπης καί ὑποτιμᾶ ἤ ἀντιστρατεύεται τά ὑπόλοιπα. Ή ἀποχή αὐτή ἐνισχύει ἀκόμα περισσότερο τήν ἀποκλειστικά γεωγραφική έννοια της Ευρώπης.

Τήν προαναφερθείσα ἄποψη τῆς δυτικοευρωπαϊκῆς πολιτισμικῆς ἡγεμονίας ἀμφισβήτησαν ἔντονα οἱ ἰστο-

οικοί τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης. Αὐτοί, ἀναφερόμενοι στήν πολιτιστική παράδοση τῆς Εὐρώπης, ἐστιάζουν τό ἐνδιαφέρον τους στήν ἀδιάσπαστη συνέχεια τῆς ὀρθόδοξης χριστιανοσύνης, ἡ ὁποία μέσω τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας μπορεῖ νά ἀναχθεῖ στίς ἀρχαιοελληνικές ἀπαρχές τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ. Ἐπίσης, ἐμμένουν στόν καθοριστικό ρόλο πού διαδραμάτισαν οἱ σλαδικοί λαοί στήν ἐξάπλωση τῆς χριστιανικῆς θρησκείας πρός τά ἀνατολικά καί, συνεπῶς, στή διεύρυνση τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ. 'Ανεξάρτητα ἀπό τό δαθμό ἐγκυρότητας καί ἀξιοπιστίας τῶν ἑρμηνειῶν αὐτῶν, αὐτό πού μᾶς ἐνδιαφέρει ἐδῶ καί ὀφείλουμε νά κρατήσουμε εἶναι ἡ διάσταση τῶν ἀπόψεων τῶν ἱστορικῶν τῆς 'Ανατολῆς καί τῆς Δύσης στόν τρόπο πρόσληψης τῆς ἱστορίας τῆς Εὐρώπης.

Από τήν άλλη πλευρά, ή συγκρότηση τῶν ἐθνῶνκρατῶν στήν Εὐρώπη τούς δύο τελευταίους αἰῶνες καί ή χυριαρχία τους στήν ίστορία της είχαν άμεσες έπιπτώσεις στή σημασιοδότηση τῆς ἔννοιας «Εὐρώπης». Ή ἔννοια «Εὐρώπη», ὅπως ἡταν λογικό, ὑποτάχθηκε στήν παντοδυναμία τοῦ ἔθνους-κράτους καί δέν ἀποτελοῦσε παρά μόνο γεωγραφικό προσδιορισμό ή προσχηματική ἀφορμή για κάποιες πολιτικές, ὅσων ἀνήκαν στό χῶρο αὐτό. Ἔτσι, ἡ ἔννοια «Εὐρώπη» χρησιμοποιήθηκε ώς συνώνυμο τοῦ ἰμπεριαλισμοῦ τῶν εὐρωπαϊκῶν κρατῶν, πού σηματοδοτοῦσε τήν οἰκονομική καί πολιτική ἰσχύ αὐτῶν τῶν κρατῶν σέ παγκόσμιο ἐπίπεδο. Τά εὐρωπαϊκά κράτη, ἐκμεταλλευόμενα τήν ίσχύ τους, διείσδυσαν όχι μόνο έδαφικά, άλλά καί οίκονομικά στίς οίκονομικά άσθενεῖς καί έξαρτημένες χῶρες. Ἡ ἐδαφική αὐτή καί οἰκονομική διείσδυση τῶν ίσχυρῶν εὐρωπαϊκῶν κρατῶν πρός τά ἀσθενῆ δικαιώνονταν από τούς Εύρωπαίους, μέ τό γνωστό ἐπιχείρημα τῆς ἀνωτερότητάς τους καί τῆς «ἀποστολῆς» τους νά ἐκπολιτίσουν τούς κατώτερους λαούς. Έτσι, δικαιωνόταν ή ἀποικιοκρατία καί ὁ ἰμπεριαλισμός τῶν ίσχυρῶν εὐρωπαϊκῶν κρατῶν.

②στόσο, ἡ «ἀνωτερότητα» τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ (δυτικοῦ) δέν δικαιωνόταν ἀπό τά πράγματα. Ὁ ἀποικιακός ἀνταγωνισμός πού ὀξύνθηκε στίς ἀρχές τοῦ 20οῦ αἰ. καί οἱ πρωτόγνωρες ἐθνικιστικές ὑπερβολές μετέτρεψαν τήν Εὐρώπη σέ πεδίο μάχης. Ἡ ἐξέλιξη αὐτή δρισκόταν σέ κατάφωρη ἀντίθεση μέ κάθε ἀξίωση ἀνωτερότητας τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ. Οἱ θηριωδίες ἰδιαίτερα τοῦ ναζισμοῦ καί τοῦ φασισμοῦ προκάλεσαν ἀποστροφή, καθώς ὁ ἐθνικισμός κατάφερε νά φθάσει στό ἀρνητικότερο σημεῖο παροξυσμοῦ. Ταυτόχρονα, ἡ ἔξαρση αὐτή τῶν ἐθνικισμῶν καί οἱ ὑπερβολές τους λειτουργοῦσαν σαφῶς ἐναντίον κάθε ἔννοιας ἑνοποίησης τῆς Εὐρώπης.

Οἱ ἐθνικιστικοί, ἐθνικοί, φυλετικοί καί θρησκευτικοί διωγμοί πού ἐξαπολύθηκαν στήν Εὐρώπη κατά τή διάρκεια τοῦ Μεσοπολέμου κατέδειξαν ὅτι τό χαρακτηριστικό γνώρισμα τῆς εὐρωπαϊκῆς ἱστορίας δέν εἶναι ἡ ἐνσάρκωση τῆς ἐτερότητας ἀλλά ὁ ἀποκλεισμός της. Ἡ Εὐρώπη, ἀντί νά ἐπιδιώκει τήν ἐνσωμά-



τωση τῆς ἐτερότητας, ὥστε νά ἐπιτύχει τήν ὑπέρδαση τῶν στενῶν ἐθνικῶν ὁρίων, περιχαρακωνόταν. Κάτι ἀνάλογο συνέβη καί μέ τίς ἀπόπειρες τῶν νεοφασιστῶν στίς δεκαετίες τοῦ 1960 καί 1970, οἱ ὁποῖες ἀποσκοποῦσαν στήν ὑπέρβαση τῆς περιθωριοποίησής τους μέ τίς ἐκκλήσεις πού ἀπηύθυναν γιά τήν ὑπεράσπιση μιᾶς ρατσιστικῆς «λευκῆς Εὐρώπης». Κάτι ἀνάλογο συμβαίνει καί στίς μέρες μας μέ τίς πολιτικές τῆς στεγανοποίησης τῆς Εὐρώπης ἔναντι τῶν κυμάτων τῶν προσφύγων, πού προέρχονται από τήν Ανατολική Ευρώπη καί τήν πρώην Γιουγκοσλαβία.

Ή αντίληψη αὐτή τοῦ αποκλεισμοῦ καταδεικνύει τήν περιορισμένη καί ιδιοτελή έννοια πού αποδίδεται στήν ἔννοια «Εὐρώπη», καθώς καί τό δυτικόστροφο χαρακτήρα τῆς εὐρωπαϊκῆς πολιτισμικῆς παράδοσης. Ή ταύτιση τῆς ἔννοιας τῆς Εὐρώπης μέ τή Δυτική Εὐρώπη ένισχύθηκε ακόμη περισσότερο μέ τή Συνθήκη τῆς Ρώμης στίς 25 Μαρτίου 1957, όταν ιδούθηκε ή Εύρωπαϊκή Κοινότητα (ΕΟΚ). Η συνεργασία τῶν ἐθνῶνκρατῶν τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης παρακινήθηκε ἀπό τόν Ψυχρό Πόλεμο, από κάποιο, δηλαδή, αντίπαλο δέος. Η συνεργασία αὐτή, πού εἶχε καί τήν ὑποστήριξη τῶν ΗΠΑ, οικοδομήθηκε πάνω στήν αντιπαράθεση μέ τά κομμουνιστικά κράτη. Τό στοιχεῖο τῆς ἀντίθεσης ἡ τοῦ φόδου πρός τά κράτη αὐτά φαινόταν νά ὑπερίσχυε τοῦ ὅποιου στοιχείου συνέβαλε στήν ένοποίηση καί προωθοῦσε τήν ἰδέα τῆς Εὐρώπης. Ἐξάλλου, αὐτό δείχνει καί ή προθυμία τῶν ΗΠΑ νά συμβάλλει σ' αὐτή τή συνεργασία, ἐνῶ, κατά τό παρελθόν, δέν ἔβλεπε μέ καλό μάτι τήν προοπτική συνεργασίας τῶν εὐρωπαϊκῶν κρατῶν.

'Ωστόσο, ἡ Εὐρωπαϊκή Ένοποίηση παρέμενε τό ζητούμενο σ' ἔνα χῶρο, ὅπου κυριαρχοῦσαν οἱ ἐθνικές ταυτότητες, ἀφ' ἐνός, καί οἱ δαιμονολογίες, ἀφ' ἑτέοου, γιά τόν κομμουνιστικό κίνδυνο. Ή λειτουργία, συνεπῶς, τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένοποίησης ἦταν ὑποκριτική

καί αντιφατική, καθώς, ὅπως προαναφέρθηκε, ἐνθάρουνε τόν αποκλεισμό της ετερότητας και αποθάρουνε τήν ενσωμάτωση. Στό πλαίσιο αὐτό, ἡ εμμονή στή δυτικόστροφη εύρωπαϊκή παράδοση καί ο σφετερισμός τῆς ἱστορικῆς προόδου ἀπό τή Δύση δέν μπορεῖ νά όδηγήσει σέ εὐρωπαϊκή ένοποίηση, καθώς διαιρεῖ τά έθνη σέ ανώτερα καί κατώτερα. Ή διαδικασία ένοποίησης τῆς Εὐρώπης καί δημιουργίας Εὐρωπαίων πολιτῶν δέν εἶναι μιά διαδικασία ἄνωθεν, μέ ἐπιλογές καί ἀποκλεισμούς, ἀλλά μιά διαδικασία ἐνεργοποίησής τους μέσα από θεσμικούς διαύλους. Ή διαδικασία αὐτή δέν θά πρέπει νά ἀναιρεῖ τό ἐθνικό παρελθόν, καί πολύ περισσότερο νά τό ὑποτιμᾶ, ἀλλά νά ἐπιδιώκει νά τό ἐντάξει σέ ἕνα ἀνώτερο σύνολο.

 Woolf St., «Υπάρχει ἐνότητα στήν Εὐρωπαϊκή Ίστορία καί ταυτότητα;», περιοδ. Σύγχρονα Θέματα, τχ. 60-61, σ. 42.

2. O. Geoffrey Barraclough, European Unity in Thought and Action, Blackwell, Oxford 1963, o. 3-6.

3. Έλεφάντης "Αγγ., «Ίσλάμ καί Εὐρώπη», έφ. Έπο- $\chi \dot{\eta}$ , 6/4/1977.

4. Fourier J.B., Preface historique (1810). Decription de l' Egypte, 20 τόμοι, Paris 1809-1828, Antiquites 1, Planches, o. V-VI.

5. Romiane K., L'Europe et ses nations, Gallimard, Paris 1900.

6. The Common Christian Roots of the European Nations, 2 τόμοι, Le Monnier, Ferinze 1982. Συνέδριο πού ὀργανώθηκε ἀπό τό Παπικό Πανεπιστήμιο τοῦ Λατερανοῦ καί τό Καθολικό Πανεπιστήμιο τοῦ Dulbin γιά τήν ενότητα τῆς χριστιανικῆς Εὐρώπης.

7. Woolf St., ő.π., σ. 50.

8. "O.π., σ. 51.

9. Cheles L., Ferguson R., Vaughan N., Neofascism in Europe, Longmann, London 1991.

# ΕΙΝΑΙ ΚΡΥΟΣ Ο ΧΕΙΜΩΝΑΣ ΣΤΙΣ ΠΡΕΣΠΕΣ\*

τοῦ Γιώργου Σταθάχη

Στά σύνορα τῆς φύσης

ταν κάποιος ξεκινάει ἀπό τή Φλώρινα καί κινεῖται πρός τά βόρεια, ἀποκτᾶ πολύ γρήγορα τήν αἴσθηση ὅτι τό τοπίο ἀλλάζει. Πίσω του ἀφήνει μιά πεδινή περιοχή πού ἀναπτύσσεται άπό τή Φλώρινα πρός τό νότο καί φθάνει μέχρι τήν Κοζάνη, ἴσως καί νοτιότερα. Αὐτή ἡ πεδινή περιοχή είναι έντελῶς ἄχαρη, καθώς θυμίζει τά συνήθη τοπία τῶν πεδινῶν περιοχῶν πού βρίσκονται ἀνάμεσα σέ όρεινούς ὄγκους. Μπροστά του, ἀντίθετα, ἡ περιοχή είναι ὀρεινή καί γεμάτη ἀπό πυκνά δάση. "Υστερα από μιά διαδρομή περίπου 40 χιλιομέτρων μέσα από τόν πανέμορφο ορεινό όγκο ξεπροβάλλει τό έκπληκτικό τοπίο μέ τίς δύο λίμνες καί τό πλατό πού ὑπάρχει γύρω ἀπό τή μικρότερη ἀπό αὐτές. Οὐσιαστικά αὐτός ο ορεινός όγκος συγκροτεῖ το διαχωριστικό όριο ανάμεσα σέ δύο ἐντελῶς διαφορετικά φυσικά τοπία.

Οἱ διολόγοι πού ἔχουν μελετήσει τήν περιοχή¹ ἔχουν μιά ἐξήγηση γι' αὐτή τήν ξαφνική μεταδολή τοῦ τοπίου. Ἑδῶ ὁριοθετοῦν τή συνάντηση δύο διαφορετικῶν κλιματικῶν ζωνῶν: τῆς μεσογειακῆς καί τῆς κεντροευρωπαϊκῆς. Ἡ μοναδική σύνθεση τῆς χλωρίδας καί τῆς πανίδας τῆς περιοχῆς τῶν Πρεσπῶν ἀποδίδεται στή διπλή ἐπίδραση πού ἀσκοῦν οἱ δύο αὐτοί κλιματικοί κόσμοι. Προφανῶς ἀναφερόμαστε σέ μία ἀπό τίς πιό πλούσιες, ἄν ὄχι τήν πιό πλούσια, ἀπό τήν ἄποψη αὐτή, περιοχή τῆς Ἑλλάδας. Στό πλατύτερο κοινό ἡ ἰδιαιτερότητα τῆς φύσης τῶν Πρεσπῶν ἔχει γίνει γνωστή ἐξαιτίας τῶν σπάνιων πουλιῶν (στήν πραγματικότητα πρόκειται γιά 250 εἴδη), τά ὁποῖα καθώς κινοῦνται σέ μεγάλες ἀποστάσεις ἀνάμεσα στίς δύο κλιματικές ζῶνες χρησιμοποιοῦν τίς Πρέσπες ὡς τό χῶρο ἀναπαραγωγῆς τους.

\* Τό κείμενο αὐτό εἶχε γραφτεῖ τό 1997 καί παρουσιάστηκε στό συνέδριο τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσης τῶν ᾿Αγροτοκοινωνιολόγων στό Μεσογειακό Ἰνστιτοῦτο Χανίων. Δημοσιεύεται μέ ἀφορμή τήν συνάντηση τῶν πρωθυπουργῶν τῆς Ἑλλάδας, τῆς ᾿Αλδανίας καί τῆς FYROM στήν Πρέσπα.



Οί διολόγοι καί οἱ ὀρνιθολόγοι ἔχουν κάνει ἐξαιρετικές μελέτες πού περιγράφουν πῶς ἡ λίμνη, καί κυρίως οἱ ὑγρότοποι, καί ἡ ἀνθρώπινη δραστηριότητα στήν περιοχή ἔχουν συγκροτήσει ζωτικές άλυσίδες ἀναπαραγωγῆς τοῦ μοναδικοῦ αὐτοῦ οἰκοσυστήματος. Οἱ διαδικασίες δέν περιορίζονται στήν αὐτονόητη άλυσίδα τῶν διατροφικῶν συσχετίσεων τῶν διαφόρων εἰδῶν – τῶν ψαριῶν τῆς λίμνης, τῶν πουλιῶν καί τῶν διαφόρων φυτῶν. Καίριο ρόλο στήν άλυσίδα αὐτή ἔχουν οἱ ἀνθρώπινες δραστηριότητες: ἡ καλλιέργεια δημητριακῶν, τὸ κάψιμο τῶν καλαμιῶν, ἡ εἰδική κατη-



γορία τῶν νάνων ἀγελάδων πού ὑπάρχουν στήν περιοχή κλπ. Αὐτό πού τελικά οἱ μελέτες ὑπογραμίζουν εἶναι πώς ὁ τεράστιος πλοῦτος τῆς χλωρίδας καί τῆς πανίδας δέν εἶναι τό ἀποτέλεσμα τῆς «ἄγριας φύσης», ἀλλά ἀντίθετα ἡ ἀνθρώπινη δραστηριότητα ἔχει συμ-δάλει καθοριστικά στήν ὰειφορία καί τή διατήρηση τῶν ἰσορροπιῶν στό συγκεκριμένο οἰκοσύστημα.

#### Στά σύνορα τῆς ἱστορίας

Ή Πρέσπα βρίσκεται στά σύνορα τριῶν κρατῶν. Μετά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο οἱ πορεῖες αὐτῶν τῶν χωρῶν ἦταν διαφορετικές. Ἡ Ἑλλάδα, ἡ Γιουγκοσλα-δία καί ἡ ᾿Αλδανία βρέθηκαν νά ἀντιπροσωπεύουν τόσο τό διχασμό τῆς Εὐρώπης σέ Δύση καί ᾿Ανατολή, ὄσο καί τίς ἐντάσεις καί τούς διχασμούς πού ἀνα-

πτύχθηκαν στό πλαίσιο τοῦ κομμουνιστικοῦ κόσμου. Έτσι, καθώς οἱ τελευταῖοι Έλληνες ἀντάρτες περνοῦσαν τά σύνορα, αὐτά ἔμελλε νά κλείσουν πίσω τους γιά τρεῖς ὁλόκληρες δεκαετίες.

Ό πληθυσμός τῆς Πρέσπας μεταδλήθηκε πολλές φορές ὑπό τήν ἐπήρεια πολιτικῶν γεγονότων. Ἡ Πρέσπα ἐντάχθηκε στό ἐλληνικό κράτος τό 1913. Ἡ περιοχή εἶχε ἀρκετό σλάδικο πληθυσμό, ὁ ὁποῖος ἀποχώρησε σέ μεγάλα ποσοστά μετά τό τέλος τῶν Βαλκανικῶν Πολέμων. Λίγα χρόνια ἀργότερα τό κενό αὐτό κάλυψαν οἱ πρόσφυγες ἀπό τή Μικρά ᾿Ασία. Ἡ περιοχή ἐπιλέχθηκε ὡς τόπος ἐγκατάστασης τῶν προσφύγων καί ἔτσι πρόσφυγες μέ καταγωγή κυρίως ἀπό τόν Πόντο ἐγκαταστάθηκαν ἐκεῖ.

Στή διάρκεια τοῦ Ἐμφυλίου ἡ Πρέσπα δρέθηκε στό πλευρό τῶν ἀνταρτῶν καί τήν ἔξοδο τῶν ἀνταρτῶν



ακολούθησε ένα κύμα προσφύγων πρός τίς κομμουνιστικές χῶρες. Γιά τήν ἀκρίβεια ἡ περιοχή ἐρημώθηκε. Ο πληθυσμός της, ὁ ὁποῖος εἶχε αὐξηθεῖ σημαντικά στή διάρκεια τοῦ Μεσοπολέμου καί εἶχε φθάσει τούς 7.000 τό 1940, μειώθηκε μόλις σέ 1.000 κατοίκους τήν ἐπαύριο τοῦ Ἐμφυλίου. Στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ 1950 ἡ ἐλληνική κυβέρνηση μετακίνησε βλάχικο πληθυσμό στήν περιοχή προκειμένου, ὅπως ἔλεγε τό δασιλικό διάταγμα, νά ἐνισχύσει τό ἑλληνικό στοιχεῖο EXEĨ.

Ή περιοχή συμμετείχε σέ όλα τά δασικά μεταναστευτικά κύματα τῆς έλληνικῆς ὑπαίθρου. Στήν ἀρχή τοῦ αἰώνα εἶχε ὑπερπόντια μετανάστευση πρός τίς ΗΠΑ, ἐνῶ στή διάρχεια τῆς δεκαετίας τοῦ 1960 εἶχε μετανάστευση πρός τή Γερμανία καί τήν Αὐστραλία.

Έτσι ὁ πληθυσμός τῆς περιοχῆς δέν σταθεροποιήθη-

κε ποτέ. Διαδοχικές γενιές δρέθηκαν στή δίνη των πολιτικῶν γεγονότων, ἐνῶ ἡ μόνιμη οἰκονομική καχεξία τῆς περιοχῆς ἐνθάρρυνε ἀκόμα καί σέ ἤρεμες πολιτικές περιόδους τή φυγή καί τή μετανάστευση. Μέ αὐτή τήν έννοια πολύ μιχρό μέρος τοῦ πληθυσμοῦ ταυτίστηκε μέ τή συγκεκριμένη γεωγραφική περιοχή, καθώς στίς διαδοχές τῶν γενεῶν δέν ὑπῆρξαν σταθερά κοινωνικά, πολιτισμικά ή ἔστω γεωγραφικά σημεῖα ἀνα-

Στίς μέρες μας ὁ πληθυσμός τῆς Πρέσπας εἶναι περίπου 1.200 κάτοικοι. Υπάρχουν τρεῖς διακριτές ἐθνότητες: οἱ «Ντόπιοι», οἱ ὁποῖοι εἶναι κατά κανόνα δίγλωσσοι - χρησιμοποιοῦν δηλαδή καί τήν ἰδιαίτερη σλαδική διάλεκτο, οι Πόντιοι καί οι Βλάχοι. Οι τρεῖς αὐτές έθνοπολιτισμικές ὁμάδες ἔχουν περίπου ἰσομερή

παρουσία στό τοπικό πληθυσμό.

#### Στά σύνορα τῆς κοινωνίας

Οἱ διαδοχικές μετακινήσεις τοῦ πληθυσμοῦ ἀπό καί πρός τήν Πρέσπα έχουν κληροδοτήσει ένα χαστικό σύστημα άναφορικά μέ τήν ίδιοκτησία τόσο της γης όσο καί τῶν κατοικιῶν. Ἐνῶ κάποιες κοινότητες ἐρήμωσαν (τό 1940 ὑπῆρχαν 16), οἱ ἄλλες πού ἐπιδίωσαν δρέθηκαν αντιμέτωπες μέ τήν πολυμορφία των ίδιοκτησιακῶν καθεστώτων πού είχαν προκύψει ἀπό τίς πολιτικές καί οἰκονομικές ἐξελίξεις στήν περιοχή. Κατ' ἀρχάς ήταν οι συνήθεις δυσκολίες πού προκύπτουν από τή μετανάστευση. Ἡ ἰδιοκτησία γίνεται περίπλοκη όταν περνάει στή δεύτερη ἤ τρίτη γενιά ἀτόμων καί οίχογενειῶν πού βρίσκονται διάσπαρτες ἀνά τόν κόσμο: ἀπό τήν 'Αμερική, τήν Αὐστραλία καί τή Γερμανία μέχρι τήν Άθήνα, τή Θεσσαλονίκη καί τή Φλώρινα. Έπιπρόσθετα, ήταν σημαντικές οἱ ίδιοκτησίες πού περιῆλθαν στό κράτος μετά ἀπό τόν Ἐμφύλιο. Καθώς ή πλειοψηφία τοῦ πληθυσμοῦ ἦταν πολιτικοί πρόσφυγες, αὐτοί στερήθηκαν τήν ἰθαγένειά τους καί ταυτόχρονα ή περιουσία τους περιῆλθε στά χέρια τοῦ κράτους. Τό κράτος ὑποσχέθηκε γῆ καί σπίτια στούς Βλάχους πού ἔφερε στήν περιοχή στή δεκαετία τοῦ 1950. Αὐτό τό ἔπραξε χωρίς νά τούς παραχωρήσει, ὅμως, καί τήν ίδιοκτησία.

Στίς μέρες μας εἶναι σπάνιο κάποιος κάτοικος νά ἔχει ἰδιοκτησία μεγαλύτερη ἀπό 2-3 στρέμματα ἀγροτικῆς γῆς, ἐνῶ εἶναι σύνηθες κάτοικοι πρώτης ἡ δεύτερης γενιᾶς νά μένουν σέ σπίτια τά ὁποῖα ἀνήκουν στό κράτος. Τρία προγράμματα ἀναδιανομῆς τῆς γῆς πού ἐπιχειρήθηκαν στό διάστημα ἀπό τό 1959 μέχρι τό 1979 συνέβαλαν ἐλάχιστα στήν ἀλλαγή τῆς εἰκόνας τῆς ἀγροτικῆς ἰδοκτησίας. Ἔτσι, ἀκόμη, καί σήμερα ὁ μέσος ὅρος τῆς ἀγροτικῆς ἰδιοκτησίας εἶναι μόλις 2,5 στρέμματα ἐνῶ ὁ κατακερματισμός τῶν μικρῶν αὐτῶν ἰδιοκτησιῶν εἶναι πολύ ὑψηλός (7 ἀγροτεμάχια γιά κά-

θε ίδιοκτησία).

Ή πολυεθνοτική σύνθεση τοῦ τοπικοῦ πληθυσμοῦ ἀκριδῶς στά σύνορα τριῶν «ἐχθρικῶν» κρατῶν ὁδήγησε στή διαμόρφωση ἐνός πολιτικοῦ καθεστῶτος ἐξαιρετικά αὐταρχικοῦ στίς δεκαετίες τοῦ 1950 καί τοῦ 1960. ᾿Αν τότε ὁ πολιτικός αὐταρχισμός ἦταν διάχυτος στήν ἐλληνική ἐπικράτεια, ἐδῶ προσέλαβε τήν πιό ἀκραία του μορφή. Ἡ περιοχή θεωρήθηκε ὡς μεγίστης στρατιωτικῆς σημασίας καί ἡ πρόσβαση σέ αὐτή ἀπαιτοῦσε τήν ἄδεια τῶν στρατιωτικῶν ἀρχῶν. Ἔτσι μέχρι τό 1968 καί πρακτικά μέχρι τό 1974 δέν ὑπῆρχε ἐλεύθερη πρόσβαση στήν περιοχή.

Ό ἀπομονωτισμός τῆς περιοχῆς συνοδεύτηκε φυσικά ἀπό τόν ἄμεσο καί ἀσφυκτικό ἔλεγχο τοῦ τοπικοῦ πληθυσμοῦ καί τή διττή μέριμνα τῆς διατήρησης τῆς ἐλληνικότητας καί τῆς προστασίας ἀπό τή σλάβικη ἐπιρροή. Καθώς οἱ ἀντιλήψεις τῆς ἐποχῆς περί ἐλληνικότητας ἦταν ἀναπόφευκτα χονδροειδεῖς, οἱ ἰδιαιτερότητες τῶν ἐθίμων ἀποτελοῦσαν μόνιμο πεδίο προστρι-

δῶν. Όπως ἐνθυμοῦνται πολλοί κάτοικοι τῆς περιοχῆς ἕνας δλάχικος γάμος συχνά θά ἐρέθιζε τίς ἐποπτεύουσες ἀρχές, οἱ ὁποῖες τόν διέκοπταν καθώς τό τελετουργικό κρινόταν ὡς μή ἐλληνικό. Ἐνῶ τό δίκτυο πληροφοριοδοτῶν ἦταν ἰδαίτερα ἐκτεταμένο προκειμένου νά ἐλέγχει τούς ὕποπτους γιά φιλοσλαδισμό ντόπιους.

'Ακόμα καί στίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1990, κατά τήν παραμονή μου στή Πρέσπα συχνά δεχόμουν «φιλικές συμβουλές» νά ἀποφεύγω συγκεκριμένους ἀνθρώπους ἐπειδή θεωροῦνταν ὕποπτοι γιά φιλοσλαβομακεδονικές θέσεις. Ἡ τό συνηθισμένο κήρυγμα μετά ἀπό τήν κυριακάτικη λειτουργία, καταναγκαστική ἔτσι κι ἀλλιῶς λόγω τῶν ἐκκωφαντικῶν μικροφώνων, θά ὑπενθύμιζε στούς κατ' ἀνάγκην ἀκροατές πώς ὁ κίνδυνος γιά τήν ἐλληνοχριστιανική ταυτότητα παρέμενε ἀπό βορρά, ἐνῶ ἐπί μακρόν θά ἀνέλυε τίς συμφορές πού αὐτός εἶχε ἐπιφέρει κατά τό παρελθόν.

λεμο.

Έτσι σ' όλη τή μεταπολεμική περίοδο μέχρι τίς μέρες μας ήταν οι συνεταιριστικές όργανώσεις τῆς Φλώρινας πού τυπικά τουλάχιστον κάλυπταν τήν περιοχή,
ἐνῶ κάποιες ἄλλες ὑποτυπώδεις ὀργανώσεις ὑπῆρξαν
μόνο στά χαρτιά. Μόλις στά τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ
1980 ἐμφανίστηκαν, μέ ἀφορμή ὀρισμένα ἔργα πού ἔγιναν στήν περιοχή, κάποιες πρῶτες ἐνώσεις (μέ τήν
ἴδρυση ἐνός ξενώνα ἰδρύθηκε ὁ γυναικεῖος συνεταιρισμός πού ἀνέλαδε τή διαχείρισή του).

Ή μικρή κοινωνία τῆς Πρέσπας, καθώς στερήθηκε γιά δεκαετίες τούς πιό στοιχειώδεις συλλογικούς θεσμούς, παρέμεινε βαθιά κατακερματισμένη καί στό έσωτερικό της. Ή ἀποδιάρθρωση αὐτή ἐπέτεινε τίς τοπικές διαφορετικότητες καί ἐνίσχυσε τήν ἀκραία πα-

θητικότητα τοῦ τοπικοῦ πληθυσμοῦ.

#### Ό μικρόκοσμος τῶν κρατικῶν ἔργων

Από τήν ἄλλη πλευρά οἱ πρωτοβουλίες τοῦ τοπικοῦ κράτους, δηλαδή τῆς νομαρχίας, ἦταν ἀρκετές, ἄν καί στίς περισσότερες περιπτώσεις ἦταν πλήρως ἀποτυχημένες. Όπως εἶναι γνωστό, γιά πολλές δεκαετίες τό έλληνικό κράτος ἔχει σαφῶς ταυτίσει τίς ἀναπτυξιακές του παρεμβάσεις μέ τά δημόσια ἔργα: δρόμοι, λιμάνια, γήπεδα, ἀεροδρόμια, πανεπιστήμια ἤ ὅτιδήποτε χτίζεται ἀποτελεῖ τήν ἀπόλυτη εἰδίκευσή του. ἀντίθετα τό ίδιο τό κράτος εἶναι ἐξαιρετικά ἀναποτελεσματικό ὅταν πρόκειται νά ἀσχοληθεῖ μέ τίς ποιοτικές πλευρές τῆς ἀνάπτυξης: τό οἰκιστικό καί τό φυσικό περιβάλλον

ἤ τίς πιό σύνθετες μορφές προγραμματικότητας πού νά περιλαμβάνουν οἰκονομικές καί κοινωνικές παραμέ-

τρους.

Αὐτά τά τυπικά χαρακτηριστικά τῶν προγραμματικῶν παραδόσεων τοῦ ἐλληνικοῦ κράτους ἔχουν ἀποδεῖ μοιραῖα γιά τήν περιοχή. Κάθε λίγα χρόνια δημόσια χρήματα ξοδεύονταν σέ συγκεκριμένα ἔργα προκειμένου νά ὑποδηλώνουν τό ἐνδιαφέρον τοῦ κράτους γιά τήν περιοχή. Μόνο πού τά συγκεκριμένα ἔργα στίς περισσότερες περιπτώσεις ἦταν ἄστοχες συλλήψεις που ἀπέδησαν ἐντελῶς ἀναποτελεσματικές.

Ο κατάλογος τῶν ἔργων αὐτῶν εἶναι ἐνδεικτικός:

– ἡ κατασκευή ἀρδευτικοῦ δικτύου τό ὁποῖο ὑλοποιήθηκε σέ δύο διαδοχικές φάσεις, στά μέσα τῶν δεκαε-

τιῶν τοῦ 1960 καί τοῦ 1980.

- ὁ σταθμός παραγωγῆς γόνου ψαριῶν (κατασκευάστηκε τό 1984-86, χωροθετήθηκε στόν πυρήνα τοῦ Ἐθνικοῦ Δρυμοῦ καί δέν λειτούργησε ποτέ)

- τό ἐργοστάσιο κονσερβοποιίας τοῦ τοπικοῦ ψαριοῦ

(ἔκλεισε μετά ἀπό λίγα χρόνια λειτουργίας).

- ὁ μικρός ξενώνας πού δόθηκε στόν γυναικεῖο συνεταιρισμό·

τό ἐργοστάσιο συσκευασίας τῶν φασολιῶν (κατασκευάστηκε τό 1986 καί δέν λειτούργησε ποτέ)

τό ξηραντήριο καλαμποκιοῦ, τό ὁποῖο δέν λειτούργησε ποτέ καθώς δέν προχώρησε ἡ καλλιέργεια τοῦ καλαμποκιοῦ.

δύο ἰδιωτικές ἐπενδύσεις (λατομεῖο μαρμάρου καί ἐκτροφή ζώων κατάλληλων γιά τή γουνοποιία. Καί τά δύο ἔκλεισαν μετά ἀπό λίγο)

τό κλειστό γυμναστήριο πού κατασκευάστηκε καταμεσίς στό ὑπέροχο τοπίο ἀνάμεσα στή Μικρή καί τή Μεγάλη Πρέσπα:

τέλος, οἱ πολύ γνωστές φαντασμαγορικές πολιτιστικές ἐκδηλώσεις πού διοργανώνονται κάθε καλοκαίρι.

Ή πιό σημαντική ὅμως παρέμδαση στήν περιοχή ἦταν τό προεδρικό διάταγμα τοῦ 1974, τό ὁποῖο χαρακτήρισε τίς Πρέσπες Ἐθνικό Δρυμό. Αὐτό ἔγινε μετά ἀπό πίεση διεθνῶν ὀργανισμῶν καί οἰκολογικῶν ὀργανώσεων. Εἶχε προηγηθεῖ ἡ ἀνακάλυψη τῆς περιοχῆς ἀπό Γάλλους ὀρνιθολόγους καί ἡ δημοσιοποίηση τῶν εὐρημάτων τους γιά τήν ἰδιαίτερη σημασία τῆς περιοχῆς. "Όπως γίνεται συνήθως στίς περιπτώσεις αὐτές, μπορεῖ τό κράτος νά ἐξέδωσε τό διάταγμα αὐτό, ἀλλά στή συνέχεια ἀπέφυγε νά ἐκδώσει τήν εἰδική νομοθεσία ἡ ὁποία θά ρύθμιζε τό καθεστώς λειτουργίας καί διαχείρισης τοῦ Δρυμοῦ. Έτσι τό νομικό πλαίσιο παρέμεινε ἡμιτελές καί φυσικά δέν ἰδρύθηκε ποτέ κάποιος ὀργανισμός πού θά ἀναλάμβανε τή διαχείριση τοῦ Ἑθνικοῦ Δρυμοῦ.

#### Ό μικρόκοσμος τῆς ἀνάπτυξης

Ό χειμώνας εἶναι πολύ κρύος στήν Πρέσπα. Ἡ περιοχή καλύπτεται πολλούς μῆνες ἀπό χιόνι καί ἡ μικρή λίμνη παγώνει. Οἱ κάτοικοι τῆς περιοχῆς ἔχουν ἐπιδιώ-

σει ἐπί δεκαετίες μέσα ἀπό διαδικασίες πού ὰξιοποιοῦσαν ὁτιδήποτε πρόσφερε τό περιβάλλον, ἀλλά μέ τρόπους πού ἀντιστοιχοῦσαν περισσότερο σέ μιά οἰκονομία ἀναπαραγωγῆς παρά σέ μιά ἐμπορευματική οἰ-

κονομία.

Τό ἐκπληκτικό διβλίο τοῦ Γιώργου Κατσαδωράκη,² διολόγου, πού ἔχει ζήσει γιά πολλά χρόνια στήν Πρέσπα, περιγράφει μέ ἐξαιρετική διαύγεια τό πῶς ἡ τοπική διαφοροποίηση τῆς παραγωγῆς καί οἱ τεχνικές πού χρησιμοποιοῦσαν στό παρελθόν στήν τοπική γεωργία, τήν κτηνοτροφία καί τήν ἀλιεία συγκροτοῦσαν τόν κοινό ἰστό τῆς ἀναπαραγωγῆς τοῦ οἰκοσυστήματος καί φυσικά τῆς τοπικῆς κοινότητας. Μόνο πού

αὐτό ἀνήκει στό παρελθόν.

Η ίδέα περί ἐντατικῆς γεωργίας ἐνθαρρύνθηκε ἀρχικά ἀπό τό ἀρδευτικό ἔργο, πού ὅπως ἀναφέρθηκε ἔγινε στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ 1960. Αρχικά ὅμως αὐτό εἶχε μικρό ἀντίκτυπο. Στή δεκαετία τοῦ 1960 ἡ Πρέσπα δέν διέθετε κάποιο ἐμπορεύσιμο προϊόν καί αὐτό συνεχίστηκε καί στήν ἐπόμενη δεκαετία. Ἡταν στή δεκαετία τοῦ 1980 πού ἡ ὁλοκλήρωση τοῦ ἀρδευτικοῦ ἔργου συνέπεσε μέ τή διάδοση τῆς καλλιέργειας τῶν φασολιῶν. Δέκα χρόνια ἀργότερα αὐτό ἀποτελοῦσε πλέον μονοκαλιέργεια καί ἔδινε τό 80% τοῦ

άγροτικοῦ εἰσοδήματος τῆς περιοχῆς.

Άναπόφευκτα, ἡ ἐξέλιξη αὐτή δρέθηκε στό στόχαστρο τῶν οἰκολογικῶν κριτικῶν.³ Ἡ ἐπέκταση τοῦ ἀρδευτικοῦ τό 1985-1986, μέ τή χρησιμοποίηση μάλιστα κοινοτικῶν πόρων, διευκόλυνε τήν ἐπέκταση τῆς καλλιέργειας αὐτῆς. Οἱ ἀλλαγές στή χρήση τῆς ἀγροτικῆς γῆς συνοδεύτηκαν ἀπό τίς ἀλλαγές στήν ἴδια της τήν ὄψη. "Ολο τό πλατό πού περιβάλλει τή μικρή λίμνη μετατράπηκε σ' ἔναν συνεχή καί ὁμοιόμορφο χῶρο. Τά δέντρα πού προστάτευαν ὁρισμένες ἀπό τίς προηγούμενες καλλιέργειες κόπηκαν καί οἱ διαχωριστικές γραμμές τῶν ἀγροτεμαχίων ἔχασαν τή διακριτότητά τους. Ταυτόχρονα ἄρχισε ἡ ἐκτεταμένη χρήση τῶν χημικῶν

πού ἐπιδάλλει ἡ ἐμπορική καλλιέργεια.

Δέν υπάρχει αμφιδολία πώς ή εμπορική καλλιέργεια επέδρασε θετικά στά τοπικά εἰσοδήματα. Παρά τό γεγονός ὅτι τό συγκεκριμένο προϊόν δέν ἔχει ἐπιδότηση, έντούτοις ή κρατική πολιτική εἶναι ἔμμεσα ὑποστηρικτική. Ἡ ἐγχώρια παραγωγή εἶναι ἐλλειμματική καί κάθε χρόνο γίνονται άθρόες είσαγωγές από χωρες πού τό παράγουν κατά πολύ φτηνότερα (Πολωνία, Τουρκία). Ή κρατική πολιτική μέσω ἄτυπων συμφωνιῶν (μέ τίς είσαγωγικές καί διομηχανικές ἐπιχειρήσεις) έξασφαλίζει τήν απορρόφηση πρώτα τῆς ἐγχώριας παραγωγῆς σέ κάποια ἐνδεικτική τιμή πού καθορίζει τό ύπουργείο καί στή συνέχεια έπιτρέπει τίς φτηνότερες είσαγωγές. Ή έμμεση αὐτή στήριξη τῆς έγχώριας παραγωγῆς δέν ἔχει ἀποτρέψει ἐδῶ καί χρόνια τή συστηματική μείωσή της. Γιά περίπου 30 χρόνια ή καλλιέργεια αὐτή εἶναι φθίνουσα.

Ή ἐπέκταση τῆς μονοκαλλιέργειας τῶν φασολιῶν στήν Πρέσπα συνέπεσε μέ τή μείωση τῶν ἄλλων πη-

γῶν εἰσοδήματος. Ἡ ἀλιεία ἔχει συρρικνωθεῖ στό ἐλάχιστο καί ἡ κτηνοτροφία εἶναι ἐπίσης φθίνουσα. Ἐντούτοις προστέθηκαν δύο νέες πηγές εἰσοδήματος. Οἱ κατασκευές καί ὁ τουρισμός. Καθώς σταθεροποιήθηκε ὁ πληθυσμός καί αὐξήθηκαν τά εἰσοδήματα ἄρχισε νά ἀνακάμπτει ἡ τοπική κατασκευαστική δραστηριότητα. Αὐτή μάλιστα ἐντάθηκε ἀπό τήν τάση πολλῶν μεταναστῶν νά ἀναπαλαιώνουν τά ἐγκαταλειμμένα σπίτια τους. Παράλληλα, ὁ τουρισμός, ἀναμφίδολα ἤπιος καί περιορισμένος –ἔργο ἐν πολλοῖς τῆς προδολῆς πού ἔχει ἡ περιοχή μέσω τῶν οἰκολογικῶν ὀργανώσεων—, ἄρχισε στή δεκαετία τοῦ 1990 νά ἀποτελεῖ ὰξιόλογη συμπληρωματική πηγή εἰσοδήματος.

Ως συνήθως ή δημιουργία εἰσοδημάτων δέν σημαίνει ότι αὐτά μένουν στήν περιοχή. Οἰ πιό πετυχημένοι καλλιεργητές ἄρχισαν νά νοικιάζουν γῆ γιά νά ἐπεκτείνουν τήν κλίμακα τῆς παραγωγῆς τους (50% τῆς ἀρδευόμενης γῆς εἶναι νοικιασμένη) καί μόλις ἐμφανίστηκαν κάποια σημαντικά εἰσοδήματα, αὐτά ἄρχισαν νά διοχετεύονται σέ ἀκίνητη περιουσία στά ἀστικά κέντρα τῆς εὐρύτερης περιοχῆς. Μάλιστα οἱ πιό εὐκατάστατες οἰκογένειες εἶναι σύνηθες πλέον νά μετακινοῦνται στή διάρκεια τοῦ χειμώνα στή Φλώρινα ἡ τήν Καστοριά προκειμένου νά ἔχουν πρόσδαση σέ σχολεῖα

καί καλύτερες ύπηρεσίες.

#### Ο μικρόκοσμος τῆς ἀναπτυξιολογίας

Η ἐμπορική γεωργία συνέβαλε ἐλάχιστα στήν ἀλλαγή τῶν τοπικῶν νοοτροπιῶν. Ἄν στόν Ἐθνικό Δρυμό εἶ-χε ἀποδοθεῖ κατά τό παρελθόν ἡ ὑπανάπτυξη τῆς περιοχῆς, τώρα ἦταν ὁ Ἐθνικός Δρυμός πού ἐμπόδιζε

τήν κλιμάκωση τῆς ὄψιμης ἀνάπτυξης.

Ή μόνιμη παρουσία στίς δύο τελευταῖες δεκαετίες μιᾶς μικρῆς ὁμάδας οἰκολόγων στήν περιοχή ἐπέφερε τόσο ἐντάσεις ὅσο καί χρήσιμες συγκλίσεις στήν τοπική κοινωνία. Οι έντάσεις ήταν αναπόφευκτες. Ή οίκολογική προστασία στεκόταν έμπόδιο στήν αναπτυξιακή μεγαλομανία τῆς ἐποχῆς, πού μέ τούς δραστήριους πολιτικούς τῆς περιοχῆς ὑποσχόταν καζίνο, μεγάλα ξενοδοχεῖα καί ἀκόρεστο πλοῦτο. Από τήν ἄλλη, οί οικολογικές ομάδες είχαν τήν ικανότητα νά κινητοποιήσουν θεσμούς καί πηγές χρηματοδότησης άγνωστες γιά τήν τοπική κοινωνία. Ή Πρέσπα ἔγινε τόπος διαδοχικῶν συνεδρίων. Έγινε σημεῖο οἰκολογικῆς ἐκπαίδευσης σέ εὐρωπαϊκό ἐπίπεδο. Έγινε γνωστός τόπος ἐναλλακτικοῦ τουρισμοῦ. Οἱ οἰκολογικές ὁμάδες κινητοποίησαν ὀργανισμούς γιά τή σχεδίαση ήπιων ἀναπτυξιακῶν παρεμβάσεων στήν περιοχή καί σχημάτισαν μικρούς πυρήνες γιά τήν ἀνάπτυξη τῆς οἰκολογικῆς γεωργίας.

Οἱ προσπάθειες ὅμως αὐτές συνέπεσαν μέ τή γενίκευση τῆς ἐμπορικῆς γεωργίας καί τή συνεχιζόμενη χαρακτηριστική ἀπάθεια τοῦ ἐλληνικοῦ κράτους. Συνακόλουθα τό μόνο ἀποτέλεσμα ἡταν ἡ στασιμότητα πού δημιουργεῖται ἐλλείψει σαρῶν σχεδιασμῶν, σκοπῶν καί πόρων. Τό κράτος συντηρεῖ μέχρι τίς μέρες

μας τήν ἀσάφεια περί τῆς περιβαλλοντικῆς προστασίας τῆς Πρέσπας καί ταυτόχρονα συντηρεῖ τήν καταστροφική ἀναπτυξιολογία τῶν καζίνο καί τῶν μεγάλων ξενοδοχείων. Ταυτόχρονα ἀπέχει ἀπό ὁποιαδήποτε ἔστω στοιχειώδη μέριμνα γιά τήν κοινωνική πραγματικότητα τῆς περιοχῆς.

#### Ό κόσμος τῶν ἀόρατων συνόρων

Στό μυαλό τοῦ ἐπισκέπτη τῆς Πρέσπας ἐπανέρχεται ξανά καί ξανά ἡ ἔννοια τοῦ συνόρου. Μέ κάποιο μαγικό τρόπο ἡ χάραξη τοῦ συνόρου, τοῦ όρίου ἀνάμεσα σέ διαφορετικούς κόσμους, τῆς γραμμῆς διαχωρισμοῦ πού μέ τόση εὐκολία σχηματίζουμε σέ τόσες ἄλλες καταστάσεις, ἐδῶ φαντάζει δύσκολο, ἄν ὅχι ἀδύνατο. Οἱ κοινωνικοί ἐπιστήμονες, ἐκπαιδευμένοι στήν ταξινόμηση, τήν κατάταξη καί τήν τυπολογία, συνήθως ἀπροβλημάτιστα προβαίνουν στίς συνήθεις χρήσεις τοῦ ἐξωτερικοῦ καί τοῦ ἐσωτερικοῦ, τοῦ ἐνδογενοῦς καί τοῦ ἐξωγενοῦς, τοῦ γενικοῦ καί τοῦ εἰδικοῦ, τοῦ φυσικοῦ καί τοῦ κοινωνικοῦ, τοῦ σκοποῦ καί τῶν μέσων.

Στήν περίπτωση τῆς Πρέσπας ἡ χάραξη αὐτῆς τῆς γραμμῆς φαντάζει προβληματική. Καί δέν εἶναι τίποτε ἄλλο ἀπό τήν ἐπιβλητική παρουσία τοῦ περιβάλλοντος, τοῦ φυσικοῦ τοπίου αὐτοῦ καθαυτοῦ. Γιά τήν ἀκρίβεια ὁ τρόπος πού συλλαμβάνουμε αὐτό τό περιβάλλον γίνεται ἄμεσος καί καθοριστικός. Δέν ὑπάρχει ἀμφιβολία πώς αὐτά πού σχηματίζουν τό φυσικό τοπίο δέν εἶναι τά μεμονωμένα στοιχεῖα καί οἱ ταυτότητες τῶν στοιχείων πού τό συναποτελοῦν. Εἶναι ὁ τρόπος μέ τόν ὁποῖο τά στοιχεῖα αὐτά συνδέονται μεταξύ τους. Πρόκειται γιά τίς δυσκολίες περιγραφῆς μιᾶς δομῆς μέ πολλαπλά ἐπίπεδα ἀναφορᾶς στό χῶρο ἡ στό

χρόνο.

Τή στιγμή πού βρίσκεσαι στό όριο δύο κόσμων καί σχηματίζεις τή νοερή γραμμή των ιπτάμενων ταξιδευτῶν πού ἐπέλεξαν τό σημεῖο αὐτό ώς τό πιό κρίσιμο σημεῖο τῆς δικῆς τους ἀναπαραγωγῆς, τότε ἡ νοερή αὐτή διαδρομή δέν μπορεῖ παρά νά δοχιμάζει ἀμετάκλητα τίς συνήθεις απεικονίσεις τοῦ οἰκουμενικοῦ καί τοῦ τοπικοῦ. Ἡ συζήτηση περί δικαιωμάτων ἀποκτᾶ μιά πρωτόγνωρη όριακή διαιότητα, καθώς κάθε στάθμιση τοῦ ἐνός ἤ τοῦ ἄλλου ἀποβαίνει ἀναπόφευκτα μερική καί ἄχαρη. Άντιμέτωπος μέ τή διαλεκτική τοῦ οίκουμενικοῦ καί τοῦ τοπικοῦ στήν ἀκραία του μορφή, δημιουργείται αὐτό τό πρωτόγνωρο αἴσθημα τῆς μή ἐπεμβατικότητας, τῆς ἀποχῆς ἀπό κάθε ἐνέργημα. Αντιμέτωπος μ' ενα εκπληκτικά σύνθετο καί άρμονικό οἰκοσύστημα πού σοῦ δημιουργεῖ τήν αἴσθηση ὅτι ἄν μεταχινήσεις κάτι αὐτό μπορεῖ νά καταρρεύσει, τότε ή έννοια σύνορο, όριο, διαχωριστική γραμμή αίρεται.

Ό χῶρος τῆς Πρέσπας, ὁ χῶρος ὡς μιά μακρά ἀλυσίδα συσχετίσεων καί ἀλληλεπιδράσεων, ἐν πολλοῖς γνωστῶν, ἀλλά καί ἐν πολλοῖς ἀγνώστων, δημιουργεῖ αὐτή τή μοναδική αἴσθηση ἀνημποριᾶς, σέ θεωρητι-

κούς ἤ καί πρακτικούς ὄρους. Ἐντούτοις ἡ πρόσληψη τοῦ χώρου ὡς ἱστορίας τῶν σχέσεων ἀνάμεσα σέ διαφορετικά στοιχεῖα, ὡς ἱστορίας διαδικασιῶν φυσικῶν καί ἀνθρώπινων συνάμα, ὡς σύζευξης οἰκουμενικῶν καί τοπικῶν διαδικασιῶν ἄν μή τί ἄλλο σέ προστατεύει ἀπό τίς βάρβαρες προσλήψεις τοῦ χώρου.

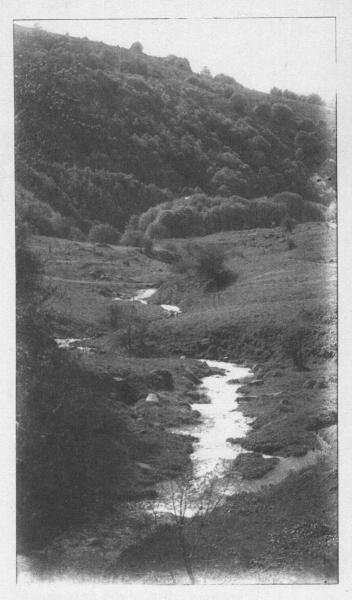
Ό χῶρος στά μάτια ἐνός οἰχονομολόγου παραμένει πάντα ἐν δυνάμει ἐπίπεδος καί ὁμοιογενής. Ὁ ἀγροτικός χῶρος μπορεῖ νά παράξει τίς πιό κατάλληλες ἀπό ἄποψη περιδάλλοντος ἐμπορικές καλλιέργειες. Μά ταυτόχρονα μπορεῖ νά φυτρώσουν σ' αὐτόν καί κτίρια στά ὁποῖα νά παράγονται ἡ νά προσφέρονται προϊόντα ἡ ὑπηρεσίες ἐφόσον ὑπάρχει δεδηλωμένη ζήτηση γιά αὐτά. Ὁ χῶρος σέ κάθε περίπτωση εἰναι παθητικός, δέν ἔχει λόγο ἡ ἀντίλογο.

Οι κάτοικοι μπορεί νά έχουν λόγο. Μά αὐτοί, σύμφωνα μέ τήν παραπάνω ὀπτική, είναι οἰκονομικά ὑποκείμενα, τά ὁποῖα καλοῦνται νά πράξουν σύμφωνα μέ τίς καθιερωμένες πρακτικές τοῦ οἰκονομικοῦ λογισμοῦ. Συνεπῶς κάθε ἀστική δραστηριότητα φαντάζει καλύτερη ἀπό τήν ἀγροτική καί κάθε ἀγροτική ἐμπορική καλύτερη ἀπό τήν ἀγροτική ἀναπαραγωγική.

Ή πρόσληψη τοῦ χώρου στά μάτια ἐνός συμβατικοῦ πολιτικοῦ, μέσα στήν καλοπροαίρετη διάθεσή του νά κάνει κάτι γιά τούς ψηφοφόρους του, μπορεῖ εὖκολα νά παράξει ἰσοδύναμα προβληματικές καταστάσεις. Ἡ καθιερωμένη πρακτική πού ἐγγράφει τίς τοπικές κοινωνίες σέ μιά λίστα αἰτήσεων γιά ἔργα καί χρήματα καί πού ὁ πολιτικός καί διοικητικός μηχανισμός καλεῖται νά ἀξιολογήσει καί στή συνέχεια νά διανείμει, παραμένει ἀνάρμοστος γιά τήν περίπτωση τῆς Πρέσπας. Ἐξίσου ἀνάρμοστη εἶναι καί ἡ ἀνάθεση ὑλοποίησης τῶν ἔργων στούς καθιερωμένους μηχανισμούς πού διαθέτει ἡ πρωτοβάθμια καί δευτεροβάθμια τοπική αὐτοδιοίκηση.

Ή Πρέσπα μέ χίλιους δυό τρόπους ὑπογραμμίζει τή μοναδικότητά της. Ίσως ἔφθασε ἡ ὥρα ἡ οἰκουμενικότητα τῆς Πρέσπας νά ἀναγνωριστεῖ ρητά καί νά τύχει τῆς ἀνάλογης μεταχείρισης. Νά ἀναγνωριστεῖ σέ ἐθνικό, βαλκανικό καί εὐρωπαϊκό ἐπίπεδο. Νά ἀντιμετωπιστεῖ τελικά μέ βάση τήν καθολική εἰκόνα πού ἡ ἔλια ἀποπνές!

Γιά τήν ἀντιμετώπιση αὐτή ὑπάρχουν διεθνῶς δόκιμες λύσεις. Ἡ ἐμπειρία τῶν ἐθνικῶν πάρκων στίς ΗΠΑ εἶναι ἀνεκτίμητη, ὅπως καί πληθώρα ἄλλων περιπτώσεων στόν εὐρωπαϊκό χῶρο. Μέ μιά λέξη ἡ διατήρηση τέτοιων περιοχῶν προϋποθέτει τή θεσμοθέτηση τῆς ἀσυλίας τους ἀπό τόν ἐμπορικό κόσμο πού κινεῖ τίς σύγχρονες κοινωνίες. Οἱ οἰκονομικές δραστηριότητες τῶν τοπικῶν κοινοτήτων ἐντάσσονται πλήρως στήν ἀειφορία τοῦ οἰκοσυστήματος καί τό οἰκονομικό κόστος ἀπό τήν ἐπιλογή δραστηριοτήτων χαμηλότερης εἰσοδηματικῆς ἀπόδοσης πληρώνεται ἀπό εἰδικούς πόρους. Ἡ διαχείριση τοῦ οἰκοσυστήματος ἀνατίθεται σέ εἰδικό θεσμό καί διέπεται ἀπό εἰδική νομοθεσία. Μέχρις ὅτου γίνουν κάποια θαρραλέα δήματα πρός τήν



κατεύθυνση αὐτή, ἡ Πρέσπα θά ὑφίσταται τούς δανδαλισμούς πού ἀπορρέουν ἀπό τήν ἀναντιστοιχία θεσμῶν, πολιτικῶν, πρακτικῶν καί νοοτροπιῶν μέ τό συγκεκριμένο περιδάλλον.

<sup>1.</sup> Pyrovetsi et al. (1984), Integrated Environmental Study of Lake Prespa National Park, Commision of E.C. DGXI.

<sup>2.</sup> Κατσαδωράκης Γ. (1996), Πρέσπα: Μιά ἱστορία γιά τή φύση καί τόν ἄνθρωπο, Ἐταιρεία Προστασίας Πρεσπῶν, Ἅγιος Γερμανός.

<sup>3.</sup> Pyrovetsi M. & P. Gerakis, «Environmental problems from practicing agriculture in Prespa National Park, Greece», *The Environmentalist*, No 1, 1987.

Psychoudakis et al., «An economic assessment of an irrigation project affecting a Greek wetland», Wetland Ecology and Management, 1995, no 4.

# Ο ΚΥΡ-ΖΗΣΗΣ ΟΥΤΕ «ΒΛΑΚΑΣ ΕΙΝΑΙ» ΟΥΤΕ «ΕΠΙΚΙΝΔΥΝΟΣ»

τοῦ Δημητρίου Παντεχνῆ

τά Ένθέματα τῆς Κυριακάτικης Αὐγῆς τῆς 23ης Ιανουαρίου 2000 (άρ. φύλλου 7735, σ. 32) φιλοξενήθηκε τό ἄρθρο τῆς κας 'Α. Δαμιανίδη «Ό κυρ-Ζήσης είναι βλάκας καί ἐπικίνδυνος». Αντικείμενο τοῦ ἄρθρου ήταν ὁ τρόπος παρουσίασης τοῦ τεχνίτη/μάστορα στά διδλία τῆς γ΄ δημοτικοῦ. Ὁ κυρ-Ζήσης είναι τό πρότυπο τοῦ καλοῦ μάστορα πού είναι «ταπεινός» καί δέν περιαυτολογεῖ, ὅπως θά λέγαμε στή γλώσσα τῆς χριστιανικῆς ήθικῆς, ἤ πού δέν «διαφημίζει τή δουλειά του», ὅπως θά λέγαμε στή γλώσσα τῆς ἀγορᾶς. Ἡ ἰδεολογική λειτουργία αὐτοῦ τοῦ στερεότυπου, σύμφωνα μέ τό ἄρθρο, εἶναι ή προδολή τῶν χριστιανικῶν ἀρετῶν τῆς «σεμνότητας, τῆς σιωπης, της άρετης, [ή προβολή τοῦ ἀνθρώπου] πού δέν προβάλλεται άλλά ἐργάζεται ὑπομονετικά». Ἡ συγγραφέας καταλήγει στή θέση ὅτι τό διδλίο «μαθαίνει [στά παιδιά] λάθος πράγματα», εντοπίζει δέ τό λάθος στήν παραδειγματική άξία τοῦ προτύπου: «Δέν πρέπει νά είσαι έτσι στή ζωή. [...] Είδικά στήν Έλλάδα πᾶς χαμένος. [...] Δέν υπάρχουν μάνατζερ έδῶ ἐπαγγελματίες νά τούς ἀναθέσεις τήν προώθησή σου. Πρέπει μόνος σου νά μάθεις νά παινεύεσαι. [...] Καί είναι δύσκολο πράγμα αὐτό, θέλει ταλέντο, ἀφοῦ μάλιστα κανένας δέν στό διδάσκει». Ὁ κυρ-Ζήσης εἶναι λοιπόν καί «βλάκας» καί «έπικίνδυνος» παράδειγμα πρός μίμηση, σύμφωνα μέ τά σχολικά διδλία, παράδειγμα πρός αποφυγή, σύμφωνα μέ τή συγγραφέα τοῦ ἐν λόγω κειμένου.

\*\*\*

Ό κυς-Ζήσης ως υπαρκτό, δηλαδή ιστορικό πρόσωπο δέν είναι οὕτε βλάκας οὕτε ἐπικίνδυνος. Ὁ κυς-Ζήσης, ὁ καλός τεχνίτης τῆς πόλης, είναι συνήθως τό παιδί τοῦ φτωχοῦ ἀγρότη. Δίχως κτήματα καί περιουσία παίρνει τό δρόμο πού βγάζει στήν πόλη ὅπου μαθαίνει τήν τέχνη στό πλευρό ἐνός μάστορα. ἀκολουθώντας τή γενικότερη διαδικασία προλεταριοποίησης θά

δρεῖ ἔνα μεροκάματο στίς μεγάλες ἐπιπλοδιομηχανίες τῆς ᾿Αθήνας ὡς εἰδικευμένος ἐργάτης. «Τόν σχολᾶν ἀπ΄ τή μιά δουλειά, δέν τοῦ κολλᾶν τά ἔνσημα» στήν ἄλλη, δέν τόν πληρώνουν στήν τρίτη. Ἔχοντας μαζέψει ἕνα μικρό χρηματικό κεφάλαιο (δανεικά, ἕνα κτῆμα στό χωριό) στήνει τό πρῶτο του ἐργαστήρι. Γιά λόγους πού δέν μποροῦν νά ἀναλυθοῦν ἐδῶ, τό μικρό ἐργαστήρι τοῦ κυρ-Ζήση γίνεται σταδιακά μεγάλο καί μέ σημαντική πελατεία. Πρόκειται γιά μιά διαδικασία κατά τήν ὁποία ὁ κυρ-Ζήσης ἀποδεσμεύεται, ρισκάροντας μιά καλή θέση στό ἑργοστάσιο, ἀπό τή μισθωτή

έργασία.

Τό ἐργασιακό του ἦθος ἤ ἡ ταξική του συνείδηση συνοψίζεται σέ φράσεις τοῦ τύπου: «γιά νά μήν έχω κανέναν πάνω από τό κεφάλι μου». Συνήθως δέν απασχολεῖ μισθωτούς ἐξαιτίας τοῦ μικροῦ κεφαλαίου πού διαχειρίζεται καί άλλων γενικότερων παραγόντων τῆς μιχοῆς παραγωγῆς. Τό γεγονός αὐτό ὅμως εἶναι ἄμεσα συνδεδεμένο μέ τή χαρακτηριστική νοοτροπία τοῦ τεχνίτη, τή γνωστή ιδιοτροπία του: πολύ δύσκολα θά άναγνωρίσει άλλη αὐθεντία τοῦ χώρου, δύσκολα, δηλαδή, θά παραδεχτεῖ ἕναν ἄλλο τόσο ἰκανό καί ἄξιο σάν καί αὐτόν. Θέλει νά περνᾶν ὅλα ἀπό τά χέρια του, νά είναι παρών σέ όλη τή διαδικασία τῆς παραγωγῆς. Χωρίς καταμερισμό τῆς ἐργασίας δέν εἶναι δυνατόν νά έχει μαζική παραγωγή, τί νά τήν κάνει τή διαφήμιση; Ο χυρ-Ζήσης δέν ἐργάζεται σέ δημόσιες σχέσεις, δέν είναι ἔμπορος, είναι ὁ ἄμεσος παραγωγός, ὁ τεχνίτης τοῦ ξύλου πιάνει τό κούτσουρο καί τοῦ δίνει μορφή. κάθε φορά πού τοῦ λέν «εἶσαι καλιτέχνης, κυρ-Ζήση», χαμογελάει εὐχαριστημένος γιατί τό ξέρει. Δέν διαφημίζει τή δουλειά του όχι γιατί είναι ταπεινός, φορέας τῆς χριστιανικῆς ἡθικῆς –πού μπορεῖ καί νά εἶναι– άλλά ἐπειδή ἀνήκει σέ μιά ἀγορά ὅπου ἡ διαφήμιση δέν έχει νόημα. Τό διογραφικό του δέν εἶναι σελίδες χαρτί, άλλωστε γράμματα πολλά δέν ξέρει. Τά προσόντα του είναι χειροπιαστά: καρέκλες, τραπέζια, διόλιο-

θῆκες μέ ἄριστες προδιαγραφές καί ἐγγυήσεις, κατασκευασμένες νά διαρκέσουν «αἰώνια», ἔτσι ὥστε νά περάσουν σάν οἰκογενειακή κληρονομιά ἀπό τή μιά γενιά στήν ἄλλη: γραφεῖα, σεκρετέρ, λί ντε ρεπώ, οὔτε ένα καρφί, οὖτε μιά κακοτεχνία. Δέν πρόκειται γιά τήν έξιδανικευμένη φιγούρα τοῦ τεχνίτη, δέν πρόκειται γιά μιά εἰκόνα, ἀνάμεσα στίς ἄλλες, γιά τόν τίμιο καί άγαθό μάστορα: ή ποιότητα τῆς ἐργασίας τοῦ κυρ-Ζήση είναι ἀναγκαία συνθήκη γιά τήν ἀναπαραγωγή του: ἄν «σκαρτέψει» τά ύλικά καί τή δουλειά του, θά χάσει τήν πελατεία του. Τό πόσο άληθεύει κάτι τέτοιο δέν έχει σημασία, γιατί αὐτή εἶναι ἡ ἀλήθεια τοῦ κυρ-Ζήση. Μέ βάση αὐτή τήν πίστη ἀφοσιώνεται στό ξύλο καί κάνει τούς ἄλλους νά θαυμάσουν: «Ἡ σκάλα πού ἔφτιαξε στό σπίτι μας εἶναι ἔργο τέχνης, εἶπε ὁ πατέρας».

Ό πυρ-Ζήσης δέν παράγει γιά τό άγροτικό νοικοκυριό, οὕτε ὅμως καί γιά τήν άγορά γιά τόν ἀνώνυμο πελάτη, δουλεύει συνήθως κατόπιν παραγγελίας. 'Απευθύνεται σέ μιά πελατεία μέ ὑψηλά εἰσοδήματα (δέν ἔχει ὁ καθένας ξύλινη σκάλα στό σπίτι του), ἡ ὁποία ὅμως δέν εἶναι διατεθειμένη νά πληρώσει τίς τιμές τοῦ Σαρίδη καί ἀναζητᾶ στίς μικρές γειτονιές τῆς Ἡλιούπολης, τοῦ Αἰγάλεω, τῶν Σεπολίων καλούς τεχνίτες, συνήθως παλιούς ἐργάτες τῶν μεγάλων καί γνωστῶν ἐπιπλοδιομηχανιῶν, πού νά μποροῦν νά προσφέρουν τήν ἴδια ποιότητα καί στύλ σέ φτηνότερες τιμές.

Καθηγητές πανεπιστημίου, γιατροί, δικηγόροι, δουλευτές, ἀρχιτέκτοντες, κάθε φορά πού μπαίνουν στό έργαστήρι τοῦ κυρ-Ζήση καί τόν βλέπουν σκυμμένο πάνω από τήν πλάνη, μέ τό παχύ μουστάκι, τό σδέλτο, δυνατό σῶμα καί τό μολυβάκι στερεωμένο στό αὐτί, νιώθουν κάτι ἀπό τή συγκίνηση τῆς γενιᾶς τοῦ 30 επιτέλους, άνακάλυψαν καί αὐτοί τόν δικό τους Θεόφιλο! Μπορεῖ νά μήν σκαρώνει λαϊκές ζωγραφιές άλλά γαλλικά ἔπιπλα στύλ Λουδοδίκου ΙΕ΄, λίγη σημασία ἔχει αὐτό. Σημασία ἔχει ὅτι τό δράδυ θά καλέσουν φίλους καί γνωστούς στό σπίτι, θά τούς δείξουν τά νέα ἔπιπλα καί θά διηγηθοῦν τήν ἰστορική τους άποστολή: τήν άνακάλυψη τοῦ σύγχρονου Θεόφιλου, τήν αναστήλωση τῆς παράδοσης, τήν ἐνίσχυση τοῦ ἔθνους, τήν ὑποστήριξη τῶν ἀπλῶν, λαϊκῶν ἀνθρώπων τοῦ τόπου! Σημασία ἔχει ὅτι τήν ἄλλη μέρα ἕνας κύοιος μέ γυαλάκια καί ή κυρία του θά μποῦν γεμάτοι περιέργεια στό γεμάτο ροκανίδια έργαστήρι τοῦ κυρ-Ζήση πού τούς περιμένει, χαμογελώντας κάτω ἀπό τά μουστάκια του, μέ τό μολυβάκι στερεωμένο στό αὐτί.

Μήπως ἄραγε ό/ἡ συγγραφέας τοῦ διδλίου τῆς γ΄ δημοτικοῦ πού γράφει τό σχετικό κεφάλαιο γιά τόν κυρ-Ζήση εἶναι ἕνας/μία ἀπό τούς κυρίους/κυρίες πού μπαινοδγαίνουν στό ἐργαστήριό του; Ἐκεῖ ἐντοπίζω τό λάθος τοῦ σχολικοῦ διδλίου. Ὅτι δηλαδή παραγράφει τήν ἱστορικότητα τοῦ κυρ-Ζήση καί στή θέση του δάξει ἕνα ἰδεολόγημα: ὁ καλός μάστορας, τῆς προδιομηχανικῆς περιόδου, ἐκείνης τῆς καλῆς ἐποχῆς ὅπου ὅλα ἤταν καλά καί αὐθεντικά, οἱ ἄνθρωποι ἡταν ταπεινοί

καί μετρημένοι -σάν τόν κυρ-Ζήση- φορεῖς τῶν ἑλληνοχριστιανικῶν ἀξιῶν, δούλευαν ἀφοσιωμένοι μέ τήν πίστη ὅτι θά ἀνταμειφθοῦν στόν Παράδεισο. Σέ αὐτό τό ίδεολόγημα ή συγγραφέας τοῦ «ἐπικίνδυνου κυο-Ζήση» απαντᾶ: «ή θοησκεία είναι τό όπιο τοῦ λαοῦ». Αντί ὅμως νά ἀντιτάξει στή θρησκεία τήν ἱστορία τοῦ πράγματος, βάζει στή θέση της μιάν άλλη, σύγχρονη θρησκεία. Στό άρθρο άναγνωρίζονται δύο συστήματα άξιῶν: οἱ ἀξίες τοῦ Εὐαγγελίου καί οἱ ἀρχές τῆς σύγχρονης άγορᾶς. Έχει δέ ένδιαφέρον ὅτι τό πρῶτο κρίνεται ἀπό τή σκοπιά τοῦ δεύτερου –σάν νά μήν ύπῆρξε ποτέ καμία ἄλλη σκοπιά μέσα στήν ιστορία πέρα ἀπό τήν κάθε φορά κυρίαρχη-, κρίνεται λοιπόν άναχρονιστικό, ξεπερασμένο, μή αποτελεσματικό. Δέν μπορεί όμως κανείς νά συγκρίνει ανόμοια πράγματα, παρά μόνο ἐάν καταργήσει τήν ἱστορία τους. Ἐπιπλέον, τά ζητήματα στρατηγικής, οἱ τεχνικές ἀποτελεσματικότητας μποροῦν ἴσως νά ἀντιμετωπιστοῦν μέ ὄρους τοῦ σωστοῦ καί τοῦ λάθους, τό ζήτημα ὅμως τῶν ἀξιῶν δέν ὑπάγεται σέ τέτοια κριτήρια ὀρθολογι-

Τό ἄρθρο ἐκφράζει μιά συνωμοτική ἀντίληψη γιά τήν ἱστορία: αὐτοί πού διαδίδουν ὅτι «μέ τό σταυρό θά πᾶμε μπροστά» ἔχουν σκοπό τήν ἀποχαύνωση τοῦ κινήματος ὁ σκοπός τους εἶναι νά μήν ἀγωνιζόμαστε καί νά μήν διεκδικοῦμε τίς θέσεις μας καί τά ἀξιώματά μας μέσα στήν κοινωνία. Ἡ λύτρωση καί ἡ δικαιοσύνη εἶναι ζητήματα αὐτοῦ καί ὅχι τοῦ ἄλλου κόσμου, ἀλλά ποιός εἶναι αὐτός, ποιός εἶναι ὁ ἄλλος κόσμος; Μπερδεύτηκα στά ἀλήθεια, ἡ ἀπάντηση στό «τί νά κάνουμε» εἶναι «νά γίνουμε ἐμεῖς χαλίφηδες στή θέση

τοῦ χαλίφη»;

Δέν καταλαβαίνω τί σημαίνει νά προβάλλουμε καλόγουστα τόν έαυτό μας όταν δηλαδή οι άλλοι γράφουν 20 σελίδες διογραφικό έμεῖς νά γράφουμε 12; "Οπως, δηλαδή, λέμε «ἔνα διακόσια νά τό ἀφήσω;» Ἡ συλλογιστική φαίνεται απλή καί ρεαλιστική: όλοι οἱ κλέφτες, ψεῦτες, θρασεῖς καί ἐπαρμένοι μᾶς τρῶνε τίς θέσεις. Έμεῖς θά πᾶμε μέ τό σταυρό στό χέρι; Όχι δά, δέν εἴμαστε κορόιδα, ζοῦμε σέ αὐτή τήν κοινωνία καί γνωοίζουμε καλά «πῶς ἀμείβεται ἡ σεμνότητα καί πῶς τό θράσος». Θά προβάλλουμε λοιπόν καί μεῖς τόν ἑαυτό μας, ὅπως καί αὐτοί. Σέ τί λοιπόν ἔγκειται ἡ διαφοοά μας ἀπό αὐτούς τούς κακούς; Άφοῦ, κατά τά μεταμοντερνικώς λεγόμενα ὅ,τι «δηλώσεις εἶσαι», ἡ διαφορά εἶναι πλέον ζήτημα στύλ, αἰσθητικῆς, ὕφους: «Ποέπει νά μάθουν στά παιδιά πῶς νά ποοβάλλονται άποτελεσματικά, καλόγουστα, συστηματικά, νά μήν βγάζουν μάτι, νά μήν γίνονται γελοῖοι, νά μήν φτάνουν στό θράσος, άλλά κάπως, διάολε, νά δείχνουν τά προσόντα τους».

"Αν λοιπόν δέν ξέρεις νά γράφεις διογραφικό καί νά προδάλλεις τόν έαυτό σου, τότε «εἶσαι ὑποχρεωμένος νά δλέπεις τούς ἄλλους πού ξέρουν [...] νά προχωροῦν μπροστά καί νά πετυχαίνουν κι ἐσύ κάθεσαι κι ἀναρωτιέσαι ἄν εἶσαι ἄχρηστος». Πολύ μεταμοντέρνο μοῦ

φαίνεται πάλι αὐτό! Δηλαδή, ὅσοι πᾶνε μπροστά εἶναι αὐτοί πού ξέρουν νά γράφουν ἔνα διογραφικό; Δηλαδή, ἡ κοινωνία χωρίζεται σέ δύο τάξεις, σέ αὐτούς πού γράφουν καί σέ αὐτούς πού δέν γράφουν καλά διογραφικά; Σέ «ταπεινούς» καί σέ «ἐπαρμένους»; Σέ

«ἄχρηστους» καί σέ «πετυχημένους»;

Ύπάρχουν ἄνθρωποι πού δέν προχώρησαν «μπροστά» γιατί ήθελαν νά πᾶνε «ἀλλοῦ» πού στερήθηκαν τό «ἔξω» γιατί τούς ἔκλεισαν «μέσα». Ή στάση τους αὐτή ὑπῆρξε πράγματι ἀναποτελεσματική καθόλου ἀποδοτική δέν ἀγωνίστηκαν γιά νά γίνουν «πετυχημένοι». Δέν ἀναρωτήθηκαν ὅμως ποτέ ἄν ὑπῆρξαν «ἄχρηστοι» γιατί, σύμφωνα μέ τό δικό τους λεξικό, τό ἀντίθετο τοῦ «πετυχημένος» δέν εἶναι τό «ἄχρηστος», κυρία ᾿Α. Δαμιανίδη. Ύπάρχει ἡ σκοπιά τοῦ Εὐαγγελίου, ὑπάρχει ἡ σκοπιά τῆς ἀνταγωνιστικῆς ἀγορᾶς, ὑπάρχει ὅμως καί ἡ δική τους σκοπιά τήν ὁποία τό ἄρθρο φαίνεται σάν νά τήν ἀγνοεῖ.

Βέδαια, πρέπει νά λάδουμε υπόψη μας ὅτι τό συγκεκριμένο κείμενο ἀναφέρεται στήν ἐμπειρία καί ἐκφράξει τήν ἀγωνία μιᾶς σύγχρονης μητέρας σχετικά μέ τό μέλλον, τήν ἐπαγγελματική ἀποκατάσταση καί τήν κοινωνική καταξίωση τοῦ ὀκτάχρονου παιδιοῦ της καί μάλιστα ἀγοριοῦ. Ύπάρχει λοιπόν τό δεδομένο τῆς διωματικῆς σχέσης τῆς συγγραφέως μέ τό ζήτημα πού θίγει, ζήτημα τό ὀποῖο ἔχει εὐρύτατο ἐνδιαφέρον, ζήτημα πού καίει σχεδόν ὅλους: σαραντάρηδες ἀριστερούς, μέ καλόγουστα διογραφικά καί μέ παιδιά πάνω

κάτω αὐτῆς τῆς ἡλικίας.

Ένα φάντασμα πλανιέται κάθε βράδυ στά ὄνειρα τῶν νέων γονιῶν, ἔνα φάντασμα σάν ἐρώτημα: «Τί θά γίνει σάν θά μεγαλώσει, σέ ποιό σχολεῖο θά πάει, μέ ποιούς θά κάνει παρέα, θά γίνει καλός μαθητής, τί δουλειά θά βρεῖ, τί μισθό θά πάρει». Σημάδια μιᾶς μεταφεμινιστικής έποχής: οί μπαμπάδες περιφέρουν καί ἐπιδειχνύουν τά μιχρά τους παιδιά σάν τρόπαια μάχης, οί μαμάδες τουρλώνουν περήφανες καί καμαρωτές τήν έγκυμοσύνη τους ένῶ φωτογραφίζονται γυμνές, οι γονεῖς γράφουν τό παιδί τους, ἀπό τήν ήλικία τῶν 9 μηνῶν, στό τάδε ἰδιωτικό σχολεῖο γιά νά τοῦ ἐξασφαλίσουν στά σίγουρα μιά θέση. Έχει θά μάθει όπωσδήποτε νά γράφει ενα καλό διογραφικό, θά πετύχει, θά 'ναι χαμογελαστό, εὐτυχισμένο καί αἰσιόδοξο, θά φτιάξει άντισώματα καί δέν θά κολλάει γρί- $\pi\eta!$ 

\*\*\*

Τά χρόνια πέρασαν γρήγορα. Ο κυρ-Ζήσης μεγάλωσε, ἄσπρισε ἡ κεφαλή του καί οἱ κινήσεις του γίνανε κάπως ἀργές. Σήμερα, οἱ πλούσιοι ἄνθρωποι ἀλλάζουν τή διακόσμηση τοῦ σπιτιοῦ τους κάθε δεκαετία, δέν ἀγοράζουνε πιά τά «ἀθάνατα ἔπιπλά» του. Πῆρε σύνταξη, ἔκλεισε τό μαγαζί καί ἀσχολεῖται μέ τὰ ἐγγόνια του. Δέν ζηλεύει αὐτούς πού «πρόδαλαν τόν ἑαυτό



τους», πού «προχώρησαν μπροστά», πού «πέτυχαν». Δέν νιώθει «ἄχρηστος», δέν ἔχει «πίπρα σταλαγμένη μέσα του», δέν τόν «ποτίζει τό αἴσθημα τῆς ἀδιπίας». Δέν εἶναι οὕτε «βλάπας» οὕτε «ἐπιπίνδυνος» οὕτε «θρασύς» οὕτε «ταπεινός». Ὁ πυρ-Ζήσης εἶναι περήφανος γιά τή ζωή παί τήν τέχνη του.

# ΠΡΟΣΛΗΨΕΙΣ ΤΟΥ ΕΜΦΥΛΙΟΥ ΠΟΛΕΜΟΥ ΜΕΤΑ ΤΟΝ ΕΜΦΥΛΙΟ 1946-1949

τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη

ταν κάποια στιγμή τελειώνει ένας έμφύλιος πόλεμος τί ἀφήνει πίσω του, ἐχτός ἀπό νικητές καί νικημένους, σκοτωμένους, ἄταφους καί ἄκλαφτους νεκρούς, άκρωτηριασμένους, σακατεμένους, τρομοχρατημένους, φυλαχισμένους, έξορισμένους, δασανισμένους, ταπεινωμένους, μεταμελημένους, άποχρωματισμένους, «άνανήψαντες» καί είλικρινεῖς άλλαξοσκούφηδες; "Αν τά προηγούμενα επίθετα είναι όλα άρσενιχοῦ γένους, αὐτό δέν σημαίνει ὅτι οἱ γυναῖχες δέν ἔχουν τό ἰσόποσο μέ τούς ἄνδρες μερίδιο στά δεινά δυστυχῶς, δέν μπορεῖ κανείς νά τούς φάει τό δίκιο. "Ανδρες καί γυναῖκες, λοιπόν, φέρνουν πάνω στά σώματά τους τά ίδια τά σημάδια τοῦ πολέμου. 'Αλλά είναι καί ὁ τόπος βαριά λαβωμένος: χωριά καμένα, δέντρα καμένα, γέφυρες ἀνατιναγμένες, κτίρια κατεστραμμένα, δρόμοι ἀνασκαμμένοι, ὀχυρά ἐγκαταλειμμένα, συρματοπλέγματα καί πολυβολεῖα θυμίζουν γιά καιρό ὅτι σ' αὐτά τά μέρη κελαϊδοῦσαν πολυβόλα κι άντηχοῦσαν πυροβόλα. Άφήνει κι ἄλλα πίσω του, ό πόλεμος: άλλάζει ὑπέρ τῶν νικητῶν τό συσχετισμό τῶν πολιτικῶν δυνάμεων, τά μεγέθη τῶν οἰκονομικῶν δεδομένων, τίς συμπεριφορές, τίς ίδεολογίες, τίς άλληλεγγυότητες, ἀχόμη καί τόν τρόπο πού μιλᾶνε καί κοιτᾶνε οἱ ἄνθρωποι. Όπως καί νά ἔχει τό πράγμα, ὅταν τελειώνει ὁ πόλεμος κανείς δέν γυρίζει, έτσι απλά, στό σπίτι του κρεμώντας τό ὅπλο του πίσω ἀπ' τήν πόρτα του ἄν εἶναι ἀπό τούς νικητές ἤ τήν ἀγκλίτσα του

<sup>\*</sup> Εἰσήγηση στή διεπιστημονική συνάντηση μέ θέμα «Οἱ ἐμφύλιοι πόλεμοι στήν Εὐρώπη τοῦ 20οῦ αἰώνα», πού διοργάνωσαν τά ᾿Αρχεῖα Σύγχρονης Κοινωνικῆς Ἱστορίας (ΑΣΚΙ), ἡ Fontazione Giangiacomo Feltrine (Μιλάνο), τό International Institute of Sociale History (ˇΑμστερνταμ) καί τό Τμῆμα Πολιτικῆς Ἐπιστήμης καί Ἱστορίας τοῦ Παντείου Πανεπιστημίου. ᾿Αθήνα 24-26 Φεβρουαρίου.



ἄν εἶναι ἀπό τούς νικημένους. Οἱ ἄνθρωποι δέν ξαναπιάνουν τά εἰρηνικά τους ἔργα ἀπό κεῖ πού τά ἄφησαν, πρίν ἀπό τόν πόλεμο, εἰκόνα πού ὑποδάλλει γιά τό μεταπολεμικό τοπίο τό ἀνακουφιστικό σύνθημα «παύσατε πῦρ» καί τά δημοφιλῆ τραγουδάκια ὅπως ἐκεῖνο τό σουξέ τῆς Βέμπο περί τό 1950 «ἡ ζωή ξα-

ναρχίζει γιά μᾶς καί χαρούμενοι τώρα // ἄνθη κόβου-

με Ποωτομαγιᾶς στή γαλάζια μας χώρα».

'Ωστόσο, ὅταν τελειώνει ὁ πόλεμος, ἐκτός ἀπό πληγές καί καταστροφές πού παραμένουν ζωντανές χρόνια μετά, ἀφήνει ἀναπάντητο ἕνα σημαντικό ζήτημα, ή μᾶλλον τό δημιουργεῖ ἀμέσως μέ τή λήξη του, ἀπό τό όποῖο ἐξαρτᾶται ἡ μεταθανάτια... ὑστεροφημία του. Είναι τό ζήτημα τῆς ἱστορικῆς μνήμης, πού δέν ἀπαντιέται στά πεδία τῶν μαχῶν πού προηγήθηκαν. Γιατί ή μνήμη είναι ἐρώτημα τοῦ μέλλοντος, διαμορφώνεται καί κρατά μέσα της ὅ,τι εἶναι νά κρατήσει ἀπό τή γεγονική ιστορία μετά τά γεγονότα. Ένα διακύβευμα εἶναι ή μνήμη, ἕνας ἄλλος πόλεμος πού διεξάγεται μετά τόν «ἔνοπλο» πόλεμο. ᾿Από τήν ἔκδασή του ἐξαρτᾶται τί θά κρατήσουν στίς άναμνήσεις τους οἱ ἄνθρωποι, πῶς θά τακτοποιήσουν στόν μεταπολεμικό τους κόσμο αὐτά πού οἱ ἴδιοι ἔπρατταν ἤ ὑφίσταντο στή διάρκεια τοῦ πολέμου, πῶς θά τά νοηματοδοτήσουν καί πῶς θά τά ἀξιοδοτήσουν. Καί πάντα ἀπομένει άνοιχτό τό ἐρώτημα: τί θά προσλάδουν οἱ ἐπερχόμενοι, τί θά συγκρατήσουν από έκείνη τήν αἰμόφυρτη περίοδο τοῦ ἐμφύλιου πολέμου, αὐτοί πού δέν τόν ἔζησαν κάν;

Ένα τέτοιο ζήτημα, πού δίχασε καί διχάζει ἀκόμη μέχρι σήμερα τόν κόσμο, προέχυψε καί μετά τή λήξη τοῦ έλληνικοῦ ἐμφύλιου πολέμου 1946-1949. Τί προσέλαβαν οι Νεοέλληνες, πῶς προσέλαβαν τόν ἐμφύλιο μετά τόν Έμφύλιο; Βιάζομαι νά τονίσω εὐθύς έξαρχῆς ότι ή πρόσληψη ένός όλοπαγοῦς γεγονότος ὅπως ἔνας έμφύλιος, από συγχρόνους καί έπιγενομένους, δέν είναι μόνον ζήτημα άτομικης ή συλλογικης μνήμης, δέν εἶναι ζήτημα μνημοτεχνικό, καταγραφῆς ένός ὑλικοῦ, ύπαρξης καί έκμετάλλευσης άρχειακῶν διαθεσιμοτήτων, δέν εἶναι μόνο τό ἀποτέλεσμα τῶν ἱστοριογραφικῶν ἀναζητήσεων καί ἐπεξεργασιῶν. Αν ἡ «μνήμη», όπως τονίζει ο Λέ Γκόφ, «άποτελεῖ οὐσιαστικό στοιχεῖο τῆς ἀτομικῆς καί τῆς συλλογικῆς ταυτότητας, ἄν ή συλλογική μνήμη δέν είναι μονάχα μιά κατάκτηση άλλά καί ένα ὄργανο καί ένα άντικείμενο ἰσχύος», τότε ή πρόσληψη τοῦ πολέμου μετά τό πέρας τῶν ἐπιχειρήσεων, ή νοηματοδότησή του καί ή άξιοδότησή του, ξεπερνα τό έρώτημα τοῦ τί θυμόμαστε καί τί ξεχνᾶμε, ἀτομικά καί συλλογικά, ἤ μᾶλλον τό τί θυμόμαστε καί τί ξεχνᾶμε εἶναι ἀποτέλεσμα συγκρούσεων καί διεργασιῶν πού ἔρχονται μετά. Καί εἶναι φυσικό οί πολιτικές δυνάμεις νά μήν αφήνουν ένα τέτοιο ζήτημα στά τερτίπια τῆς τύχης ἤ στίς φυσιολογικές δυνατότητες τοῦ νευφοδιανοητικοῦ μηχανισμοῦ. Κατασκευάζεται ή μνήμη γιατί πρέπει νά κατασκευαστοῦν οί ταυτότητες, οί όποῖες δέν εἶναι, δέν μπορεῖ νά είναι, ἐσαεί δεδομένες. Αὐτή ἡ κατασκευή θά ἀποδώσει, γιά παράδειγμα, τήν ταυτότητά του στόν μεταπολεμικό δεξιό ὅπως καί στόν μεταπολεμικό ἀριστερό. Ἡ πρόσληψη, λοιπόν, τοῦ πολέμου μετά τόν πόλεμο ἀποβαίνει ένα έξαιρετικό σύνθετο πρόβλημα, στό όποῖο

μετέχει ή πολιτική προπαγάνδα, οι μεταλλασσόμενες πολιτικές ανάγκες, οἱ αντικρουόμενες ἰδεολογίες, οἱ σχέσεις ἰσχύος, φανερά ἤ λανθάνοντα ρεύματα κοινωνικῆς ψυχολογίας πού διαπερνοῦν τά κοινωνικά στρώματα, άλλά καί κάποια θραύσματα άναμνήσεων άδιαμεσολάβητα ακόμη στό λόγο τῶν νικητῶν, ἤ στίς σιωπές, τά μισόλογα, τίς χαμηλόφωνες καί ὑπαινικτικές άφηγήσεις τῶν ἡττημένων, ἀκόμη καί στίς «ἀφηγήσεις» πού ἔρχονται ἀπό κάποια ἄφωνα ύλικά ἴχνη: ἕνα κομμένο πόδι ή ἕνας τραυματισμένος ἀπό σφαῖρες

τοίχος «θυμοῦνται» γιά καιρό, μιλᾶνε.

Σταχυολογώντας ἀπό δῶ καί ἀπό κεῖ, ἀπό πολύ εὐανάγνωστα καί πασίγνωστα στοιχεῖα ἀλλά καί ἀπό αποσιωπημένα, θά προσπαθήσω νά δῶ τί συγκράτησαν οί Νεοέλληνες ώς έμφύλιο πόλεμο, πῶς ὀργάνωσαν τά διάφορα στοιχεῖα σέ συλλογικές ταυτότητες. Έχω συνείδηση ότι ή πραγμάτευση ένός τέτοιου ζητήματος έχει πολλές πλευρές, ὅτι συναρτᾶται μέ τή σύνολη μετεμφυλιοπολεμική ίστορία έντός τῆς ὁποίας συνωστίζονται στοιχεῖα πού ἔρχονται ἀπό περισσότερες ίστοοικές φάσεις, από τόν πόλεμο τῆς Αλβανίας, τήν Αντίσταση, τά Μεσανατολικά, τά Δεκεμβριανά, τή μεταδεκεμβριανή περίοδο καί τόν καθαυτό Έμφύλιο τοῦ 1946-49. Είναι ζήτημα πού συναρτᾶται μέ τίς ίδεολογίες πού διαμορφώνονται αὐτή τήν ἐποχή, μέ τόν πολιτικό λόγο τῶν παρατάξεων, τίς μορφές ἀξιοδοτήσεων, τίς πολιτικές έντάξεις καί τίς μεταλλαγές τους μέσα στό χρόνο, τίς διοτικές ἀνάγκες. Καί δέδαια στίς μετεμφυλιοπολεμικές προσλήψεις του Έμφυλίου ἔρχονται νά διαδραματίσουν σπουδαῖο ρόλο άλλες ἀφηγήσεις μέ τή σχετική τους αὐτονομία, ὅπως ἐκεῖνες τῆς λογοτεχνίας, ποίησης καί πεξογραφίας, ή τῆς ὅποιας ίστοριογραφίας. Έχω δηλαδή συνείδηση ότι τό νά μιλῶ σέ ἔνα συνέδριο γιά ἕνα τέτοιο θέμα εἶναι τουλάχιστον θράσος, γιατί προϋποθέτει πολλές καί συστηματικές μελέτες σέ πολλά ἐπίπεδα καί γιά διαφορετικές χρονικές περιόδους, μελέτες καί ἔρευνες πού ώστόσο δέν έχουν γίνει. "Αλλωστε ὁ Έμφύλιος μέχρι τώρα ἐλάχιστα ἄγγιξε τήν ἐπιστημονική - ἀκαδημαϊκή ἰστοριογραφία. Παρά ταῦτα, καί ἐξομολογούμενος ὅτι ἐγώ ὁ ίδιος δέν έχω κάνει κάποια συστηματική έρευνα γιά τό θέμα ούτε γνωρίζω κάποιαν άλλη έκτός από τίς ισχυρές νύξεις πού πράγματι υπάρχουν σέ λογοτεχνικά κείμενα, θά ἀποπειραθῶ νά μιλήσω γιά τίς «προσλήψεις τοῦ Ἐμφύλιου μετά τόν Ἐμφύλιο».

Μιά πρώτη διάσταση μέ ἰσχυρές ἀξιοδοτήσεις καί νοηματοδοτήσεις είναι ο όρος συμμοριτοπόλεμος ή, συχνότερα, κομμουνιστοσυμμοριτοπόλεμος, ὄρος πού χρησιμοποιήθηκε από τήν κυδερνητική παράταξη στή διάρκεια τοῦ πολέμου 1946-1949 ἀλλά κι ώς πολύ ἀργά, ώς τήν κατάρρευση τό 1974 τῆς στρατιωτικῆς δικτατορίας τῶν συνταγματαρχῶν, πού ἦταν οἱ τελευταῖοι χρῆστες καί διαχειριστές τοῦ ὅρου αὐτοῦ. Διαφορετικοί, άλλά μέ τίς ἴδιες στοχεύσεις, ἦταν οἱ ὄφοι «στάσιςστασιασταί» πού χρησιμοποιήθηκαν στά Δεκεμβριανά ἀπό τόν Γεώργιο Παπανδρέου, καί ἀργότερα, στή διάρκεια τοῦ Ἐμφυλίου ἐναλλακτικά πρός τό «κομμουνιστοσυμμοριτοπόλεμος». Ἐσχάτως ἐπανῆλθε ἀπό τόν πρώην πρωθυπουργό κ. Ράλλη καί ὁ ὄφος «ἀνταρσία», ἐν χρήσει καί τότε. Ὁ ὄφος, ὅμως, ἀνταρσία εἶχε νομική λειτουργία ἀποτέλεσε τή νομική προϋπόθεση γιά τή νομιμοποίηση τῶν ἐκτάκτων μέτρων. Καί εἶναι γνωστό ὅτι σύμφωνα μέ τό Συμβούλιο τῆς Ἐπικρατείας ἡ ἀνταρσία εἶχε πάψει νά ὑπάρχει ὡς πραγματική κατάσταση μέ ἀκρότατο χρονικό ὅριο τό 1953. ἀντίθετα ὁ Ἄρειος Πάγος νομολογοῦσε ὡς τή δικτατορία μέ βάση τό πλάσμα τῆς ἀνταρσίας καί μ' αὐτό τόν τρόπο νομιμοποιοῦσε τά ἰσχύοντα ἔκτακτα μέτρα.

Πάντως καί ὁ ὅρος κομμουνιστοαυμμοριτοπόλεμος καί ὁ ὅρος ἀνταρσία σέ ἕνα πρῶτο ἐπίπεδο θέλουν νά τονίσουν ὅτι δέν ἦταν πόλεμος ἐκεῖνο τό τρίχρονο μακελειό, παρ᾽ ὅλο πού ὡς πρός τά ποσοτικά του δεδομένα –νεκροί, τραυματίες, ἀγνοούμενοι— μόνο μέ τή Μικρασιατική Ἐκστρατεία μπορεῖ νά συγκριθεῖ. Ὁ δάναυσα καί ἀκραῖα μυθευτικός ὅρος συμμοριτοπόλεμος ὁρίζει καί χαρακτηρίζει τούς ἀντιπάλους τῆς κυβερνητικῆς παράταξης ὡς συμμορίτες. Διότι δέν ἦταν παρά ὁλιγομελεῖς ἐγκληματικές ὁμάδες πού ἔστρεψαν τά ὅπλα κατά τῆς πατρίδος, ἡθικῶς καί ἐθνικῶς ἀποσυνάγωγες. Γιά τή δίωξη τῶν συμμοριτῶν ἀνασύρθηκε ἕνας νόμος τῆς δεκαετίας τοῦ 1880 περί «ληστοσυμμοριτῶν».

Άλλωστε, ἡ ἐθνικόφρων λαϊκή εἰκονογραφία καί ἡ σκιτσογραφία τῶν ἐφημερίδων κατά τόν Ἐμφύλιο καί ἀμέσως μετά εἰκονίζουν τόν συμμορίτη ὡς δασύτριχο γενειοφόρο ἀγριάνθρωπο, μέ ἀραιά καί προεξέχοντα δόντια, μέ φυσεκλίκια σταυρωτά, κραδαίνοντα αἰμοσταγή χατζάρα ἐνῶ στά πόδια του σπαράσσει ἡ Ἑλλάς ἡ κάποιο ἄλλο θύμα, κατά προτίμηση κορασίς.

Μέ αὐτόν πάντως τόν ἰδεολογικό μύθο τοῦ συμμορίτη ή κυβερνητική παράταξη θέλησε νά ἀποδώσει τά ποιοτικά καί ποσοτικά χαρακτηριστικά τῆς ἐμπόλεμης ᾿Αριστερᾶς, τήν ἰδιότητα καί τήν ταυτότητα τοῦ κομμουνιστοσυμμορίτη προσπάθησε νά ἀποτυπώσει στόν ἀντίπαλο, ὁ κόσμος νά προσλάβει τούς ἀριστερούς ὡς ἐγκληματίες-συμμορίτες, ξενόδουλους ἐαμοβούλγαρους δέ, καί ὡς τέτοιοι νά καταγραφοῦν στή συλλογική μνήμη γιά πάντα.

Έδῶ ὁ πολιτικός λόγος, δημιουργός τοῦ μύθου τοῦ ξενόδουλου καί ξενοκίνητου συμμορίτη, ἀναλαμβάνει νά διαχειρισθεῖ τό παρελθόν καί τή σχέση του μέ τό μεταπολεμικό παρόν. Δέν κατασκευάζει μόνο μιά εἰκόνα χρήσιμη γιά τίς πολεμικές ἐπιχειρήσεις, ἀλλά ἕναν διαχρονικό ἰδεότυπο τοῦ ἀριστεροῦ ἀνθρώπου, ἀναλλοίωτο ἐσαεί.

Ό μύθος καί τά άξιακά συστήματα πού θέλει νά όργανώσει, ο μύθος πού έγκαθιδρύει νοήματα, συνδέεται μέ τήν πολιτική τελετουργία ή πιό σωστά διαπερνα έγκάρσια τό σύνολο τῶν πολιτικῶν τελετουργιῶν

τῆς δεκαετίας τοῦ '50 καί ἐν μέρει τοῦ '60. Δέν ὑπάρχει πολιτικός λόγος τῆς κυδερνητικῆς παράταξης χωρίς ἀναφορά στόν συμμορίτη πού γίνεται ὁλοένα καί πιό μονοσήμαντη ὅσο κατεδαίνουμε στήν κοινωνική καί πολιτική ἱεραρχία. Ἡ μόνιμη καί τυφλή ἀναφορά στόν συμμορίτη δέν εἶναι παρά ἡ ψυχαναγκαστική ἐπιστροφή τοῦ ἀπωθημένου καί συνάμα, γιά τούς νικητές, χρυσοτόκος ὄρνις.

Μέσα στή διάρκεια, όμως, ή έθνικόφρων παράταξις τήν έχασε αὐτή τή μάχη γιατί δέν μπορούσε, καί ἐν πάση περιπτώσει δέν μπόρεσε, νά γεφυρώσει τά νοηματικά καί τά ψυχολογικά χάσματα ἀνάμεσα στίς γενιές καί στίς ἱστορικές περιόδους. Ἡ διαφορά μεταξύ αὐτῶν πού ἔζησαν ἔνα γεγονός ἤ μιά ἰδιαίτερη ἐποχή καί ἐκείνων πού δέν τά γνώρισαν μπορεῖ νά μετατραπεῖ σέ ἀπόλυτη ἑτερότητα ἐφόσον οἱ διαχειριστές ὡς πρός τό παρελθόν πατοῦν σέ σάπιες σανίδες. Ὁ μύθος τοῦ Συμμορίτη δέν ἄντεξε στό μύθο τοῦ ᾿Αντάρτη.

Όστόσο, δέν πρέπει νά παραγνωρίζουμε ὅτι ὅσο κι ἄν οἱ κώδικες καί οἱ ἀξιοδοτήσεις τῆς ἐθνικοφροσύνης μοιάζουν σήμερα έκτός ἀπό μισαλλόδοξοι καί κάτι σάν γεροντική φλυαρία, στόν καιρό τους ἔγραψαν ἱστορία, ήταν δραστικοί καί λειτουργικοί γιατί «ἔπεισαν» πολλούς πόσο ἀναγκαία ἦταν ἡ πολιτική, ἡ ἡθική καί ἡ φυσική έξόντωση των κομμουνιστοσυμμοριτων. Σ' αὐτόν τό μύθο καί τίς συνάδουσες κατασταλτικές πρακτικές ὀφείλεται, κατά τή γνώμη μου, τό γεγονός ὅτι άλλοιώθηκε ή έαμική πλειοψηφία καί ή κοινοβουλευτική Αριστερά στίς μετεμφυλιοπολεμικές αναμετρήσεις περιορίστηκε σέ ποσοστά τῆς τάξεως τοῦ 12% μέ 13%, πλήν τῶν ἐκλογῶν τοῦ 1958 πού γιά εἰδικούς λόγους έφτασε τό 25%. Είναι βέβαιο ὅτι στή μετεμφυλιοπολεμική περίοδο ή παλαιά, πλειοψηφική ἐαμογενής παράταξη δέν θεώρησε ποτέ τούς αντάρτες τοῦ Δημοκρατικοῦ Στρατοῦ κομμουνιστοσυμμορίτες, στολισμένους μέ όλα τά σχετικά ἀπαξιωτικά κατηγορήματα, ώστόσο ἐκεῖνος ὁ πόλεμος μέ τήν ήττα τῆς 'Αριστερᾶς διέρρηξε σέ μεγάλο δαθμό τό δεσμό σημαντικών τμημάτων τῶν λαϊκῶν στρωμάτων μέ τήν 'Αριστερά.

Ένα πάντως είναι βέβαιο γιά τίς παραστάσεις τῆς έθνικόφρονος παρατάξεως, έκεῖνες πού διαμόρφωνε γιά τόν έαυτό της κι έκεῖνες πού προσπάθησε νά έπιβάλει στό σύνολο τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ: ἡ ἐθνικόφρων παράταξη οὐδέποτε θεώρησε ὅτι ὁ πόλεμος 1946-49 ήταν έμφύλιος, ότι ή ίδια βγήκε νικήτρια σέ έναν πόλεμο ἐναντίον ἑνός μεγάλου τμήματος τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ. Οὐδέποτε τό έλληνικό κράτος καί οἱ πολιτικές του δυνάμεις χρησιμοποίησαν τόν όρο ἐμφύλιος πόλεμος. Η υίοθέτηση τοῦ ὄρου συμμοριτοπόλεμος δέν ήταν αποτέλεσμα πνευματικής αβελτηρίας ή αναλυτικής ανεπάρκειας. Ήταν λύση ανάγκης, απολύτως βέβαια έργαλειαχής, τόσο άναγκαστικής άνάγκης όσο καί ή φυσική έξόντωση των κομμουνιστοσυμμοριτών. Αλλωστε, ἄν τότε ἤ κι ἀργότερα παραδεχόταν ὅτι μετείχε σέ ἕναν ἐμφύλιο, θά ἔπρεπε ἐκ προοιμίου νά άποδεχθεῖ ὅτι δέν ἐκπροσωπεῖ παρά μόνο ἕνα τμῆμα



τοῦ ἔθνους. Τί εἴδους ἐθνικόφρων παράταξη θά ἦταν ἄν ἀναγνώριζε ὅτι ἄφηνε τό μισό ἔθνος ἀπ' ἔξω; Διότι ὅπως τό ἔθνος δέν ἐπιδέχεται μερικεύσεις, ἄλλο τόσο καί οἱ πολιτικές δυνάμεις πού διεκδικοῦν τήν ἐκπροσώπησή του δέν αναγνωρίζονται στή μερικότητα. Καί ἐπειδή ὅμως αὐτή ἡ μερικότητα ἐνυπῆρχε στά ίδια τά πράγματα, ή έθνικόφρων παράταξη δέν μπόρεσε νά δημιουργήσει παραστάσεις πού θά αντιπροσώπευαν καί θά ἀντιστοιχοῦσαν στό σύνολο: δέν γέννησε θέατρο, κινηματογράφο, ποίηση, λογοτεχνία, τέχνες, ίστοοιογραφία, κοινωνική ἐπιστήμη, ἰνδάλματα. Άρκέστηκε σέ διάφορα μισοκακόμοιρα κατασκευάσματα, πού μέ κρατικοδίαιτο τρόπο ἄντεξαν ώς τήν πτώση τῆς δικτατορίας κι ύστερα ξεχάστηκαν. Κανείς δέν μπορεῖ νά είναι περήφανος ότι ὁ πατέρας του ή ὁ παππούς συνέτριψε τούς κομμουνιστοσυμμορίτες στόν Γράμμο.

\*\*\*

Αν ξεφυλλίσει κανείς τά ἐπίσημα κείμενα τοῦ ΚΚΕ καί τόν κομματικό Τύπο τῆς περιόδου 1946-1950, τό διάστημα δηλαδή πού ἡ 'Αριστερά, μέσα ἀπό διάφορες φάσεις καί διαδικασίες, ἐμπλέκεται σέ στρατιωτικές συγκρούσεις μέ τόν κυβερνητικό στρατό καί πού θά καταλήξουν στίς μεγάλες μάχες τοῦ 1948 καί 1949, σέ ὅλο αὐτό τό διάστημα δέν θά βρεῖ οὕτε μία φορά τόν ὄρο ἐμφύλιος πόλεμος. Πόλεμος ὅμως, καί μεγάλης ἔκτασης μάλιστα, γίνεται. Τί πόλεμος εἶναι αὐτός γιά τήν 'Αριστερά, γιά τό ΚΚΕ, γιά τόν στρατό τους, τόν Δημοκρατικό Στρατό Έλλάδος; 'Εναλλα-

κτικά ή σωρευτικά θά δρεῖ κανείς τούς ὄρους ἀντάρτικο, λαϊκή ἐπανάσταση (μᾶλλον περιορισμένης χρήσης αὐτοί οἱ ὅροι), λαϊκοαπελευθερωτικός πόλεμος, ἔνοπλος ἀγώνας τοῦ ΔΣΕ, λαϊκοδημοκρατική πάλη, ἔνοπλη πάλη, ἔνοπλη ἐξέγερση, λαϊκή αὐτοάμυνα, ἐνεργητική λαϊκή αὐτοάμυνα, καί πολύ συχνά σκέτο ἀγώνας. Ποῦ καί ποῦ τό μεταδεκεμβριανό κράτος καί οἱ Ἅγγλοι καταγγέλλονται ὅτι διεξάγουν μονόπλευρο ἐμφύλιο ἡ ὅτι ἐξωθοῦν τόν ἑλληνικό λαό σέ ἐμφύλιο σπαραγμό.

ραγμό. Ό πόλεμος ἀπό τή μεριά τῆς 'Αριστερᾶς εἶναι δίκαιος –κάθε πόλεμος γιά τούς ἐμπολέμους εἶναι δίκαιος— πού νομιμοποιεῖται, ἔναντι τοῦ ἄδικου ἀντιπάλου, διότι ὁ ἀντίπαλος εἶναι ἡ «δεύτερη κατοχή» στήν ὁποῖα ἀπαιτεῖται ἀντίσταση. Σύνδεση, ἐπομένως, τῆς πρώτης (γερμανοϊταλικῆς) κατοχῆς τῆς περιόδου '41-'44 καί τῆς ἀντίστοιχης ἔνδοξης ἐαμικῆς 'Αντίστασης μέ τἡ μεταδεκεμβριανή κατάσταση πού χαρακτηρίζεται κι αὐτή κατοχή. Κι ὅπως στήν πρώτη κατοχή ἀντίπαλος ἤταν ὁ Γερμανοϊταλός φασίστας, ἔτσι καί τώρα ὁ ἀντίπαλος χαρακτηρίζεται μοναρχοφασίστας καί τό καθεστώς πού πάει νά ἐπιδάλλει μέ τή στρατιωτική

δία μοναρχοφασισμός. Δέν θά σχολιάσω τήν ἀναλυτική ἐπάρκεια καί τήν πολιτική ἐγκυρότητα αὐτῶν τῶν ὅρων. Εἶναι σαφές, ὡστόσο, ὅτι προσπαθοῦν νά νομιμοποιήσουν τήν ἔνοπλη ἀντίσταση, νά ἀποδώσουν στόν ἀντίπαλο τέτοια ταυτότητα πού ἡ ἔνοπλη πάλη νά θεωρεῖται ἀναγκαία, κάτι σάν ultimum remedium. Θά μποροῦσα νά προσθέσω ὅτι τό ΚΚΕ δέν χρησιμοποιεῖ τόν ὅρο ἐμφύλιος πόλεμος, παρ' ὅλο πού ὁ πόλεμος στόν ὁποῖο συμμετέχει εἶναι ἕνας πεντακάθαρος ἐμφύλιος, γιατί ἀποποιεῖται τήν εὐθύνη γι' αὐτόν. Γι' αὐτό μιλᾶ γιά μονό-

πλευρο ἐμφύλιο. Ἡ κατάσταση αὐτή διατηρεῖται ἀρκετά χρόνια μετά τή λήξη τοῦ Ἐμφυλίου. Πρώτη φορά πού τό ΚΚΕ χρησιμοποιεῖ τόν ὅρο ἐμφύλιος πόλεμος εἶναι στήν «Προγραμματική διακήρυξη τοῦ ΚΚΕ πρός τόν ἐλληνικό λαό» τόν Φεβρουάριο τοῦ 1957, ὅπου σημειώνεται ὅτι «ἐπτά χρόνια μετά τή λήξη τοῦ ἐμφυλίου πολέμου» κλπ., πλήν κι ἄν ἡ ἔρευνά μου εἶναι ἐλλιπής,

λιτικά νοήματα πού ἀναδεικνύονται: τήν ἀνάγκη νά ξεπερασθοῦν τό ἐμφυλιοπολεμικό πνεῦμα καί οἱ ἐμφυλιοπολεμικές πού στηρίζουν

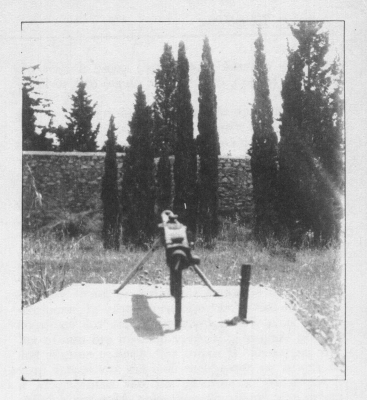
τό κράτος τῆς Δεξιᾶς.

Στή συλλογική μνήμη τῶν ἀριστερῶν, ὅσο περνοῦν τά χρόνια, ὁ Έμφύλιος Πόλεμος, τό στρατιωτικό του σκέλος δηλαδή, δέν έχει κάποια ίδιαίτερη αίγλη. "Ολοι δέβαια μιλοῦν γιά τήν ήττα καί ἀναζητοῦν τίς αἰτίες. Ώστόσο ὁ Γράμμος, τό Βίτσι, ἡ Κόνιτσα, ἡ Φλώρινα, τό Καρπενήσι, ή Καρδίτσα, οἱ ἐκατοντάδες μικρές καί μεγάλες μάχες πού έδωσε έπιτυχῶς ή ἀνεπιτυχῶς ὁ ΔΣΕ, οἱ στρατιωτικές τραγωδίες τῆς Πελοποννήσου, τῆς Κρήτης, τῆς Κεφαλλονιᾶς, τῆς Ίκαρίας καί τῆς Σάμου, τά στρατηγήματα, οἱ ἐλιγμοί, τά ὅπλα, τά κατορθώματα, οἱ ἀποτυχίες, ἡ ἀνήκουστη ἀντοχή τῶν άνταρτῶν, οἱ ἐκατόμβες καί τόσα ἄλλα στοιχεῖα πού συνθέτουν τό κλίμα τοῦ πολέμου όλοένα καί περισσότερο ἀπωθοῦνται στήν ἀθέατη πλευρά τῆς σελήνης. Ένα μικρό διδλιαράκι τοῦ Δημήτρη Χατζή, πού περιγράφει σκηνές ἀπό τή μάχη τῆς Μουργκάνας τό 1948, έγινε γνωστό στήν Έλλάδα πολύ άργότερα. Τό στρατιωτικό μέρος αὐτοῦ τοῦ πολέμου, πού ἦταν ἕνας όλοκληρωτικός πόλεμος μέ τήν ἔννοια ὅτι ἀφοροῦσε ὅχι μόνο τούς στρατούς τῶν μάχιμων ἀλλά ὁλόκληρη τήν κοινωνία, τό στρατιωτικό σκέλος λοιπόν δέν δρέθηκε ποτέ στό προσχήνιο. Ούτε κάν τό ζήτημα τῶν ἀνταρτοπλήκτων, πού ξεπέρασαν τίς 700.000 ψυχές, κατοίκων τῶν ὀρεινῶν καί ἡμιορεινῶν περιοχῶν. Ἰδια εἰκόνα μᾶς δίνουν καί οἱ εκδόσεις. 'Αρκετές ὤς τή δεκαετία τοῦ '60, μέ κατακλυσμιαῖο τρόπο θά έλεγε κανείς μετά τό 1974, τά πάσης φύσεως διδλία γιά τήν περίοδο τῆς Αντίστασης ἀνέρχονται σέ χιλιάδες. Γιά τόν Έμφύλιο μόλις τά τελευταῖα δέκα χρόνια ἄρχισαν νά δλέπουν τό φῶς μερικά ἐνθυμήματα μαχητῶν τοῦ ΔΣΕ καί ἐλάχιστες ἱστοριογραφικές ἐπεξεργασίες, καθώς καί οἱ ἱστορίες τοῦ ΓΕΣ. Θά ἔλεγε κανείς ὅτι ὁ πολεμικός Έμφύλιος δέν ήθελε νά έγκατασταθεῖ στή συλλογική μνήμη ούτε κάν των άριστερων. Τόν άπωθοῦσαν.

'Αντίθετα, οἱ ἀριστεροί μίλησαν πολύ καί ἐπικέντρωσαν τήν προσοχή στά γεγονότα τῆς καταστολῆς: τίς ἐκτελέσεις, τίς πάσης φύσεως διώξεις, τούς ξυλοδαρμούς, τά Μακρονήσια, τούς ἐξόριστους, τούς φυλακισμένους, τό κλίμα τῆς λευκῆς τρομοκρατίας, τίς δηλώσεις μετανοίας, τό νόμο καί τόν τρόμο τοῦ χωροφύλακα, τούς μάρτυρες καί τά μαρτύρια, τά πιστοποιητικά κοινωνικῶν φρονημάτων, τά ἔκτακτα μέτρα, όλο αὐτό τό κλίμα τῆς δικτατόρευσης καί τῆς δικτατορίας πού

δασίλευε στήν Έλλάδα ώς τό 1974.

Νά προσθέσω λίγα λόγια γιά τή διάσταση αὐτή μεταξύ τῆς ὑπεραξιολόγησης τῆς καταστολῆς, τῶν συνεπειῶν δηλαδή τοῦ πολέμου καί τῆς ἥττας, καί τῆς ἀποσιώπησης τῶν μαχῶν. Νά πάρουμε μόνο ὑπόψη ὅτι γιά τρεῖς δεκαετίες περίπου τό νά μιλᾶ κανείς γιά τό Γράμμο, ἄν δέν ἀκολουθοῦσε τίς ὑποδείξεις τοῦ ΓΕΣ, ἦταν πολύ ἐπικίνδυνο, ἀκόμη καί σέ ἰδιωτικό χῶρο. Εἴχαν καί οἱ τοῖχοι αὐτιά. Ὑστερα ἡ ἑλληνική ᾿Αρι-



στερά μετά τό 1956-57 εἰσέρχεται στή φάση τοῦ «είρηνικοῦ περάσματος στό σοσιαλισμό» καί ἡ ἀξιοδότηση τοῦ Ἐμφυλίου θά ἦταν δυσαρμονικό στοιχεῖο στό όλο κλίμα. Αλλωστε σέ γενικές γραμμές θεωρήθηκε λάθος τό ότι σύρθηκε σ' αὐτόν. Καί γενικότερα, ή έλληνική κοινωνία εἰσέρχεται κι αὐτή προοδευτικά σέ μιά φάση στήν οποία ή ένοπλη δία, καί ή έπανασταστική ἔνοπλη δία, παύει νά θεωρεῖται τρόπος ἐπίλυσης τῶν διαφορῶν καί βάση πολιτικῶν προοπτικῶν. Καί ἐν πάση περιπτώσει ὁ φόνος τοῦ Ἐμφυλίου ὡς τραγική μέν πραγματική δέ φάση τῆς νεοελληνικῆς ἱστορίας μέσα ἀπό τήν ἀλαζονική ἀδολεσχία τοῦ κράτους τῶν νικητῶν καί τίς πολιτικές τελετουργίες καί σκηνοθεσίες πού ύμνολογοῦσαν τό κλέος αὐτῆς τῆς νίκης εἰς βάρος τοῦ μισοῦ έλληνικοῦ λαοῦ, αὐτός ὁ φόνος λοιπόν τοῦ Ἐμφυλίου ὡς ἱστορικοῦ γεγονότος καθιστοῦσε άνάπηρη τήν όποιαδήποτε ένασχόληση μαζί του. Ό συμμορίτης ήταν ένα πτώμα πού θά έπρεπε νά σκοτωθεῖ πολλές φορές. Δέν μπόρεσε τό ρωμέιχο νά τόν δεῖ ὅπως πραγματικά ἦταν. Από τήν ἄλλη μεριά, ὅσοι άνδρες καί γυναϊκες τοῦ ΔΣΕ δέν ἔπεσαν στά πεδία τῶν μαχῶν -κάτι μεταξύ 25 καί 35 χιλιάδες-, ὄσους δέν τούς ἔφαγε ή μαρμάγκα τῆς ταπείνωσης καί τῆς λευκής τρομοκρατίας, δρέθηκαν γιά πολλά χρόνια όμηφοι στήν Τασκένδη καί τίς Λαϊκές Δημοκρατίες. Δέν ἔφτανε ή μαρτυρία τῶν μαχητῶν ώς τήν Αθήνα, ώς τήν Έλλάδα, πού μέ βασανιστικό τρόπο ἔπαιρνε ἕναν άλλο δηματισμό. Είναι πάντως σίγουρο ότι ἐκείνων οί άναμνήσεις εἶχαν σταματήσει στά πολεμικά γεγονότα τοῦ ἀγώνα στόν ὁποῖο εἶχαν συμμετάσχει. Εἶπαν καί ξαναεῖπαν ἀνάμεσά τους ἄπειρες φορές τί ἔγινε στή μάχη τοῦ Κλέφτη, στόν τακτικό ἑλιγμό ἀπό τό Γράμ-

μο στό Βίτσι.

Τό ποιητικό φαινόμενο πού ονομάστηκε ποίηση τῆς ήττας δέν ήταν ποίηση τῆς ήττοπάθειας, ὅπως καταγγέλθηκε, άλλά ποίηση γιά τήν ήττα καί ταυτόχρονα μιά ποιητική, άς ποῦμε, ἀναρώτηση γιά νέους ὁρίζοντες πού δέν θά ήταν αναγκαστικά μπαρουτοκαπνισμένοι. 'Αλλ' ούτε έδῶ θά βροῦμε ἀναφορές στίς μάχες καί τούς μαχητές. Ώστόσο, ἄν οἱ μέραρχοι καί τά στάγερ, οι αντιαρματικές γροθιές καί οι νάρκες δέν μποροῦν νά μιλήσουν γιά τό παρόν, ἀρχίζουν λίγο λίγο νά ἀπαξιώνονται, νά ξεθωριάζουν στήν ἀνάμνηση, νά μήν κινοῦν τό ἐνδιαφέρον. Έτσι ἀκόμη καί στό ίδιο τό ἐσωτερικό τῆς ἀριστερῆς παράταξης ἀναδεικνυόταν μιά διχαστική ἐτερότητα: τό παρόν γεφυρωνόταν καί ἐδῶ μέ τό παρελθόν μέ πολύ παραποιητικό τρόπο, ώσάν ή διαχρονική ταυτότητα τοῦ ἀριστεροῦ καί τῆς 'Αριστερᾶς νά ἦταν ἀμέτοχη στά αἵματα καί τούς σκοτωμούς. Ἡ εἰκόνα τοῦ ἐμφύλιου πολέμου πού θά ἔπρεπε νά προσλάβουν ὅσοι δέν τόν ἔζησαν ἦταν ή είκόνα τῆς καταστολῆς καί τῶν κατατρεγμῶν, ἡ εἰκόνα μιᾶς παράλογης τραγωδίας. Αὐτή τήν παράλογη τραγωδία θεματοποίησε ή 'Αριστερά ως 'Εμφύλιο Πόλεμο, κάτι σάν έξ οὐρανοῦ ἀτύχημα ή ἔξωθεν ἐπιδουλή -πράγμα πού φαίνεται καί στήν υπεραξιολόγηση τοῦ ἰμπεριαλιστιχοῦ παράγοντα τῶν ᾿Αγλλοαμερικανῶν ἤ τό πούλημα ἐκ μέρους τοῦ Στάλιν, χωρίς τή δέουσα έπισήμανση της δράσης των έσωτερικών παραγόντων. Καί θά έλεγα ὅτι ἡ εἰκόνα αὐτή εἰναι σήμερα ή κυρίαρχη στίς παραστάσεις τῆς σύγχρονης έλληνικής κοινωνίας.

Δέν ἀσχολήθηκα καθόλου μέ τό πῶς προσέλαδε τόν

Έμφύλιο ὁ κόσμος τῆς γενικότερης δημοκρατικῆς παρατάξεως, τῶν φιλελευθέρων, τῶν πλαστηρικῶν, τῶν καφανταρικῶν κλπ. Ἐδῶ δέν υἰοθετεῖται πάντα καί ἀπό ὅλους τό ἐμφυλιοπολεμικό μοντέλο τοῦ συμμοριτοπόλεμου καί τοῦ συμμορίτη, καί πράγματι ὑπάρχει μιά εὐαισθησία ἀπέναντι στίς καταστάσεις καί τούς θεσμούς τῆς καταστολῆς, καί ἀναζητεῖται μιά λύση λήθης καί κατευνασμοῦ. ὑΩστόσο οἱ παραστάσεις τῆς δημοκρατικῆς φιλελεύθερης παράταξης, μέ πολλές παραλλαγές, ἐστιάζονται στήν ἐναγώνια προσπάθεια νά κατασκευασθεῖ ἡ εἰκόνα τῶν δύο ἄκρων πού ματοκύλησαν τήν Ἑλλάδα. Μᾶλλον ὅμως δέν ἀπέδωσε ἡ προσπάθεια.

\*\*\*

Ο Βάλτερ Μπένγιαμιν σέ ἕνα δοκίμιό του γιά τόν ίστορικό ύλισμό ἔγραφε ὅτι ἡ ἱστορία εἶναι πάντα έκείνη πού ιστοροῦν οι νικητές. Είναι πολύ βαριά κουδέντα αὐτή. Γόνιμη καί ἐπικίνδυνη. Ἐπικίνδυνη γιατί κατατάσσει τήν ίστορία καί τούς ίστοροῦντες στό στρατόπεδο τῶν ἐκάστοτε νικητῶν, τούς καθιστᾶ κάτι σάν ίδεολόγους τῆς νίκης τους καί ταυτόχρονα έπαγγελματίες νεκροθάφτες τῆς ἱστορίας. Συμβαίνει αὐτό πολύ συχνά. Νομίζω ὅμως ὅτι καί οἱ νικημένοι μποροῦν νά γράψουν τή δική τους ίστορία, χωρίς αὐτή νά είναι δικαιωτικός μύθος. Οι νικημένοι έχουν τήν πολύ έπιτακτική ανάγκη νά αποκαταστήσουν τήν πραγματική ιστορικότητα τῶν γεγονότων μέσα στά ὁποῖα ἡττήθηκαν. Καί μποροῦν νά τό πράξουν αὐτό γιατί, ἴσως μέ πόνο, είναι ὑποχρεωμένοι νά ἀπομυθοποιήσουν κατ' άρχήν τόν έαυτό τους. Οἱ άγοραῖοι μύθοι είναι ὁ χειρότερος έχθρός τους.



# ΓΙΑ ΤΟ 3ο ΔΙΑΒΑΛΚΑΝΙΚΟ ΦΕΣΤΙΒΑΛ ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΑΚΩΝ ΣΧΟΛΩΝ ΘΕΑΤΡΟΥ

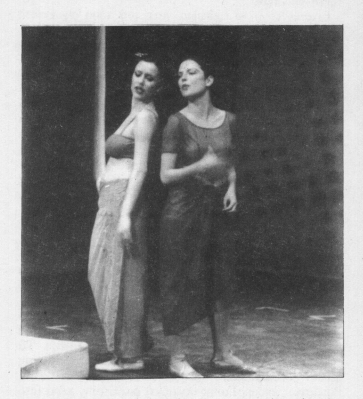
τοῦ 'Ανέστη 'Αζᾶ

τή Θεσσαλονίκη στίς 1-5 Δεκεμβρίου τοῦ 1999 διοργανώθηκε τό 3ο Διαδαλκανικό Φεστιβάλ Πανεπιστημιακών Σχολών Θεάτρου. Πρόκειται γιά θεσμό πού ξεκίνησε τό 1997, ὕστερα ἀπό πρωτοδουλία τῆς Ἐθνικῆς Ακαδημίας Θεάτρου καί Κινηματογράφου της Σόφιας. Στόχος αὐτης της πλέον οὐσιαστικης ἐνέργειας δέν ήταν άλλο ἀπό τή δημιουργία μιᾶς ἐτήσιας συνάντησης τῶν ἀνώτατων θεατριχῶν σχολῶν τῆς Βαλκανικῆς, πού κάθε φορά θά φιλοξενοῦνταν σέ διαφορετική πόλη καί χώρα καί βεβαίως θά ἀποτελοῦσε γέφυρα ἐπικοινωνίας ἀνάμεσα στούς λαούς τῆς ταραγμένης περιοχῆς ἤ ἔστω τῶν θεατρικῶν άντιπροσώπων τους. Τό πρῶτο φεστιβάλ, λοιπόν, ἔλαδε χώρα στή δουλγαρική πρωτεύουσα, τό δεύτερο στά Τίρανα καί τό τρίτο στή Θεσσαλονίκη. Τό τέταρτο θά γίνει τοῦ χρόνου στό Βουκουρέστι. Ἡ ἐλληνική διοργάνωση είχε δύο σημαντικές ίδιαιτερότητες σέ σχέση μέ τίς προηγούμενες συναντήσεις. Ήταν αὐτή στήν οποία πῆραν μέρος οἱ περισσότερες σχολές καί ἡ μόνη πού διοργανώτρια ἀρχή δέν ἦταν ἡ ἴδια ἡ σχολή άλλά ὁ σύλλογος τῶν φοιτητῶν της. Ώς μέλος τοῦ Συλλόγου Φοιτητῶν τοῦ Τμήματος Θεάτρου καί τῆς ὁργανωτικῆς ἐπιτροπῆς τοῦ φεστιβάλ μοῦ εἶναι δύσκολο νά δρεθῶ στή θέση τοῦ οὐδέτερου παρατηρητῆ, τοῦ άνυποψίαστου ή ύποψιασμένου θεατή μιᾶς θεατρικής πράξης. Ώστόσο θά προσπαθήσω νά είμαι άντικειμενικός, παραλείποντας λεπτομέρειες πού ἴσως νά μήν ένδιαφέρουν ή κουράσουν τόν αναγνώστη.

Συγκεκριμένα, στό φεστιδάλ συμμετεῖχαν τά Τμήματα Θεάτρου τῆς Σχολῆς Καλῶν Τεχνῶν τοῦ 'Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, τῆς 'Ακαδημίας Καλῶν Τεχνῶν τῶν Τιράνων, τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Ζάγκρεμπ, τοῦ Πανεπιστημίου Καλῶν Τεχνῶν τοῦ Βελιγραδίου, τοῦ Πανεπιστημίου Μιμάρ Σινάν τῆς Κωνσταντινούπολης, τοῦ Πανεπιστημίου τῶν Σκοπίων καί ἀκόμη τό Πανεπιστήμιο Θεάτρου καί Κινηματογράφου «Ἰον Λούκα Καρατζιάλε» τοῦ Βουκουρεστίου καί ἡ Ἑθνική 'Ακαδημία Θεάτρου καί Κινηματογράφου τῆς

Σόφιας.

Τό Φεστιβάλ δέν προβλήθηκε ἀρκετά, ἀλλά αὐτό δέν ἀναιρεῖ τή σημασία του. Τό γεγονός ὅτι ἄνθρωποι ἀπό κάθε γωνιά τῶν Βαλκανίων, διαφόρων ἐθνικοτήτων καί μάλιστα μέ κοινό ἐνδιαφέρον καί ἄξονα ἐπικοινωνίας τό θέατρο, βρέθηκαν μαζί εἶναι κοινωνικό καί πο-



λιτικό. Περισσότεροι ἀπό ὀγδόντα φοιτητές καί καθηγητές τῶν σχολῶν αὐτῶν ἡρθαν στήν πόλη, ἀνέβασαν καί παρακολούθησαν παραστάσεις, κοινωνώντας ὁ ἔνας τό θέατρο τοῦ ἄλλου, γνωρίστηκαν μεταξύ τους, συζήτησαν, συνέφαγαν, χόρεψαν, κάποιοι ἔκαναν νέες φιλίες, κάποιοι ἐρωτεύτηκαν, σέ κάθε περίπτωση ἐπικοινώνησαν. Ἄν ἡ διοργάνωση πέτυχε ἀπόλυτα σέ κάποιο τομέα, αὐτός δέν εἶναι ἄλλος ἀπό τή δημιουργία τοῦ κατάλληλου κλίματος καί ἐκείνων ἀκριδῶς τῶν προϋποθέσεων πού εὐνόησαν τήν ἐπαφή καί ἐπικοινωνία. Αὐτό ἀποκτᾶ ἰδιαίτερη σημασία ἄν ἀναλογιστοῦμε τούς πολέμους τῆς δεκαετίας τοῦ '90 καί κυρίως τό δομβαρδισμό τῆς Γιουγκοσλαβίας ἀπό το ΝΑΤΟ πού προηγήθηκε μόλις λίγους μῆνες τοῦ φεστιβάλ.

Οἱ παραστάσεις ἔγιναν στό θέατρο ΑΝΕΤΟΝ, ἕνα ἀπό τά δεκάδες κτίρια πού ἀνακατασκευάστηκαν γιά τήν πολιτιστική πρωτεύουσα τοῦ '97. Τό ΑΝΕΤΟΝ εἶναι θέατρο μέχρι τό προσκήνιο, ἀπό κεῖ καί μετά τό χάος. Ἡ σκηνή του εἶναι ἀπελπιστικά μικρή καί ὁ τε-

χνικός έξοπλισμός άνεπαρκής, όποιοσδήποτε έχει μιά ἔστω μιχρή σχέση μέ τό θέατρο ἀντιλαμβάνεται τήν άκαταλληλότητα τοῦ χώρου γιά παραστάσεις ἀπαιτήσεων καί είκάζει ότι σχεδιάστηκε μᾶλλον ἀπό διακοσμητή παρά από μηχανικό. Ώστόσο έχει ζεστά καί άναπαυτικά καθίσματα. Οἱ Βαλκάνιοι συνάδελφοί μας, καί ιδίως οι 'Αλβανοί καί οι Βούλγαροι, πού στίς έγκασταστάσεις τους έχουν μεγάλα, παραδοσιακά καί τεχνικά άρτια θέατρα, διερωτήθηκαν πως είναι δυνατόν ή πλούσια Έλλάδα νά είναι τόσο φτωχή σέ θεα-

τρική υποδομή.

Εἶναι εὔλογο τό ἐρώτημα γιατί μιά τόσο σημαντική έκδήλωση φιλοξενήθηκε σ' έναν τόσο κακό χῶρο. Διότι αὐτός παραχωρήθηκε ἀπό τό δῆμο, καί ὁ δῆμος ήταν ὁ μόνος ἀπό τούς ίδιωτικούς καί κρατικούς φορεῖς πού, σέ κάθε περίπτωση, διέθεταν κάποιον άμιγῶς θεατρικό χῶρο καί ἐνδιαφέρθηκε νά στηρίξει τό φεστιβάλ. Σ' αὐτό τό σημεῖο ἄς σημειωθεῖ ὅτι τό Τμῆμα Θεάτρου τοῦ Α.Π.Θ., πού στεγάζεται στό πρώην σινεμά «Κλειώ», δέν έχει θέατρο. Ἡ άνακατασκευή-μετασκευή της κινηματογραφικής αίθουσας σέ θεατρική έχει ξεκινήσει πρίν από έπτα χρόνια καί προχωρεί μέ ρυθμούς χελώνας, προφανῶς λόγω ἔλλειψης χρημάτων. Αὐτή εἶναι ἡ μοίρα ὅλων τῶν καλλιτεχνικῶν σχολῶν στήν Ἑλλάδα, καθώς ἡ χώρα μας οὐδέποτε είχε, ούτε καί έχει ὄραμα καί πολιτική γιά τόν

πολιτισμό.

Είναι άλήθεια ὅτι δέν αἰσθανθήκαμε ἄνετα ὅταν συνειδητοποιήσαμε, γιά ἀκόμη μία φορά, σέ ποιό σημεῖο δρίσχονται οι σχολές τῶν οἰχονομικά ἐξαθλιωμένων δαλκανικών χωρών. Μέ δυσκολία δρίσκει κανείς κάποιον ὀργανισμό θεατρικής παιδείας στήν Έλλάδα πού νά πλησιάζει τό ἐπίπεδο τῶν θεατρικῶν τμημάτων πού έπισκέφτηκαν γιά πέντε ήμέρες τή Θεσσαλονίκη. Τά τμήματα αὐτά, ίδιαίτερα οἱ ἀχαδημίες θεάτρου στίς πρώην σοσιαλιστικές χῶρες (Βουλγαρία, 'Αλβανία, Ρουμανία, πρώην Γιουγκοσλαβία) διαθέτουν, πέρα ἀπό κτιριακή καί ύλικοτεχνική ύποδομή, τούς, κατά τό δυνατό, ικανότερους καί πλέον αναγνωρισμένους καθηγητές πού ὑπάρχουν ἐκεῖ, δουλεύουν μέ σκληρή πειθαρχία άπό τό πρωί μέχρι τό βράδυ, καί διατηροῦν τό ύψηλό ἐκπαιδευτικό ἐπίπεδο πού τούς κληροδότησε τό παρελθόν τους. Οἱ ἡθοποιοί ἐκπαιδεύονται στά πρότυπα πού έθεσε ὁ Μέγιεοχολντ ἀποκτώντας δεξιοτεχνία άκροβάτη, έρμηνευτική δεινότητα καί έξαιρετικά εὔπλαστο καί μεγάλο φωνητικό εύρος. Οι πολιτικές καί οἰκονομικές ἀλλαγές φαίνεται πώς δέν ἔβλαψαν ἰδιαίτερα τό γιγαντιαΐο σύστημα θεατρικής παιδείας πού ύπῆρχε, ή καλύτερα ή παράδοση τῆς θεατρικῆς παιδείας άντεξε στούς ανέμους της αλλαγης καί την έπέλαση τῶν μαφιόζων.

Μείναμε ἄφωνοι μέ τίς ἱκανότητες τῶν Βούλγαρων ήθοποιῶν-φοιτητῶν τῆς ᾿Ακαδημίας τῆς Σόφια. Γελάσαμε μέ τήν ψυχή μας, δίχως νά καταλαβαίνουμε ούτε λέξη, μέ τόν τρόπο, τή ζωντάνια καί ὑπερκινητικότητα πού οι Ρουμάνοι φοιτητές ἔπαιξαν τήν «Κωμωδία τῶν παρεξηγήσεων». Θαυμάσαμε τή σοδαρότητα, τή συνέπεια καί τή μεθοδικότητα μέ τήν οποία δουλεύουν στήν Τουρκία καί στά νεοσύστατα κράτη τῆς Κροατίας καί τῆς Π.Γ.Δ. Μακεδονίας. Είδαμε πόσο ἀκριβά στοίχισε μιά δεκαετία πολέμων στή Γιουγκοσλαβία καί πόσα χρόνια πίσω γύρισε τό θέατρό της. Συγκινηθήκαμε μέ τήν πολιτική άλληγορία γιά τήν κατάσταση τῆς χώρας «Κοκκινοσκουφίτσα - Ἡ άληθινή ἱστορία», πού παρουσίασε ή άλβανική όμάδα. "Όλες αὐτές οἱ παραστάσεις αποτελοῦσαν παραγωγή τῆς κάθε σχολῆς, έγιναν από τούς φοιτητές μέ τήν πλήρη συμπαράσταση, δοήθεια καί συντονισμό τῶν καθηγητῶν καί κάποιες ταξιδεύουν σέ διάφορα εύρωπαϊκά φεστιβάλ διαφημίζοντας καί προβάλλοντας τή δουλειά πού γίνεται EXEĨ.

Ή σχολή τῆς Θεσσαλονίκης οὐδέποτε παρουσίασε μιά όλοκληρωμένη θεατρική δουλειά, δηλαδή μία παράσταση, ἴσως ἐπειδή περιμένει νά ὁλοκληρωθεῖ τό «Κλειώ», ἴσως ἐπειδή δέν τό θεωρεῖ προτεραιότητα, ἴσως γιατί φοδᾶται νά ἐκθέσει τήν ἀδάσταχτη μετριότητά της. Ή θεατρική ὁμάδα τοῦ Συλλόγου Φοιτητῶν δούλεψε σκληρά μέ δευτεροετεῖς φοιτητές πού δέν έχουν κάνει ἀκόμη μαθήματα ὑποκριτικῆς καί παρουσίασε μιά παράσταση πού, παρά τήν ἀμέριστη άλληλεγγύη, σεδασμό καί ἐκτίμηση γιά τήν προσπάθειά της, ἦταν σέ κάθε περίπτωση ἀντιπροσωπευτική τῆς πραγματικότητας. Ἡ σκληρή πραγματικότητα λέει ὅτι ή σχολή μας είναι ή κατώτερη από ὄσες συμμετείχαν στό φεστιβάλ, μέ έξαίρεση ίσως τούς βομβαρδισμένους

Αν υπάρχει κάποιο έλαφουντικό γιά τήν κατάσταση στό Τμῆμα Θεάτρου τῆς Θεσσαλονίκης, αὐτό είναι ή νεότητά του, καθώς ίδούθηκε μόλις τό 1992, καί τά έλάχιστα κονδύλια πού διατίθενται σ' αὐτό. Ἡ σχολή μας ὀφείλει νά ἐμπλουτίσει τόν ὀδηγό σπουδῶν της στά πρότυπα τῶν ἀκαδημιῶν τῶν ὑπόλοιπων βαλκανικῶν κρατῶν καί νά πάρει πιό σοβαρά τό ρόλο της ώς πολιτιστικοῦ φορέα μείζονος σημασίας γιά τήν πόλη καί τή χώρα. Τό έλπιδοφόρο είναι ότι τουλάχιστον έχει δραστήριους φοιτητές, οί οποῖοι προχώρησαν καί στή διοργάνωση αὐτή. Ο Σύλλογος Φοιτητῶν ὡς διοργανωτής έκανε πολλά λάθη πού ὀφείλονταν οὐσιαστικά στήν ἀπειρία του. Ώστόσο τά ὅποια προβλήματα, ἔστω καί τήν τελευταία στιγμή, λύνονταν, καί τό φεστιδάλ όλοκληρώθηκε μέ ἐπιτυχία. Τό κλίμα γενικῆς εὐφορίας καί γλεντιοῦ πού ἐπικρατοῦσε ἔδωσε τή θέση του, τό τελευταῖο βράδυ, στή συγκίνηση καί τή θλίψη τοῦ ἀποχαιρετισμοῦ. Μιά παράξενη μελαγχολία μᾶς κατέβαλε, ὅπως συμβαίνει ὅποτε τελειώνει κάθε καλό φεστιδάλ, κάθε γιορτή. Τόσο οἱ φιλοξενούμενοί μας όσο καί μεῖς μοιραστήκαμε κοινές ἐμπειρίες καί έγκαινιάσαμε σχέσεις συχνότερης συνεργασίας καί έπαφῆς. Ὁ βασικότερος στόχος αὐτῆς τῆς ἐκδήλωσης, πού δέν ήταν άλλος από τήν αλληλοπροσέγγιση καί τήν έπικοινωνία, έπιτεύχθηκε μέ τό παραπάνω.

# ΓΙΑΝΝΗ ΠΑΝΟΥ «Ἱστορία τῶν Μεταμορφώσεων»

τοῦ Δ.Ν. Μαρωνίτη

I

τι ἔχω νά πῶ σήμερα γιά τήν Ιστορία τῶν Μεταμορφώσεων τοῦ Γιάννη Πάνου ἀποτελεῖ λίγο πολύ συνέχεια καί προέκταση τριῶν προηγούμενων κειμένων μου, πού καί τά τρία ἀναδημοσιεύτηκαν πρόσφατα στό περιοδικό Έντευκτήριο, τχ. 45/3. Προσθέτω ὅτι ὁ Γιάννης Πάνου, πέρα ἀπό προσφιλής συγγραφέας, ὑπῆρξε καί διακριτικός φίλος, τόσο στή Θεσσαλονίκη ὅσο καί στήν ᾿Αθήνα. Πρόκειται γιά φιλία ἄμεση καί ἔμμεση. Στόν ἔμμεσο τρόπο της διάμεσο ρόλο ἔπαιξε ἡ Ρούλα Πατεράκη, στήν ὁποία ὀφείλω τήν πιό οὐσιαστική θεατρική μου ἐμπει-

ρία μέ τήν παράσταση τοῦ «Πολυμπέκετ».

Σήμερα, περιορίζοντας ὄσο γίνεται τή συγκίνησή μου, προσθέτω κάποια ἐπιπλέον σχόλια στήν Ιστορία τῶν Μεταμορφώσεων μυθιστόρημα, ὅπως ἔχω γράψει κιόλας, σταθμό στά πεζογραφικά μας πράγματα: σίγουρα δύσκολο στή σύνταξή του ἀλλά καί στήν ἀναγνωστική του πρόσληψη. Τοῦτο, μέ ἀπλούστερα λόγια, σημαίνει ὅτι ἡ Ιστορία τῶν Μεταμορφώσεων κυκλοφορεῖ ἐξ ὁρισμοῦ στό περιθώριο τῆς πλήθουσας πεζογραφικῆς μας ἀγορᾶς. Σέ ὅ,τι ἐξάλλου ἀφορᾶ τήν κρίση τῆς κριτικῆς, στόν ἐνάμιση χρόνο πού μεσολάδησε, πιστεύω ὅτι ἐκεῖνο πού τή διακρίνει εἶναι ἡ ὁμολογημένη ἡ ἀνομολόγητη ἀμηχανία —στοιχεῖο πού προτείνω νά προσγραφεῖ στά θετικά σήματα τοῦ διδλίου τό ὁποῖο σαφῶς δέν προκαλεῖ τὰ ἐπικαιρικά μας, συνήθως ἐπιπόλαια, λογοτεχνικά ἐνδιαφέροντα. Τό ἰδιο πράγμα, εἰπωμένο ἀλλιῶς: ἡ Ιστορία τῶν Μεταμορφώσεων, ὅπως καί ὅσο πάλεψε μέ τὸν χρόνο γιά νά συνταχθεῖ,

της χρειάζεται χρόνος για να αναγνωριστεί, όπως καί όσο της άξίζει, στά γράμματά μας.

Σέ δύο συνοπτικά μέρη μοιράζεται ή Εισήγησή μου: τό πρῶτο μέρος σχολιάζει λοξά τόν τίτλο τοῦ μυθιστο-ρήματος τό ἄλλο ἐπιμένει σέ κάποια ἐσωτερικά ἀφηγηματικά σχόλια, τά ὁποῖα πιστεύω πώς πρέπει νά διαβαστοῦν καί ὡς αὐτοσχόλια γιά τή διηγητική, κα-

<sup>\*</sup>Εἰσήγηση πού ἐκφωνήθηκε τόν περασμένο Μάιο στό Χαλάνδρι καί τόν Γενάρη τρέχοντος στήν Τρίπολη (ἀνακαινισμένο σπίτι Κ. Καρυωτάκη), σέ ἀντίστοιχες ἐκδηλώσεις εἰς μνήμην τοῦ Γιάννη Πάνου.

τά κάποιον τρόπο όδυσσειακή, περιπέτεια τοῦ Γιάννη Πάνου, πού κατέληξε στόν νεκρώσιμο νόστο του.

Έρώτημα πρῶτο: γιατί καί πῶς Ιστορία τῶν Μεταμορφώσεων, ή λέξη «ίστορία» προτείνω νά ακουστεῖ κατ' ἀρχήν μέ τό πιό απλό καί κοινότυπο νόημά της, όπως λ.χ. στή φράση «θά σᾶς διηγηθῶ μιά ἱστορία». Αφήνω ἐπίτηδες σέ ἐκκρεμότητα τό ζήτημα ἄν πρόκειται γιά πραγματική ή πλασματική ιστορία ή μήπως τό μυθιστόρημα αὐτό τοῦ Γιάννη Πάνου κινεῖται κάπου στό ἐνδιάμεσο, καταργώντας τελικά τό δίλημμα άνάμεσα στήν πραγματικότητα καί στή μυθοπλασία. Προσθέτω ώστόσο ὅτι ἡ λέξη «ἰστορία» στόν τίτλο τοῦ διδλίου δέν κοιτάζει μόνον πρός τήν κατεύθυνση τῆς λογοτεχνικῆς διήγησης λοξοκοιτάζει καί πρός τήν έπιστήμη. Αὐτό τό ἄλλοθι ἐπιστήμης γιά τό ὁποῖο μιλῶ δέν πρέπει, νομίζω, νά παραγνωριστεῖ, στό βαθμό πού τό μυθιστόρημα τοῦ Γιάννη Πάνου προϋποθέτει τερατώδη έργαστηριακοῦ τύπου έρευνα καί μελέτη -κατάμεστα συρτάρια μέ δελτία, ὅπως ἀπλά ὁμολογοῦσε στήν περσινή, τελευταία μας συνάντηση ὁ ίδιος ό συγγραφέας.

Προχωρῶ τώρα στόν κρισιμότερο ὄρο «μεταμορφώσεις». Μέ τό όδυσσειακό φορτίο πού κουβαλῶ στή ράχη μου ἐδῶ καί κάμποσα χρόνια ὡς μελετητής καί μεταφραστής τοῦ ὁμηρικοῦ ἔπους, ἀκούω καί διαβάζω τή λέξη μ' ἔναν δικό μου τρόπο, πού ἐλπίζω νά μήν εἶναι ὁλότελα αὐθαίρετος, κάπως νά διασταυρώνεται μέ ὅ,τι ἐπ' αὐτοῦ εἶχε στό νοῦ του ὁ Γιάννης Πάνου.

Θά ἔλεγα λοιπόν πώς τό μητρικό μοντέλο στήν προκειμένη περίπτωση εἶναι ὁ πολύτροπος 'Οδυσσέας, ήρωας πού συνεχῶς μεταλλάσσει τό ὅποιο πρόσωπό του μέ διαδοχικά προσωπεία' ἐπιστρώσεις δηλαδή πού ἄλλες εὕκολα ξεφλουδίζουν, ἄλλες ὅμως γίνονται καθ' όδόν ἔνα μέ τό δέρμα του. Αὐτή ἡ πολυτροπία, κοινή πιστεύω στήν 'Οδύσσεια καί στό διδλίο τοῦ Γιάννη Πάνου, θεωρεῖται ὑποχρεωτική ἐξαιτίας τῆς μακρᾶς περιπλάνησης τόσο στό χῶρο ὅσο καί στό χρόνο –πρόκειται γιά διπλή προφανῶς περιπλάνηση, πού ὅσοι τή ζοῦν, τούς κάνει ἀγνώριστους, δυσανάγνωστους ἡ καί ἀδιάγνωστους.

Σ' αὐτόν πάντως τόν κύκλο περιπλάνησης ὁ χῶρος μοιράζεται σέ πραγματικό καί φανταστικό ἐνῶ ὁ χρόνος ἀλλάζει, ἀπό εὐθὐγραμμος γίνεται κυκλικός. Καί κάτι ἀκόμη: περιπλάνηση σημαίνει μετακίνηση ἀνάμεσα σέ δύο ὅρια ἀπό τήν πράξη στόν ἀναστοχασμό, ἀπό τή δράση δηλαδή στόν ἀπολογισμό καί στόν ἀπόλογο μιᾶς ριψοκίνδυνης περιπέτειας, ἐν' ὄψει ἐνός συντελεσμένου ἡ καί ἀσυντέλεστου νόστου ὁ ὁποῖος συνεχῶς σαλεύει, σέ κρίσιμα σημεῖα ἀντιστρέφεται σέ θάνατο, ἀλλοῦ παραλύει ἀπό τό δέλεαρ τῆς σωματικῆς ἡδονῆς. Εἶναι κι αὐτός ἴσως ἔνας τρόπος νά διαδαστεῖ ἡ Ίστορία τῶν Μεταμορφώσεων τοῦ Γιάννη Πάνου.

Συνεχίζω, πάντα μέ πρότυπο τήν 'Οδύσσεια Κάθε μεταμόρφωση ταλαντεύεται ανάμεσα στόν εξωραϊσμό καί στήν παραμόρφωση. Καί στίς δύο αὐτές περιπτώ-

σεις ή συνδρομή ένός προστάτη θεοῦ κρίνεται ἀπαραίτητη, ἀφοῦ τόσο ὁ ἐξωραϊσμός ὅσο καί ἡ παραμόρφωση ἀφοροῦν στό μέσα καί στό ἔξω. Θά μποροῦσε κάποιος νά ἰσχυριστεῖ ὅτι ἡ ἐξωτερική μεταμόρφωση ἐξηγεῖται φυσικά ἡ ἐσωτερική ὅμως μεταμόρφωση χρειάξεται μεταφυσική ἐξήγηση –ἔνας ἀκόμη τρόπος γιά νά διαβαστοῦν οἱ Μεταμορφώσεις τοῦ Γιάννη Πάνου.

Αφήνοντας τώρα στήν ἄκρη τήν Ὀδύσσεια, ὅσο μπορῶ, ἀναρωτιέμαι γιά τά ἐπιπλέον τῶν Μεταμορφώσεων τοῦ Γιάννη Πάνου. Ύποβάλλω λοιπόν καί τίς έπόμενες έκδοχές: πρῶτα τήν ὑπόθεση ὅτι μεταμορφώνετάι τό παρόν σέ παρελθόν, καί αντιστρόφως ύστερα ότι μεταμορφώνεται ὁ ἕνας ἥρωας τοῦ διβλίου στόν άλλο (ὁ Don Lorenzo στόν Φιλόσοφο, ὁ Φιλόσοφος στόν Σκάλδο, ο Σκάλδος στόν Μεσσία). Έτσι πιστεύω ότι τό μυθιστόρημα τοῦ Γιάννη Πάνου κερδίζει τήν έσωτερική του συνοχή καί θεμελιώνει τήν άφηγηματική του σκηνοθεσία. Όσοι πάντως διαβάζοντας άμηχανοῦν μέ τήν προφανή διάχυση τόσο τοῦ χώρου ὅσο καί τοῦ χρόνου, ὡφέλιμο εἶναι νά σκεφτοῦν ὅτι χρόνος καί χῶρος στή ζωή μας λιγότερο σταθμεύουν καί περισσότερο κινοῦνται – συνήθως πρός τά πίσω. Κι αὐτή ἡ διπλή παλινδρόμηση άλλάζει, μεταμορφώνει (έξωραΐζει καί παραμορφώνει) τήν ἐφήμερη ζωή μας, διαλύοντας τελικά τήν ἀσημαντότητά της.

Ή, γιά νά τό πῶ ἀλλιῶς ὁ ἀδέσμευτος χῶρος καί ὁ παλίνδρομος χρόνος φτιάχνουν μιάν αἴθουσα παράλληλων κατόπτρων: ἀνάμεσά τους πολλαπλασιάζονται τά εἴδωλά μας, τό παρόν μας γίνεται παρελθόν, καί ἔτσι μπαίνουμε γιά τά καλά στόν μυθιστορηματικό μας λαβύρινθο. ἀρκοῦν πιστεύω τόσα γιά τόν τίτλο τοῦ διδλίου. Οἱ προτάσεις μου, ἀσφαλῶς γενικές, θά πρέπει νά ἐξειδικευτοῦν ἀπό τούς ἀναγνῶστες τοῦ μυθιστορήματος καί δέβαια νά τροποποιηθοῦν, δηλαδή νά μεταμορφωθοῦν.

II

Στό δεύτερο μέρος τῆς εἰσήγησης θά εἰμαι συντομότερος καί μᾶλλον ἀντιγραφικός. Παραθέτω ἀσχολίαστα κάποια ἀφηγηματικά σχόλια, μοιρασμένα στά πέντε κεφάλαια τοῦ μυθιστορήματος. Έλεγα ὅτι τά σχόλια αὐτά προσλαμβάνονται τελικῶς, λοξά ἔστω, καί ὡς αὐτοσχόλια. Μέ τήν προϋπόθεση ὅμως μιᾶς διαφορᾶς: στήν Ιστορία των Μεταμορφώσεων δέν προβάλλεται ό ίδιος ο συγγραφέας ως άφηγητής κατά μέτωπο τό ρόλο αὐτόν τόν ἀναθέτει σέ ἐξέχοντες ἐσωτερικούς ἀφηγητές, είτε πρόκειται γιά ἐπώνυμη καί πρωτοπρόσωπη άφήγηση (ὁ κανόνας) είτε γιά άνώνυμη καί τριτοπρόσωπη ἀφήγηση (ἡ έξαίρεση). Τοῦτο σημαίνει ὅτι ὁ Γιάννης Πάνου σκηνοθετεί τόν άφηγηματικό κόσμο τοῦ διδλίου τοῦ παραμένοντας στά παρασκήνια έμφανίζεται έπομένως σάν τεχνικός τῆς σκηνῆς, πρόθυμος νά ἀνοίξει καί νά κλείσει τήν αὐλαία τῆς ἀφήγησης, όταν καί όπου χρειάζεται.

Μιά δεύτερη προειδοποίηση: οί σπουδαΐοι καί πεπει-

ραμένοι ἐσωτερικοί ἀφηγητές ἀποφασίζουν καί διεκπεραιώνουν τή διήγησή τους πρός τό τέλος τῆς ζωῆς τους, ἐν εἴδει, ὅπως ἤδη εἶπα, ἀπολογισμοῦ καί ἀπολόγου. Σέ μία περίπτωση μάλιστα ἡ ἀφήγηση μοιάζει νά ἔρχεται ἀπό τήν ἄλλη ὅχθη, ὡς ἀντίλαλος ἑνός νεκροῦ πού μιλώντας προσώρας ξαναζωντανεύει. Σέ τοῦτο τό σημεῖο παίρνω τό θάρρος νά ὁμολογήσω μιάν ἔμμονη ἰδέα μου, πού τήν ἐνίσχυσαν ἡ δεύτερη καί ἡ τρίτη ἀνάγνωση τῆς Ἱστορίας τῶν Μεταμορφώσεων.

Τό πολύμυθο καί πολύτροπο διδλίο τοῦ Γιάννη Πάνου ἐκπλήσσει ἀπό κάθε ἄποψη. Τά ἀξονικά του θέματα εἶναι μακροσκοπικά: κοσμογένεση, γραμματογένεση, φιλοσοφία, ραψωδική χρονογραφία καί ποίηση, μεσσιανικές ἐπαγγελίες. Ἡ μακροσκοπική ώστόσο αὐτή θέαση τοῦ κόσμου καί τοῦ ἀνθρώπου καθόλου δέν ἐμποδίζει τήν προσγείωση στόν καθ' ἡμέρα δίο, ἰδιωτικό καί δημόσιο, τῶν πρωταγωνιστῶν ἀλλά καί τῶν δευτεραγωνιστῶν τοῦ μυθιστορήματος. Καί ὅλα αὐτά στό μεταίχμιο τῆς ἔννοιας καί τῆς παράνοιας, τῆς ταπείνωσης καί τῆς ὑπεροψίας, τοῦ φόδου καί τῆς παράτολμης φαντασίας, πού ὀρίζουν ἀντιστοίχως τήν κλειστή σιωπή καί τόν ἀχαλίνωτο λόγο.

Μέ τούς ὄρους αὐτούς ἀναρωτιέται κανείς πῶς φαντάστηκε καί ἔγραψε ἕνα τέτοιο μυθιστόρημα ὁ Γιάννης Πάνου, πέρα γιά πέρα διαφορετικό ἀπό τό πρῶτο του διδλίο. Προτείνω λοιπόν νά δεχτοῦμε ὅτι: τό μυαλό γνωρίζοντας, πρίν ἀπό τό σῶμα, πώς ὅπου νά ἀναι ἐπέρχεται τό τέλος, θέλησε καί κατόρθωσε νά προλάδει τό τέλος καί νά τό περιλάδει. ᾿Από τήν ἄποψη αὐτή ἡ Τστορία τῶν Μεταμορφώσεων μοιάζει νά ὑπερδάλλει τόν συγγραφέα της σάμπως τό μυθιστόρημα νά τό ὑπαγόρευσε ἕνα μυαλό πού ἐκπνέοντας ἐμπνεύστηκε τήν πλήρη ἐλευθερία του.

### ΑΦΗΓΗΜΑΤΙΚΑ ΑΥΤΟΣΧΟΛΙΑ

Κεφάλαιο 1. Ο Κόσμος

 $(\alpha)$ 

Άνοίγω τά μογιλάλα καί δραδύγλωσσα χείλη καί πρίν ἀπ΄ ὅλα παρακαλῶ τούς μέλλοντας ἐντυγχάνειν τῆδε τῆ δίδλω νά μή διατρέξουν αὐτήν ἐπιπόλαια ἀλλά νά σκύψουν πάνω της μέ προσοχή καί ἐπιμέλεια καί νά τρυγήσουν μέ φιλόπονη σπουδή τίς παλιές ἰστορίες καί τά σχήματα καί τούς τόπους καί ὅσα μᾶς δίδαξαν ἐκεῖνοι πού προηγήθηκαν ἀπό ἐμᾶς καί γιά τά ὁποῖα δέν φοβᾶμαι νά μιλήσω μέ γλώσσα μυστική ὅπου ἡ σύνεση τό ἐπιδάλλει, μιά περιττή προφύλαξη ἄν ἤξερα πώς ὅλα αὐτά θά ἔφταναν μονάχα σέ κείνους πού διαθέτουν πνεῦμα ἀγνό, μιά κατανόηση λεπτή, ὀρθή κρίση καί εὐφυῖα καί ἔχουν ἀναλωθεῖ στίς ἐπιστῆμες.

(6)

Ἡ ὄντως εὐαίσθητη ὑγεία μου καί ἡ ἀσθενική μου

κράση εἶναι ἀλήθεια δέν στάθηκαν σοβαρό ἐμπόδιο στὰτέλειωτα ταξίδια μου. Στή λυσσασμένη ἀναζήτηση τῶν νεανικῶν μου χρόνων αἰσθάνθηκα βαθιά τήν ἔλλειψη τῆς ἔξωθεν ἐγκύκλιας παιδείας καί στερημένος καί ἄμοιρος τῆς ρητορικῆς τέχνης ἀναγκαζόμουν συχνά ν' ἀπομυζῶ τή γνώση μέ μιάν ἀρκετά ἀδόκιμη καί ἄκομψη σειρά ἐρωτηματικῶν σχημάτων, ἀδυναμία πού τρυφερά παρέβλεπαν οἱ φίλοι καί βάναυσα ὑπογράμμιζαν οἱ ὑπερόπτες. "Όταν πιά ἔφτασα στό σημεῖο πού θά μποροῦσα νά μιλῶ μέ σιγουριά γιά κάποια πράγματα τοῦ κόσμου τούτου ἔπεσα στή σιωπή. ᾿Αδιαπέραστα καταπετάσματα ἀπό ὑάκινθο, βύσσο, πορφύρα καί κόκκινο μέ χώρισαν ἀπό τούς ἀνθρώπους. Ἐννόησα τίς δύο καταστάσεις καί ἔμαθα νά διακρίνω τή σκιά ἀπό τήν εἰκόνα τῶν πραγμάτων.

(Y)

Έτρεμα σύγκορμος καθώς κύματα κύματα αἰσθήσεων μέ κατέκλυζαν καί μποροῦσα νά περιγράψω κάθε κόκκο τοῦ σύμπαντος κόσμου καί στρέψε τό καράδι στήν ἀνατολή εἶπα στόν κυδερνήτη δέν δλέπεις τό ἐξαίσιο καί μέγα κύμα τοῦ 'Ωκεανοῦ καθώς εἰσδάλλει στόν Περσικό καί τόν 'Αράδιο Κόλπο, δέν ὀρᾶς τό ὅριο, τό ἀτμίζον χάος καί τά σούσφα τά ἀεροπόρα; Θέλεις νά χαθοῦμε ὅλοι;

Κεφάλαιο 2. Don Lorenzo

(a)

"Οσο γιά τήν ἀφήγησή του διαθέτει τό σπάνιο χάρισμα τῆς σαφήνειας, τή γνήσια ἀραδική ἀπλότητα καί τήν πρωτοτυπία, στοιχεῖα πού μᾶλλον ἀπουσιάζουν ἀπό τίς σύγχρονες ἱστορίες, καί παρακαλῶ νά μέ διορθώσετε ἄν κρίνετε ἐλλιπή τήν ἐνημέρωσή μου.

- Θεωρῶ τήν πρωτοτυπία θεῖο χάρισμα καί ἀκόμη μιά σημαντική μορφή ἐλευθερίας. Μόνο πού δέν προσφέρει κάθε φορά ἕνα νέο ὑλικό, ἀλλά τό ἰδιο παλιό ὑλικό πλασμένο μέ διαφορετικό τρόπο. Εἶναι παράξενο, ἐνῶ οἱ ἴδιες σκέψεις ἄν διαταχθοῦν διαφορετικά δέν σχηματίζουν ἕνα νέο εἶδος λόγου, οἱ ἴδιες λέξεις, ἄν διαταχθοῦν διαφορετικά σχηματίζουν τελείως ἄλλες σκέψεις.

(6)

Από διαφορετικούς δρόμους κατέληγα πάντα στό συμπέρασμα ὅτι ἡ ἱστορία τοῦ ἀνθρωπίνου πνεύματος θά μποροῦσε νά χαρακτηριστεῖ σάν μιά ἀτελεύτητη μεταφορά μισοτελειωμένων χειρογράφων ἀπό χέρια σέ χέρια, καί ὅτι ἀκριδῶς τά κενά, οἱ ἀσάφειες, οἱ ἀνολοκλήρωτες ἰδέες, οἱ σημειώσεις στά περιθώρια, πού κάποιος ἀπρόσεχτος ἀντιγραφέας στό λιγοστό φῶς τοῦ κεριοῦ ἐνσωμάτωσε στό ἀρχικό κείμενο, εἶναι πού τελικά ἐκτοξεύουν στά ὕψη τήν ἀνθρώπινη σκέψη.

### Κεφάλαιο 3. Ο Φιλόσοφος

(a)

Τώρα πού ὁ κύκλος ἔκλεισε καί στή βαριά άλυσίδα τῶν ὑπάρξεών μου προστέθηκε ὁ τελευταῖος κρίκος, δουλεμένος ὅπως ἀρμόζει στό δίο τοῦ φιλοσόφου μέ καθαρό χουσάφι, ήρθε καιρός ν' άποτινάξω κάθε ταπεινό ή υπέρλαμπρο χιτώνα πού τυλίγει τό ίδιο θλιβερό σαρχίο καί ν' ἀφιερωθῶ στόν καθαρμό τῆς γλώσσας, νά πονέσω γιά τό ἔνδυμα τοῦ λόγου. Ύπηρέτησα -πιστά ή όχι άδιάφορο- δέκα αὐτοκράτορες. Οἱ περισσότεροι από αὐτούς μέ ἐπέλεξαν γιά ὑπουργό τους έκτιμώντας τό μοναδικό καί ακαταμάχητο ὅπλο μου, τήν αττική μου γλώσσα, αίχμηρό έγχειρίδιο ακονισμένο σέ πλάκες αύλικῶν ψιθύρων, σέ μισοσκότεινους διαδρόμους ἐκεῖ πού βασιλεύει ὁ φόβος. Κάποιος Σλαῦος σοφός ἀποφάνθηκε ὅτι κατάφερα νά δημιουργήσω μιά νέα γλώσσα, μέ έχτενή καί εύγενική φράση, μιά γλώσσα άλλοτε παθητική άλλοτε λεπτή καί εύθραυστη, διανθισμένη μέ παλιές ξεχασμένες λέξεις, ἐπιβλητικές στό ἄκουσμά τους, πού εἶχα τήν ἰκανότητα νά χρησιμοποιῶ χωρίς νά δίνω τήν ἐντύπωση ὅτι τίς ψάχνω.

(6)

Ανέκαθεν θεωροῦσα ξένη πρός τίς φιλοδοξίες καί τίς προθέσεις μου οποιαδήποτε απόπειρα συνθέσεως ένός άφηγήματος δυζαντινής ύποθέσεως. Σήμερα, άρθρώνοντας ενα λόγο απαλλαγμένο από πολιτικές σκοπιμότητες, ἐπιθυμῶ νά ὑπογραμμίσω μιά παλιά μου πεποίθηση: ή άληθινή ιστορία δέν συνίσταται στήν εύθύγραμμη χρονολογική καταγραφή τῶν γεγονότων, ἀλλά στήν έπισταμένη έξέταση καί ένδελεχή μελέτη των αιτίων πού τά προκάλεσαν, καί ίδίως στή λεπτομερή έξεικόνιση τοῦ ἰδιωτικοῦ βίου τῶν αὐτοκρατόρων καί τῆς διανοητικής καί κοινωνικής καταστάσεως κυβερνώντων καί κυβερνωμένων. Σέ πολλά σημεῖα τῆς Χρονογραφίας μου τόλμησα νά ύπερδῶ τούς παραδεδεγμένους κανόνες, επιτρέποντας στήν αφήγησή μου νά εἰσδάλει σέ ἀπαγορευμένες περιοχές τοῦ ὑλικοῦ τῶν άνθρώπινων σχέσεων, ή νά έκτραπεῖ σέ ἀμφίστομους σχολιασμούς καί ἐπικίνδυνες περιγραφές προσώπων άκόμη καί σωμάτων, διατηρώντας πάντοτε είναι άλήθεια μιά σώφρονα αὐλική ἐχεμύθεια.

### Κεφάλαιο 4. Ο Σκάνδος

 $(\alpha)$ 

Στήν αὐλή τῶν Νορβηγῶν βασιλιάδων ἐξαργύρωσα τό δῶρο τοῦ Θεοῦ μέ χρυσάφι, ἀσημοκάρφωτες ἀσπίδες καί τσεκούρια μέ ἀστραφτερή κόψη. Γύρισα τόν κόσμο καί γνώρισα μεγάλες πολιτεῖες, καί ἀνθρώπους μέ

ἀλλιώτικη ὄψη καί περίεργες συνήθειες. Μέτρησα γενναίους πολεμιστές νά πέφτουν στό πεδίο τῆς μάχης, ἀτρόμητους ἄντρες νά κείτονται στά χαντάκια, εὐωχία τῶν λύκων. Πέρασαν πολλά χρόνια μέχρι νά καταλάδω ὅτι γεννήθηκα ποιητής σέ μιά γλώσσα φτωχή. Καί ὅμως, δέν εἶναι μόνο τό Νερό τοῦ Σπαθιοῦ καί ἡ Τροφή τῶν Κορακιῶν πού κοσμοῦν τήν ποίησή μου, ὅπως συμβαίνει μέ τούς ἀδέξιους στίχους τοῦ ἀδερφοῦ μου τοῦ Μπούλβερκ, πού συνθέτει τά ποιήματά του ἀνακατώνοντας τίς λιγοστές μεταφορές του, ὅπου πάντα τό σπαθί εἶναι ἄπληστο, τά κοράκια μπουχτισμένα ἀπό τά πτώματα καί οἱ λύκοι οὐρλιάζουν στά δουνά.

(6)

- Θά πρέπει ν' ἀποστηθίσεις τά ἔργα τοῦ 'Ομήρου, ποιητή Χιόντουλό, εἶπε ὁ συνομιλητής μου, δίνοντάς μου δυό μεγάλα διδλία μέ κλειδωμένα ἐπάργυρα καλύμματα. Εἶναι ἕνας παλιός ποιητής πού τοῦ ἄρεσε νά συνθέτει στίχους γιά τόν πόλεμο. Δέν ξέρω ἄν ἀμειδόταν γι' αὐτό μέ χρυσά δαχτυλίδια ἀπό τούς δασιλιάδες, ἀλλά εἶναι σχεδόν ὁμότεχνός σου.

### Κεφάλαιο 5. Ο Μεσσίας

 $(\alpha)$ 

«Οί ιστορίες μου», συλλογίστηκε ὁ Γιοδά μπέν Σαμουέλ Σάνι, μοιράζοντας ξερά σύκα στούς μαθητές του καί στέλνοντάς τους νά έτοιμάσουν τούς λύχνους γιά τή νύχτα, «ἔχουν ἀποχτήσει μέσα στά χρόνια τή δική τους τεχνική. Ένα χαρούμενο ανάλαφρο ξεκίνημα μέ άφορμή μιά ίδιωτική σκηνή δευτερεύοντος προσώπου, διανθισμένη κάποτε καί μέ εὐτράπελα στοιχεῖα τόσο μόνο ὄσο χρειάζεται γιά νά αίχμαλωτιστεῖ ἡ προσοχή τοῦ ἀκροατῆ, γρήγορη διαδοχή ἐπεισοδίων στή συνέγεια τονισμένων στό ρυθμό τῆς ἀναπνοῆς, καί τέλος ἡ δραματική κορύφωση, πού πρέπει νά λιώνει διακριτικά σέ πικρή θλίψη, γιά νά έξαναγκάσει μέσα ἀπό αὐτό τό συναίσθημα τόν άχροατή νά ἐπαναφέρει στή μνήμη του όλόκληρη τήν ἱστορία, πετυχαίνοντας τελικά νά τήν κάνει δική του. Ποτέ μου δέν κατόρθωσα νά προσχεδιάσω μιά ίστορία, απλῶς ντύνω μέ λέξεις τίς εἰκόνες πού κυλοῦν ἀνάκατα μπροστά μου ἀρπάζοντας στήν τύχη μιάν ἀπό αὐτές».

(6)

Ό Γιοδά μπέν Σαμουέλ Σάνι γονάτισε τρέμοντας στά χαλίκια τῆς ὄχθης:

- "Ημαρτον Σαμπατάι Σέβι, ημαρτον! Καί ἐγώ ποῦ νόμιζα πώς εἶσαι μιά ἐπινοημένη ἀλληγορία!

# «ΣΑΝ ΤΟ ΑΓΡΙΜΙ ΕΖΗΣΑ ΤΗ ΖΩΗ ΜΟΥ»

Τά Τραύματα καί τά ποιήματα τοῦ Θανάση Κωσταβάρα

τοῦ Παντελῆ Μπουκάλα

πό τήν ἔντυπη πρόσκληση γιά τή σημερινή τιμητική ἐκδήλωση ἀντιγράφω τό διογραφικό τοῦ ποιητῆ Θανάση Κωσταβάρα, λιτό ὅσο κι ἐκεῖνο πού ὑπάρχει στόν τόμο μέ τους ποιητές τῆς πρώτης μεταπολεμικῆς γενιᾶς τῶν ἐκδόσεων Σοκόλη:

«Γεννήθηκε τό 1927 στήν 'Ανακασιά τοῦ Βόλου. 'Από πολύ νέος προσχώρησε στήν 'Εθνική 'Αντίσταση, εἶναι τραυματίας τοῦ ΕΛΑΣ. Γιά τή συμμετοχή του στόν ἐθνικοαπελευθερωτικό ἀγώνα διώχθηκε ἀπό τίς μετακατοχικές κυδερνήσεις, φυλακίστηκε καί ἐξορίστηκε. Σπούδασε ὀδοντιατρική στό Πανεπιστήμιο τῆς 'Αθήνας καί ἀσκεῖ τό ἐπάγγελμα τοῦ ὀδοντιάτρου. Στά γράμματα ἐμφανίστηκε τό 1956 μέ τήν ποιητική συλλογή 'Αναζήτηση. 'Ακολούθησαν 16 ποιητικές συλλογές, δύο διδλία μέ πεζά καθώς ἐπίσης καί ἡ ἐμφάνισή του στό θέατρο ("Τό Φαγκότο", Θέατρο Τέχνης 1977-78, "Τά ἰερά καί τά ὅσια", ΕΤ1, 1983). 'Αλλες ἐργασίες του δρίσκονται δημοσιευμένες σέ περιοδικά καί ἐφημερίδες».

Λίγες οι λέξεις, ἐπισημαίνουν ώστόσο εὐκρινῶς ἕναν άνθρωπογεωγραφικό χῶρο, ἔστω κι ἄν δέν καταγράφουν καί τίς είκαστικές καί γλυπτικές αναζητήσεις τοῦ Κωσταβάρα. Οἱ δεῖκτες πού χρησιμοποιοῦνται, λοιπόν, είναι ο γενέθλιος τόπος καί χρόνος, ή ίδεολογική στάση, ή μαχητική ὑπεράσπισή της καί τό σοβαρότατο κόστος της, οἱ σπουδές καί ἡ ἐργασιακή εἰδικότητα, τέλος, ή συγγραφή, τά διώματα πού τήν παρακίνησαν καί τήν ἐφοδίασαν, καί οἱ τρεῖς μορφές πού ἔλαβε: ἡ ποιητική, ή πεζογραφική καί ή θεατρική. Αλλά ὁ ἄνθρωπος, κάθε ἄνθρωπος, εἴτε φημισμένος εἴτε ἀπό ἐκείνους πού χάθηκαν «στίς ἀπέραντες παραγράφους τῆς Ίστορίας», γιά νά θυμηθοῦμε ἕναν ἄλλον ποιητή, ὄντας ένα μικρό σύμπαν, απλώνεται πολύ ευρύτερα καί πολύ βαθύτερα απ' όσο προοικονομοῦν οἱ συντεταγμένες τοῦ διογραφικοῦ του. Καί ἴσως τή σαφέστερη σύνοψη βίου τή συνέταξε ὁ ἴδιος ὁ Θανάσης Κωσταβάρας, μέ τό ποίημά του «Αὐτοβιογραφία», ἀπό τό όποιο μᾶς χωρίζουν ήδη 35 χρόνια, καί ὅπου μνημονεύει τό τραῦμα καί προσδιορίζει τόν αἰσθηματικό κλῆρο τῆς γραφῆς του καί τήν ἰδεολογική της σκόπευση: Σάν τό ὰγρίμι ἔζησα. Στυλώνοντας πάντα τ' αὐτί μου. 'Αλλάζοντας πρόσωπο κι ὄνομα ἀνάμεσα σέ τουφέκια, σίδερα καί σκοινιά.

Μές σέ πηγάδια ρίξαν τόν ὕπνο μου. Σκυλιά καί σύρματα ξέσκισαν τό κορμί μου. Δέ μοῦ ἄφησαν τίποτε. Τή σιωπή μου γλίτωσα μόνο.

Σάν τό ἀγρίμι ἔζησα τή ζωή μου.

Τό ἀγρίμι λοιπόν, «στυλώνοντας τ' αὐτί του» προπάντων πρός τά μέσα, ἰδίως τίς ὧρες τῆς νυκτός πού καταλαγιάζει ὁ θόρυδος, συλλέγει ἤχους καί φωνές χρόνων ἀλλοτινῶν καί τά συνθέτει γιά νά ὑπηρετήσει τήν ποίηση καί τόν πολιτισμό της, γιά νά συμφιλιωθεῖ μέ τήν πικρή μνήμη καί νά ὀργανώσει τήν ἀντίστασή του. Όσος χρόνος κι ἄν ξοδεύτηκε ἐν τῶ μεταξύ, γενέθλιος τόπος καί ἰδρυτική συνθήκη τῆς ποίησης τοῦ Κωσταβάρα, ὅπως καί τῶν περισσότερων ἐταίρων του στήν πρώτη μεταπολεμική γενιά, παραμένει ἀφ ἐνός τό αἴσθημα ματαίωσης πού γεννήθηκε ὅταν χάθηκε ἔνα στοίχημα ζωῆς καί ἀφ ἐτέρου ἡ δούληση δαπανηρῆς ἀντιδικίας μέ αὐτό τό ἀσφυκτικό αἴσθημα, μήπως καί ἀνοιχτεῖ μιά μικρή ραγισματιά στό μεγάλο καί ὑψηλό τεῖχος πού ἐπέβαλλε τήν ὑποταγμένη σιωπή.

Γιά τόν Κωσταβάρα ἄλλωστε τό «ἀγρίμι» ταυτίζεται ἀπό παλιά μέ τήν ποίηση, ἄν θυμηθοῦμε τό ποίημα «Ποιητική ΙΙ» τῆς συλλογῆς του Ὁ φόβος τοῦ ἀκροβάτη («Νεφέλη», 1989):

Καί πάντως, δέν ξέρω ἄλλη ποίηση ἀπ' τήν άγωνία τῆς ποίησης. Όταν τό ποίημα βγαίνει μέσα ἀπ' τόν σκοτεινό βυθό ὅπου σαλεύουν τά ὄνειρα

κι ἀρχίζει νά σπαρταράει γυμνό μέσα στά φῶτα κι ἀμήχανο. Αὐτό τό ἴδιο τό ποίημα πού ἄν ἐπιζήσει, θά γίνει ἕνα ἀτίθασο ἀγρίμι. Γιά τή γενιά τοῦ Κωσταβάρα καί τά ἀνεπίδοτα γράμματά της -τόν 'Αναγνωστάκη, τόν 'Αλεξάνδρου, τόν Κατσαρό, τόν Σινόπουλο, τόν Σαχτούρη, τόν Κύρου, τόν Λειβαδίτη, τόν Δάλλα, τόν Πατρίκιο, τόν Καροῦζο...-, καί με ἀφορμή ἕναν ἐντελῶς πρώιμο καί μελαγχολικά ἐπιθετικό ἐπικήδειό της, τήν «Μπαλάντα γιά τούς ποιητές πού πέθαναν νέοι» τοῦ Μιχάλη Κατσαροῦ («Μέ ποιόν μέ ποιόν νά μιλήσω; / Καί σεῖς ποιητές ὅλοι ἐσεῖς μονάχοι / τί γίνατε; Ποιός ἄνεμος σᾶς ἔδιωξε, σᾶς πῆρε;») σημείωνα παλαιότερα στό περιοδικό 'Ο Πολίτης καί τά ἑξῆς:

Συνηθίσαμε -μᾶς ἔπεισε ἡ ἀνάγκη μας νά συνηθίσουμε- νά διαβάζουμε τήν ποίηση τῆς πρώτης μεταπολεμικῆς γενιᾶς ὑπό τό πρίσμα τῆς ἡθικῆς, τῆς πολιτικῆς ήθικῆς: στήν ήθική της στάση καί στήν πολιτική της ένσταση στεφόμαστε πρωτίστως, πρός παρηγορίαν καί έγκαρδίωση. Θά μποροῦσε λοιπόν νά ὑποτεθεῖ πώς ύπάρχει μιά όρισμένη καλλιτεχνική άδικία σ' αὐτήν τήν ἐπιλογή (ὅπως ὑπάρχει καί στή μεροληπτική ταύτιση τῆς ἐν λόγω γενιᾶς μόνο μέ τά ἐξ ἀριστερῶν μέλη της, καί μάλιστα μέ τά πλέον κεκυρωμένα): μέ τήν ύπεραξιολόγηση τοῦ πολιτικοῦ μηνύματος είναι πιθανό νά παραγνωρίζεται (είτε νά μειώνεται είτε όμως καί νά υπερτονίζεται) ή καθαυτό ποιητική άξία τῶν ἔργων πού μᾶς ἐνδιαφέρουν ἐδῶ· μέ τήν ἀπόσπαση καί άξιοποίηση γνωμικών-διδακτικών στίχων, συχνών άλλωστε σέ ποίηση σάν κι αὐτή, ἡ ὁποία ουθμίζει ποογραμματικά τή ρητορική της ἐπινοητικότητα πάνω στόν έτοιμο στόχο τῆς κρίσης καί τῆς ἐπίκρισης, καθώς καί μέ τήν ἐντύπωση γιά τό ὁμόφωνο (τήν «ένιαία ποιητική φωνή») είναι πιθανό νά παραγνωρίζεται ή καλλιτεχνική ίδιο-τροπία, ή αἰσθητική μέ τήν όποία δοχίμασε χάθε ποιητής νά τελειώσει τήν ίδεολογική ή πολιτική του διαφορά.

Κι ώστόσο, γι' αὐτό ἀκριδῶς καί μᾶς ἀφορᾶ ἡ ποίηση έτούτη, κι αὐτό ἀκριδῶς τῆς χρωστᾶμε: τήν πολιτική της έμπλοκή, τήν κυριολεξία τῆς ἀντιλογίας της, τό αίρετικό της φρόνημα τό όποιο ήκμασε σέ καιρούς πού δέν ἄντεχαν τέτοιες «έκτροπές», τήν ώριμότητα τῆς ἔνστασής της, τό ὅτι, ἔστω μ' ἕναν ἀνάποδο πιά ρομαντισμό, διεκδίκησε τή μετασχηματιστική της δύναμη, τήν ὑλικότητά της. Άλλά τό πολιτικό διάδημά της, ήθικης τάξεως παρά ίδεολογικης, μᾶς ἀφορᾶ ἀξεχώριστο ἀπό τήν τεχνο-λογία του, μᾶς ἀφορᾶ ἀκριδῶς κατά τήν ποιητική του καί λόγω τῆς ποιητικῆς του. Κι ἄν τελικά ἔχουμε νά ἐξετάσουμε σάν ἰσότιμη καί τήν πιθανότητα νά μήν ήττήθηκε, ποιητικά, ή ποίηση αὐτή, τό λόγο θά τόν ἐντοπίσουμε ἀκριδῶς στό γεγονός ὅτι ποτέ δέν γραφόταν γιά νά «ξεθυμώσει» παρά ένέτεινε τό θυμό της ὀργανώνοντάς τον σέ λόγο ἔντεχνο, στό γεγονός ὅτι ὑπῆρξε πράγματι ποίηση καί ὅχι μεγαλήγορη μπροσούρα ή άδάπανη ρητορική έξοιδημένων συναισθημάτων, ποίηση πρωτότυπα ἐπίκαιρη, άρα

μονίμως ἔγκαιρη.

Αὐτῆς ἀκριδῶς τῆς γενιᾶς τίς «σταθερές» καί τά μοτίδα, ἰδεολογικά καί λογοτεχνικά, μοιράστηκε ὁ Κωσταβάρας, στόν μισό αἰώνα τῆς ἐμπλοκῆς του μέ τή γραφή. ᾿Από τόν ἀρχικό ἐνθουσιασμό, τίς προσδοκίες καί τίς βεβαιότητες ὡς πρός τήν πορεία τῶν ἱστορικῶν πραγμάτων, πορεύτηκε σταδιακά, μέ τήν ἀναγκαία δαπανηρή αὐτογνωσία, στήν ἀμφιβολία καί στόν συγκρατημένο πεσιμισμό, ἐλέγχοντας ὅλο καί πιό ἀποτελεσματικά τόν μελοδραματικό τόνο, ὁ ὁποῖος, γενικά, ὅταν τό βάρος τῶν ὁδυνηρῶν βιωμάτων ὑπερτερεῖ της ποιητικῆς δύναμης ἡ ὁποία ἀναλαμβάνει νά τά τονίσει καί νά τά μετουσιώσει, ἀπειλεῖ τήν ποίηση μέ ἄδοξο ναυάγιο στά ρηχά τῆς αὐτοδικαιωτικῆς της πρόθεσης, τῆς συναισθηματικῆς της μονομέρειας ἡ καί ἔπαρσης καί τοῦ ἰδεολογικοῦ της αὐτοπειθαναγκασμοῦ.

Έλέγχοντας λοιπόν τήν ποίηση, ο Κωσταβάρας γράφει τό 1969, στή συλλογή του Συμπληρώματα: «Δέν έχει πιά νόημα. / Κι αὐτή ἡ ποίηση ἀκόμα: / δικαιολογία γιά ν' ἀποφύγουμε / μιά δύσκολη ἐκλογή». Τό συμπέρασμα αὐτό, καθώς καί ή ὁμοειδής διάγνωση πού ομολογει ο στίχος του «Αυτήν έστω τήν αυταπάτη πού μοῦ προσφέρει ή ποίηση» (στή συγκεντρωτική ἔκδοση Ο μουγκός τραγουδιστής καί συνοπτικός όδηγός '63-'71) μᾶς παραπέμπουν εὐθέως στό κλίμα ἔντονης αμφισδήτησης τῆς τέχνης πού καθόρισε τή λογοτεχνική παραγωγή τῆς γενιᾶς του καί τή στάση της γενικότερα. Στή δημιουργία αὐτοῦ τοῦ κλίματος, καίοια (ἄν ὄχι γενετικά) συνέβαλε ή ποιητική ήθική τοῦ Μανόλη Άναγνωστάκη, αποτυπωμένη μέ σκληρή διαύγεια στούς στίχους του «(Γιατί ή ποίηση δέν είναι ό τρόπος νά μιλήσουμε, / άλλά ὁ καλύτερος τοῖχος νά κρύψουμε τό πρόσωπό μας)» ή «Σέ τί βοηθᾶ λοιπόν

ή ποίηση / (Αὐτή ἐδῶ ἡ ποίηση, λέω)...».

Καί στήν προτελευταία του συλλογή, τό Ήμερολόγιο τῆς αὐριανῆς έξορίας, ὁ Κωσταβάρας ἐπανέρχεται στήν άμηχανία καί τήν άδυναμία τῆς ποίησης, κεφάλαιο πού όλο καί περισσότερο απασχολεί τούς ποιητές, ἀκόμη καί κάποιους νεοφώτιστους (κι ἴσως ἐδῶ νά ἀναγνωριστεῖ ἐν καιρῶ ἕνας ἀνεστραμμμένος ναρκισσισμός). Γράφει λοιπόν στό ποίημα «"Ανθη πικρά τῆς ἀγούπνιας»: «Καί τί νά μᾶς κάνουν τά ποιήματα./ "Όταν ὁ μέγας φόβος μένει ἀλώβητος. / ὅταν ἡ σφραγίδα πού φέρνουμε πάνω μας / είναι όριστικά άμετάκλητη- / τί νά μᾶς κάνουν τά ποιήματα» (γιά νά ἐπαναλάβει, σάν ἐπωδό, ἄλλες δύο φορές τή φράση «τί νά μᾶς κάνουν τά ποιήματα»). Γιά νά μήν καταβληθεῖ λοιπόν από τή στάχτη πού σώρευσε ή προσωπική καί ή συλλογική ήττα –πού αποτυπώθηκε στή μεταπολεμική συγκρότηση μιᾶς πολιτείας ή ὁποία πόρρω ἀπέχει από όσα οραματίστηκε ή Αντίσταση-, γιά νά μήν ένδώσει στή σιωπή, έν όλίγοις, γιά νά μή γίνει καί ό ίδιος ένας τραγουδιστής μουγκός, άλαλος, άρπάζεται από τήν ασφαλή γνώση ὅτι «Ἡ ζωή μου θά τελειώσει / τή στιγμή ἀχριδῶς πού θά γράψω / τό τελευταῖο μου ποίημα». Ειδάλλως, ἄν ἡ ποίηση δέν ἐπινοοῦσε ἀδιάκοπα νέους πόρους, νέες ἐξόδους, ἡ μελάγχολη ἀμφι-

δολία θά κατέληγε στήν αὐτοακύρωση.

Ό ποιητής γνωρίζει, ὅπως ἄλλωστε τό ἔχει γράψει παλαιότερα, ότι ή ποίηση είναι κατά βάσιν μιά ἀέναη έπιστροφή: έπιστροφή στά ἄσβεστα πρωταρχικά αἰσθήματα, ἐπιστροφή στήν «τρομερή στιγμή πού μᾶς ἄνοιξε τόν κόσμο ὁ Έρωτας» ὅπως στιχουργεῖ, ἐπιστροφή στή γλώσσα καί τήν ποίηση, μέ τήν έλπίδα, σέ κάθε νόστο, ὅτι αὐτή τή φορά θά ἀποσπαστοῦν ἐναργέστερα καί δραστικότερα νοήματα, θά κρυσταλλωθεῖ σαφέστερα ή αἴσθηση, θά διεκπεραιωθεῖ ἀκέραιο τό αἴσθημα στή μορφή. Γράφει λοιπόν τό 1963: «Ποῦ πᾶμε. / Ποῦ σπαταλᾶμε τά πιό ώραῖα μας λόγια τά πιό γενναῖα μας ὄνειρα. / Ἐπιστρέφουμε. / "Ολο καί πιό ἀναπότρεπτα, ὅλο καί πιό ἀπελπισμένα. / Δίχως ὥς τώρα νά ταξιδέψουμε. / Πουθενά». Καί τό 1982 προλογίζει τή συλλογή του Ο μουγκός τραγουδιστής μέ τούς έξῆς στίχους: «Μή μέ ρωτᾶτε γιατί ἔρχομαι κι ἐπανέρχομαι. / Γιατί μέ βασανίζουν τά ἴδια θέματα πάντα. / Στό δάθος δέν ἔχανα τίποτ' ἄλλο παρά νά μιλῶ γιά τό αίμα μου. / Γιά τίς μέρες πού ὑπῆρξαν τόσο θολές. / Γιά τίς νύχτες τίς τόσο τρομερές καί ἀπάνθρωπες. / Γι' αὐτό φαίνομαι τόσο μονότονος, τόσο περιορισμένος. Πιασμένος στό ίδιο δόκανο πάντα.» Καί στό διδλίο Συμπληρώματα τοῦ 1970 ὑπογραμμίζει: «Τά λόγια μου εἶναι λίγα. / Στεγνά σάν τά πρόσωπα τῶν άπελπισμένων. Καί τά τραγούδια μου μοιάζουν τό 'να μέ τ' ἄλλο. / Σάν τά καμένα δέντρα. Άπαράλλαχτα. [...] Τά τραγούδια μου δέν εἶναι τραγούδια / Άνοιχτά τραύματα.»

Σέ αὐτούς τούς τελευταίους στίχους, ὁ ποιητής γενεαλογεῖ τήν τέχνη του (ἀπό τά τραύματα στά τραγούδια) καί, ἐπιπλέον, ἀποσαφηνίζει ὅτι γνωρίζει πώς ή ποίησή του σταθμεύει πεισματικά σέ όλιγάριθμα θέματα-πυρῆνες, παίζοντας μέ τόν ἀναγνωρισμένο κίνδυνο τῆς μονοτονίας. Εἶναι ἀξιοσημείωτο ὅτι ὁ Κωσταβάρας, ἀκολουθώντας μιά παλιά παράδοση -τῆς ὁποίας πάντως τίς ουθμοτονικές αναζητήσεις καί ανησυχίες δέν μοιράζεται- ονομάζει «τραγούδια» τά ποιήματά του ή ποίησή του ώστόσο ἐμφανίζεται περισσότερο έξοικειωμένη μέ τή φόρμα τῆς πρόζας, τῆς ἀφήγησης, ή όποία όρισμένες φορές είναι άρκετά έκτενής. Πολλά ποιήματά του λοιπόν μοιάζουν μικρά πεζά, έφόσον ἐκτυλίσσουν μέ ἤρεμο, συγκρατημένο τρόπο μιά ίστορία, μέ τά ποιητικά νοήματα καλά άφομοιωμένα, καί ἴσως γι' αὐτό διεισδυτικότερα. Ή φόρμα αὐτή ύπηρετεῖ ἀποτελεσματικά τήν ἐπιζητούμενη ἀμεσότητα καί ἐπιτονίζει τήν κατά δάθος ἀπλότητα τῆς ποίησής του, ή όποία διατηρεῖται ἀκόμη κι ὅταν ὁ λογοτέχνης ἐπιχειρεῖ νά ἐφοδιάσει τή γραφή του μέ τίς παροχές τῆς διακειμενικότητας, ἀφοῦ τά κείμενά του δέν προσποιοῦνται αὐτό πού δέν εἶναι.

Ανατρέποντας τό ίδιο τό μότο τοῦ διδλίου, τό ἡρακλείτειο απόφθεγμα «ποταμῶ γάρ οὖκ ἔστιν ἐμδῆναι δίς τῷ αὐτῷ», τό Ἡμερολόγιο τῆς αὐριανῆς ἐξορίας» ύπῆρξε τό μεστό ἀποθησαύρισμα άλλης μιᾶς καταδύ-

θισης στόν ίδιο πόντο, άλλης μιᾶς ἐπιστροφῆς, τόσο στό παρελθόν ὄσο καί στό μέλλον. Καί παρότι τό μέλλον προδιαγράφεται ἄνυδρο, ὁ ποιητής δέν ὑποκύπτει, δέν παραιτεῖται, δέν ὑποχωρεῖ στή μοιρολατρία. «Πάντα ὀνειροπιασμένος θά εἶναι, / πάντα ἐκτός τόπου καί χρόνου» ὅπως τοῦ λέει ὁ πατέρας του σ' ἔναν ποιητικογενή έφιάλτη. Γιατί μόνον οἱ ὀνειφοπιασμένοι, οί ἐκτός τόπου καί χρόνου, ἔχουν τή γενναιότητα νά άναγνωρίσουν ὅτι «ἀκόμη καί μέσα σέ τούτη τήν έρημιά / ὑπάρχει ὁμορφιά καί τό θαῦμα / ξαναγεννιέται

κάθε μέρα μπροστά μου».

Στόν ίδιο απριδώς τόπο στέπει ή παινούργια συλλογή, η Μακρινή ἄγνωστη χώρα, καί τήν ίδια ἀπόφαση συλλαβίζει: «Κι ἄν ἦταν νά ξανάρχιζε τή ζωή του / στό ίδιο ὄνειρο θά δινόταν. / Στό ίδιο ξόδεμα θά κατέληγε». Τό διδλίο, ἀμέσως μετά τήν προλογική ενότητα «Μουσική μέσα στή νύχτα», μοιράζεται σέ δύο σχεδόν ἰσομεγέθεις «δοχιμασίες»: στή «Φοβερή δοχιμασία τῆς μνήμης» καί τή «Φοβερή δοκιμασία τοῦ Ερωτα» άς σημειωθεῖ έξαρχῆς ὅτι έδῶ ὁ Ερωτας γράφεται πάντοτε μέ κεφαλαῖο τό πρῶτο γράμμα (ὅπως καί ή Άγάπη), θαρφεῖς γιά νά δηλωθεῖ καί τυπογραφικά ότι πρόκειται γιά ένα ανεξάντλητο κεφάλαιο πού έφοδιάζει τόν ἄνθρωπο μέ τό πεῖσμα πού χρειάζεται γιά νά έξανθρωπίσει τόν κόσμο καί νά άντέξει τό καταθλιπτικό μνημονικό φορτίο.

«Συχνά μέσα στή λύπη άνθίζουν τά τραγούδια μας» τιτλοφορείται ένα από τα ποιήματα. Καί έκτός από τήν ἄμεση σχέση μέ τό ποιητικό δόγμα τοῦ Βύρωνα Λεοντάρη «μόνο διά τῆς λύπης εἶμαι εἰσέτι ποιητής», αναγνωρίζεται καί ή καταγωγή αυτης της στάσης, στό ποίημα τοῦ Κωσταβάρα «Ό ποιητής ἔξω ἀπ' τή λύπη» (Ό φόδος τοῦ ἀκροβάτη, 1989), ὅπου διαβάζουμε: «Ό ποιητής ὅταν βγαίνει ἀπ' τή λύπη του / αἰσθάνεται έξορισμένος. / Χαμένος ανάμεσα στα μέταλλα καί τίς λάμψεις / δέν έχει ένα στίχο ν' άκουμπήσει τόν τρόμο του. / Ένα πρόσωπο νά ντύσει τό πρόσωπό του.» Καί βέβαια μόνο ή αὐθιγενής καί αὐθεντική λύπη προικίζει, όχι ή ναρκισσιστικά σκηνοθετημένη καί εί-

δωλολατρευομένη.

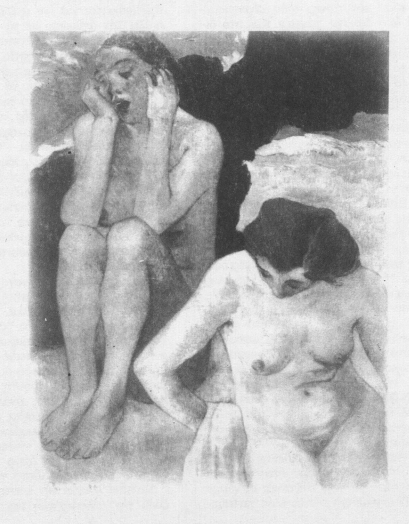
Τά ποιήματα τοῦ Κωσταβάρα πού καθιστοῦν θέμα τους τήν ίδια τήν ποιητική τέχνη, τούς ὄφους καί τά ὄριά της, εἶναι ήδη πολλά. Δέν αἰφνιδιάζει λοιπόν τό γεγονός ὅτι καί στό νέο διδλίο ἡ ποίηση αὐτοτροφοδοτεῖται διά τῆς αὐτοαμφισ6ητήσεως καί αὐτοαναπαράγεται, κι ὄχι τόσο ἐπειδή ἔχει σκοντάψει σέ κάποιο μή περαιτέρω ὄσο ἐπειδή δοχιμάζει νά ἐπινοήσει ἄλλη μιά φορά τήν έμπιστοσύνη στά ίδια της τά ρήματα, έμπιστοσύνη ἀπολύτως ἀναγκαία καί γιά τόν ποιητή άλλά καί γιά τούς όλοένα καί πιό λίγους ἐπισκέπτες ποιημάτων γιατί ο δηλωμένος πόθος τοῦ γραφιᾶ εἶναι νά δρεῖ ἡ ποίησή του «κάποιον νά τοῦ μιλήσει. / Νά τοῦ χαρίσει ἔστω τόν ἴσκιο της» ὥστε νά μήν προστεθεῖ στά ἄπειρα ἀνεπίδοτα γράμματα.

Διαθέτει λοιπόν τήν ἐσωτερική του λογική καί διεκδικεῖ τήν καλλιτεχνική του κύρωση τό σιγανό κουδεντολόι πού πιάνει (καί) ἐδῶ ὁ Κωσταβάρας μέ ὁμοτέχνους του, προγόνους, ὁμηλίκους καί ἀπογόνους. ᾿Αλλων τό ὄνομα ἀνέρχεται ήδη στόν τίτλο τοῦ ποιήματος, ὅπως τοῦ Καρυωτάκη καί τοῦ Ἑλύτη. Ἦλοι μνημονεύονται ἐντός κειμένου, ὅπως ὁ Σολωμός, ὁ Ὅμηρος, ἡ Σαπφώ. Κι ἄλλοι γίνονται ἀποδέκτες τοῦ ποιήματος διά της σχετικῆς ἀφιερώσεως, ὅπως ὁ Σαχτούρης, ὁ ὁποῖος ἐπίσης, στίς τελευταῖες του συλλογές, συνομιλεῖ ὅλο καί πιό συχνά μέ τούς ἴσκιους τοῦ σογιοῦ του: γιά νά τόν τιμήσει ὁ Κωσταβάρας, ἀναδημοσιεύει ἐδῶ ἔνα ποίημά του πρωτοτυπωμένο στό Φό-βο τοῦ ἀκροβάτη.

Στή Μαλρινή άγνωστη χώρα, καί ίδίως στούς έρωτολογικούς στίχους πού υίοθετοῦν ἐνίστε μιά ρομαντική ἀφέλεια, ὁ Κωσταβάρας, ὁ ὁποῖος οὕτως ἡ ἄλλως δέν ἐπιδίδεται στήν πολλή τεχνολογία, προσχωρεῖ σαφέστερα στή λογική τῆς ἀπλογραφίας καί τῆς πεζολογίας. Ύπηρετεῖται ἔτσι ἡ ἀφηγηματικότητα, τήν ὁποία ἀνέκαθεν ἐπιζητεῖ ὁ ποιητής, ἀλλά ἡ ποίηση μένει στιγμές στιγμές στό προφανές καί ἀμέσως προτεινόμε-

νο, δίχως τό ἀποκαλυπτικό ἤ καί καυστικό φῶς τῆς δαθιᾶς κυριολεξίας πού τῆς ἀποφέρει ἡ δύναμή της νά μεταμορφώνει τά πρόδηλα καί τά εὔληπτα καί νά τά μετατοπίζει πρός τόν πολύσημο κόσμο τῆς ἀφαίρεσης.

Αλλά ὁ ποιητής εἶναι ὁ αὐστηρότερος κριτής τῆς ἐργασίας του. «Πάνω στήν ἐπιφάνεια τοῦ νεροῦ / ἔγραψα κάποια ποιήματα» γράφει στό ἀκροτελεύτιο ποίημα, πού τό ὑποτιτλίζει «Ένας ἀπολογισμός ἐφ' ὅλης τῆς ὕλης», ὑποδηλώνοντας ἔτσι πώς ἀκόμη καί ἡ γραφή τῆς ἄμμου, γνωστή μας καί ἀπό τόν Παλαμά καί ἀπό τόν Σεφέρη, εἶναι ἰσχυρότερη ἀπό τή γραφή τοῦ νεροῦ. ᾿Αλλ᾽ ὅχι. Ἡ ποίηση δέν ἐκδάλλει στόν πόντο τῆς ματαιότητας. Ὁ Κωσταδάρας, πιστός στό δόγμα «Μήτε καί νά ἐλπίζω μά μήτε καί νά ἀπελπίζομαι» πού κατέθεσε στά Ἰστορήματα («Θεμέλιο», 1985), ἀρνεῖται τήν ἤττα μέ ἕνα ὑστερόγραφο στό ἀπολογιστικό του ποίημα, καί προτείνει τήν παραμυθητική ἔξοδο: «Καί ὅμως κάτι πρέπει νά μένει. / Κάτι, σάν ἔνα φῶς πού ἐπιμένει ν᾽ ἀχνοφέγγει στό δάθος»...



### ΖΟΖΕΦ ΝΤΕ ΜΑΙΣΤΡ

«Κατά τῆς Γαλλικῆς Ἐπαναστάσεως»

Μετφ. ἀπό τά γαλλικά [Écrits sur la Révolution] Τ. ᾿Αθανασόπουλος, Καστανιώτης, ᾿Αθήνα 1999, g. 484.

τοῦ Σταύρου Κωνστανταχόπουλου

κδόθηκε πρόσφατα στά έλληνικά ένα διδλίο σημαντικό γιά τήν παγκόσμια αντιδραστική σκέψη, τό Κατά τῆς Γαλλικῆς Ἐπαναστάσεως τοῦ Ζοζέφ ντέ Μαίστο (Joseph de Maistre, 1753-1821). Ἡ ἐλληνική ἔκδοση, σέ πολύ καλή μετάφραση τοῦ Τ. ἀθανασόπουλου, ἡ ὁποία κατορθώνει νά ἀναδείξει ὅλα τά χαρίσματα γραφῆς τοῦ Μαίστρ: τή ζωντάνια, τή στιλπνότητα τοῦ ὕφους καθώς καί μιά άμεσότητα, ή όποία παραμένει άναλλοίωτη περίπου δύο αίωνες μετά τή συγγραφή του, πάσχει από αυτό τό όποιο πάσχουν πολλές έλληνικές έκδόσεις κλασικῶν, ἀπό τήν ἀπουσία, δηλαδή, ἐνός προλογικοῦ σημειώματος τό όποῖο νά διαφωτίζει τούς ἀναγνῶστες γιά τούς ὄρους συγγραφης τοῦ ἔργου, τή συγκυρία μέσα στήν οποία αὐτό κατασκευάζεται, ὅπως καί μιά σειρά στοιχεῖα γύρω ἀπό τόν συγγραφέα καί τήν προβληματική του, απαραίτητα γιά τήν κατανόηση τοῦ ἔργου. Είναι ἀληθινά περίεργο σήμερα πού τά διδακτορικά πολλαπλασιάζονται, τά πανεπιστήμια καί οί πανεπιστημιακοί αὐξάνονται καί οἱ δημοσιεύσεις αὐτῶν τῶν τελευταίων, γιά τούς γνωστούς λόγους, πληθαίνουν, νά μήν υπάρχει κάποια συνεννόηση ανάμεσα στούς παραπάνω καί τό χῶρο τῶν ἐκδοτῶν ἔτσι ὤστε σημαντικά ἔργα νά μᾶς παραδίδονται ὅχι μόνον άρτια από τυπογραφική καί μεταφραστική άποψη άλλά καί μέ ἐκεῖνα τά ἰδιαίτερα βοηθήματα πού ἀποτελοῦν οἱ κατατοπιστικοί πρόλογοι.

"Ας ἐπανέλθουμε ὅμως στό ἴδιο τό διδλίο τοῦ Μαίστο, τό ὁποῖο στήν πραγματικότητα ἀποτελεῖται ἀπό τέσσερα διβλία γραμμένα σέ διαφορετικές χρονιές: τό πρῶτο ἀπό αὐτά ἐκδόθηκε τό 1793 καί ἀποτελεῖ τό πρῶτο τυπωμένο διβλίο τοῦ Μαίστο καί αὐτό ἀλλά καί τό δεύτερο, πού ἐκδόθηκε τό 1794, δέν παρουσιάζουν κάποιο ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον καί δέν εἶναι αὐτά τά ὁποῖα χάρισαν τήν ὑστεροφημία στόν συγγραφέα τους, σέ ἀντίθεση μέ τό τρίτο, τούς Στοχασμούς πάνω στή Γαλλία, διβλίο πού ἐκδόθηκε



στό Νοσατέλ (Neuchâtel) τῆς Ἑλβετίας τό 1796 καί στό Λονδίνο τό 1797, καί τό ὁποῖο ἀποτελεῖ τό μεῖζον δημιούργημα τοῦ συγγραφέα του ὅσο γιά τό τέταρτο, ἕνα βιβλίο ἐξαιρετικά πολεμικό ἀπέναντι στούς προτεστάντες, αὐτό ἐκδόθηκε τό 1798.

Τά διδλία τοῦ Μαίστρ, διδλία πού ἐκδίδονται ἀμέ-

σως μετά τό ξέσπασμα τῆς ἐπανάστασης, λίγα ἔχουν νά μᾶς προσφέρουν γιά τά ίδια τά γεγονότα τῆς έπανάστασης τό ίστορικό τους ένδιαφέρον, ἄν δεδαίως δεχθοῦμε ὅτι ἡ ἱστορία ἐξισοῦται μέ τήν ἀφήγηση τῶν διαφόρων συμβάντων, εἶναι ἀσήμαντο. Αντίθετα, μεγάλο ενδιαφέρον παρουσιάζουν ώς διδλία θεμελιωτικά μιᾶς ἀντιδραστικῆς, θεοκρατικῆς παράδοσης, τῆς ὁποίας ψήγματα ἀνακαλύπτουμε γιά άρκετές δεκαετίες σέ έργα πολύ διαφορετικά μεταξύ

Ο Μαίστο, σέ ἀντίθεση μέ ἄλλους συντηρητικούς στοχαστές τῆς ἐποχῆς του, ὅπως γιά παράδειγμα ὁ Κονστάν (Constant), στό διδλίο τοῦ ὁποίου ἀποτελοῦν ἀπάντηση οἱ Στοχασμοί, δέν ἐνδιαφέρεται νά έντάξει τήν ἐπανάσταση στήν ἱστορία τοῦ γαλλικοῦ ἔθνους στόχος του δέν εἶναι νά ξεπερασθεῖ ὁ πυρετός ἐκείνων τῶν χρόνων, στόχος του εἶναι νά συντρίψει τήν ἐπανάσταση, νά τήν ξορκίσει ἔτσι ὥστε ή γαλλική κοινωνία νά όδηγηθεῖ μέσα ἀπό τήν ἀντεπανάσταση σέ μιά κατάσταση όχι όμοια μέ αὐτή τοῦ παλαιοῦ καθεστῶτος, ἐφόσον τό παλαιό καθεστώς παρουσίαζε έμφανη σημάδια παρακμης, άλλά σέ ένα καινούργιο καθεστώς στηριγμένο στή θρησκεία.

Γιά τόν Μαίστο οι ἄνθρωποι δέν μποροῦν πολλά. «Στά ἀνθρώπινα ἔργα ὅλα εἶναι φτωχά... οἱ ἀπόψεις είναι περιορισμένες, τά μέσα άνεπαρκή, οί δικαιοδοσίες ἄχαμπτες, οι κινήσεις πολύμοχθες και τά ἀποτελέσματα μονότονα». Αντίθετα, πολλά μπορεῖ ὁ «αἰώνιος γεωμέτρης». «Στά θεϊκά ἔργα ὁ πλοῦτος τοῦ άπείρου αποκαλύπτεται ώς τήν παραμικρή λεπτομέφεια, ή δύναμή Του ένεργεῖ παίζοντας. Στά χέρια του όλα είναι εύπλαστα, τίποτα δέν τοῦ ἀντιστέκεται, γι' Αὐτόν ὅλα εἶναι ἕνα μέσον, ἀκόμη καί τά έμπόδια» (σ. 158). Τό περιθώριο δράσης τοῦ ἀνθρώπου, λοιπόν, έξω από τα όρια πού χαράσσει τό θείο είναι μικρό καί τό περιθώριο αὐτό γίνεται ἀκόμη μικρότερο στή διάρκεια των έπαναστατικών άναστατώσεων. Ἡ Γαλλική Ἐπανάσταση, μᾶς μαθαίνει ὁ Μαίστο, κατάργησε κυριολεκτικά τόν ἄνθρωπο, ή δράση τῆς θείας πρόνοιας ἀντικατέστησε τήν ἀνθρώπινη καί ἐνήργησε ὁλομόναχη. «Δέν θά κουραστοῦμε νά ἐπαναλαμβάνουμε», γράφει, «ὅτι δέν εἶναι οἱ ἄνθρωποι πού όδηγοῦν τήν ἐπανάσταση, ἀλλά ἡ ἐπανάσταση πού χρησιμοποιεῖ τούς ἀνθρώπους. Πολύ σωστά λένε ότι προχωράει μόνη της. Αὐτή ή φράση σημαίνει ότι ποτέ ώς τώρα ή Θεότητα δέν είχε ἐκδηλωθεῖ τόσο ξεκάθαρα σέ κάποιο ανθρώπινο συμβάν» (σ. 165).

Είναι άληθινά παράδοξο πού ὁ φιλομοναρχικός, εὐσεδής Μαίστρ, ὁ ὁποῖος δέν φείδεται χαρακτηρισμῶν γιά νά ἀπορρίψει τήν Γαλλική Ἐπανάσταση, δέν αναζητεῖ τήν αρχή κατανόησης αὐτοῦ τοῦ «ἐπάρατου συμβάντος» στίς προθέσεις καί τή δράση τῶν μισητῶν πρωταγωνιστῶν του ἀλλά τό ἀποτιμᾶ ὡς άποκλειστικό ἔργο τῆς θείας πρόνοιας τό παράδοξο όμως αὐτό αἴρεται ὅταν καταλάβουμε ὅτι ἡ ἐπανάσταση στά μάτια του ήταν ή τιμωρία τῆς Γαλλίας,

μιά τιμωρία απαραίτητη απέναντι στήν ασέβεια πού είχε κατακλύσει τή χώρα τά τελευταΐα προεπαναστατικά χρόνια, μιά τιμωρία ἀπαραίτητη ἔτσι ὥστε ἡ

Γαλλία νά άναγεννηθεῖ.

Ο Θεός τοῦ Μαίστο δέν εἶναι τό πανάγαθο ὄν πού αποδίδει δικαιοσύνη στή μετά θάνατον ζωή τύραννος τοῦ κόσμου τούτου, ὅμοιος μέ τούς θεούς των είδωλολατρων καί των Έδραίων, τιμωρεί μέ τιμωρίες φρικιαστικές, ὅπως ἡ Γαλλική Ἐπανάσταση, τά παραπτώματά μας ἀποδειχνύοντας ὅτι εἶναι ὁ ἀπόλυτος ουθμιστής τοῦ κόσμου καί ὅτι στούς ἀν-

θρώπους δέν ἀπομένουν καί πολλά.2

Αὐτή ἡ διαπίστωση ὅτι οἱ ἄνθρωποι στή διάρκεια τῆς Γαλλικῆς Ἐπανάστασης, ἀκόμη καί αὐτοί πού διακήρυσσαν ὅτι τήν καθοδηγοῦσαν, δέν γνώριζαν τί πράγματι ἔκαναν, αὐτή ἡ πλήρης ἀντιστροφή τοῦ χαρακτήρα τῆς Ἐπανάστασης, ἀπό ἀνθρώπινο ἔργο ισότητας και άπελευθέρωσης σέ θεϊκό ἔργο κολασμοῦ, συνάδει ἀπόλυτα πρός τήν ἀντίληψη πού ἔχει ό Μαίστο γιά τόν πολιτικό ρόλο τοῦ ἀνθρώπου. Σύμφωνα μέ τόν Μαίστο ὁ ρόλος αὐτός περιορίζεται στό έλάχιστο, ὰχριδέστερα περιορίζεται σέ μιά ἀποκωδικοποίηση τῶν ἐπιταγῶν τῆς θεϊκῆς δούλησης ἔτσι ὅπως αὐτές ἔχουν ἐγγραφεῖ στίς ἱστορίες τῶν διαφόρων έθνῶν, μεταδίδονται ἀπό τίς μνῆμες καί ἐπικυρώνονται ἀπό τίς παραδόσεις.

Γιά τόν Μαίστο δέν ὑπάρχει αὐτονομία δούλησης τῶν ἐπί τῆς γῆς πολιτικῶν ὑποκειμένων οἱ ἄνθρωποι δέν μποροῦν νά κατασκευάσουν κανένα πολιτικό οἰχοδόμημα σύμφωνα μέ ἕνα σχέδιο, προϊόν τοῦ λογισμοῦ τους καί τό ὁποῖο νά καταλήγει σέ γραπτές διατυπώσεις, ὅπως π.χ. ἔνα σύνταγμα τό μόνο πού έπιδάλλεται νά κάνουν είναι νά αποκρυπτογραφήσουν αὐτό πού ἱστορικά ὑπάρχει. Τό τραγικό λάθος τῶν ἐπαναστατῶν εἶναι ὅτι προσπάθησαν νά δημιουργήσουν έκ τοῦ μηδενός ἕναν πολιτικό χάρτη παραγνωρίζοντας τή μοναρχική τάξη πραγμάτων, μιά ίστορία δηλαδή αἰώνων ή ὁποία συμπύκνωνε τίς άποφάσεις τοῦ Θεοῦ, ἀποκλειστικοῦ κατόχου τοῦ δικαιώματος διαμόρφωσης τοῦ πολιτεύματος. "Αν γιά τόν Κονστάν οι κατ' αὐτόν ἀκρότητες τῆς Ἐπανάστασης, δηλαδή ή περίοδος τῆς τρομοκρατίας, δέν άποτελοῦν ὀργανικό μέρος τῆς ἐπαναστατικῆς διαδικασίας άλλά μᾶλλον παρεκβάσεις, γιά τόν Μαίστο

Έξάλλου οἱ ἐπαναστάτες βαρύνονται ὅχι μόνον άπό τό ὅτι προσπάθησαν νά οἰκοδομήσουν μιά καινούργια κοινωνία σύμφωνα μέ ενα προκατασκευασμένο πνευματικά σχέδιο άλλά καί γιά τό ὅτι διαπνέονται στή σύλληψή τους αὐτή ἀπό ἀφηρημένες καθολικές άρχές. Τό κατηγορητήριο τοῦ Μαίστρ κατά τῆς Γαλλικῆς Ἐπανάστασης ἐπιδαρύνεται καί ἀπό τό ὅτι δέν λήφθηκαν υπόψη οἱ ἰδιαιτερότητες τῶν ἐπιμέρους

αντίθετα είναι φυσικές στό δαθμό πού αποτελοῦν τι-

μωρία γιά τήν παραδίαση τῆς θεϊκῆς τάξης πραγμά-

των πού ἐπιχείρησαν οἱ ἐπαναστάτες.

καταστάσεων, οἱ προϋπάρχουσες πολιτικές συνήθειες ἔτσι ὅπως αὐτές εἶχαν ἐνσωματωθεῖ στά ἤθη τῶν διαφόρων λαῶν μέ ἀποτέλεσμα μιά ἀφηρημένη ὀρθολογικότητα καί μιά γενικόλογη ἐπίκληση τοῦ ἀνθρώπου ὡς ἀνθρώπου. «Τό Σύνταγμα τοῦ 1795, ὅπως καί τά προηγούμενα, ἔγινε γιά τόν ἄνθρωπο. "Ομως δέν ὑπάρχει ἄνθρωπος στόν κόσμο. Στή διάρκεια τῆς ζωῆς μου εἶδα Γάλλους, Ἰταλούς, Ρώσους κλπ., ξέρω μάλιστα, χάρη στόν Μοντεσκιέ, ὅτι μποροῦμε νά εἴμαστε Πέρσες, ἀλλά ὅσον ἀφορᾶ στόν ἄνθρωπο δηλώνω ὅτι δέν τόν συνάντησα ποτέ στή ζωή μου, ἄν ὑπάρχει, ὑπάρχει ἐν ἀγνοία μου» (σ. 269).

Η απόρριψη τῶν καθολικῶν πολιτικῶν ἀρχῶν πού ίσχύουν γενικά γιά τόν ἄνθρωπο ώς ἄνθρωπο ἀπό τήν πλευρά τοῦ Μαίστο μαρτυρεῖ τήν ἐπίδραση ἐπάνω του ένός άλλου θεωρητικοῦ τῆς ἀντεπανάστασης, τοῦ Μπέρα (Burke) καί ὁ Ἰρλανδός Μπέρα καί ὁ ἐκ Σαβοΐας Μαίστρ –περιοχή τότε υπαγόμενη στό βασίλειο τοῦ Πιεμόντε καί τῆς Σαρδηνίας- ἔρχονται σέ ρήξη μέ τήν κλασική πολιτική φιλοσοφία καί τήν ἀξίωσή της γιά καθολικές ἀρχές καί εἰσάγουν ὡς άνάγκη τήν προσεκτική έξέταση τῆς μερικότητας, καθιστώντας τό πολιτικό πρόβλημα ένα πρόβλημα «πολιτικής κοινωνιολογίας». Τό πρόταγμα τοῦ Μαίστο εἶναι τό παρακάτω: «Νά δοεθοῦν οἱ νόμοι πού ταιριάζουν σέ κάποιο ἔθνος, δεδομένου τοῦ πληθυσμοῦ, τῶν ἡθῶν, τῆς θρησκείας, τῆς γεωγραφικῆς θέσης, τῶν πολιτικῶν σχέσεων, τοῦ πλούτου, τῶν προτερημάτων καί τῶν ἐλαττωμάτων του» (σ. 269-270).

Ή ἄρνηση τοῦ καθολικοῦ καθώς καί τῶν δικαιωμάτων τοῦ ἀνθρώπου ἐν γένει ἀντιτάσσει τόν Μαίστο πρός τή φιλοσοφία τοῦ Διαφωτισμοῦ καί ταυτόχρονα καθιστᾶ τή σκέψη τοῦ Μαίστο μιά σκέψη άδράνειας: γιατί μόνον τό καθολικό μπορεῖ νά κινητοποιήσει τούς άνθρώπους τό ίδιαίτερο, όταν δέν ἀποτελεῖ τό ἐπιμέρους τοῦ καθολικοῦ, ὅταν δέν έντάσσεται σέ αὐτό καί στέκεται μόνο του, ἀναπόφευκτα όδηγεῖ σέ μιά έκ τῶν ὑστέρων ἱστορικοῦ χαρακτήρα μελέτη ή σέ μιά νοσταλγία γι' αὐτό πού χάθηκε, καί οἱ δύο ἀπαγορευτικές ὁποιασδήποτε πολιτικής πραξεολογίας.3 Έτσι τό αἴτημα τοῦ Μαίστρ, παρότι έχ πρώτης όψεως παρουσιάζεται σάν μιά ἀνάγκη κοινωνιολογικοῦ χαρακτήρα ἐμβάθυνσης τῶν ίδιαιτεροτήτων, στήν ούσία δέν είναι παρά μιά φιλοσοφία της ακινησίας καί της συντήρησης.

Ή φιλοσοφία αὐτή, ἐξάλλου, εἶναι πασίδηλη στόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο ὁ Μαίστρ ἀντιμετωπίζει τόν λαό· «παθητικό ὄργανο» τό πλῆθος, ἄγεται καί φέρεται ἀπό μιά δράκα ἡγετῶν, πού καί αὐτοί μέ τή σειρά τους εἶναι ὑποχείρια τῆς θεϊκῆς πρόνοιας. Οἱ διατριβές τοῦ Μαίστρ ἐνάντια στή δυνατότητα τοῦ λαοῦ νά αὐτοκυβερνηθεῖ, μέ κύριο ἐπιχείρημα τό ἰστορικό ἀπραγματοποίητο τῆς δημοκρατίας, τροφοδότησαν γιά πολύ καιρό τήν ἀντιδραστική σκέψη, ἡ ὁποία μέ

παραλλαγές ἀρνήθηκε αὐτό πού σήμερα μοιάζει αὐτονόητο, τό σέ ποιόν, δηλαδή, ἀνήκει ἡ κυριαρχία.

Τό κατά πρῶτο λόγο θεοσεβές καί δευτερευόντως φιλομοναρχικό ἔργο τοῦ Μαίστρ εἶναι ἕνα ἔργο έγκλωδισμένο στήν έποχή στήν όποία γράφηκε. "Αν άπό αὐτό τό ἔργο πρέπει νά διασωθεῖ κάτι, τότε αὐτό εἶναι ἕνα ἐρώτημα πού θέτει ὁ Μαίστρ, παρότι ή ἀπάντηση πού ὁ ίδιος δίνει εἶναι ἀτελέσφορη ὅταν δέν είναι σκοταδιστική. Τό ἐρώτημα τοῦ Μαίστρ είναι πῶς μπορεῖ μιά κοινωνία πού κατέλυσε τόν παραδοσιακό συνεκτικό ίστό της, τή θρησκεία, καί πού ανέδειξε τό άτομο ως υπέρτατη οντότητα νά συνεχίσει νά ὑπάρχει ὡς κοινωνία, νά διαπνέεται, δηλαδή, ἀπό κοινές ἰδέες καί νά προσανατολίζεται σέ μιά κοινή δράση. Έρώτημα ἐπίκαιρο, ἄν ἀναλογισθούμε τόν άκρατο ατομικισμό ο οποίος επικρατεί στήν κοινωνία μέσα στήν οποία ζοῦμε. Βέβαια, τό κατηγορητήριο τοῦ Μαίστρ ἐνάντια στόν ἀτομικό όρθό λόγο πού καλλιέργησε ή φιλοσοφία τοῦ Διαφωτισμοῦ ἐνάντια ὅτή θεωρία τῶν δικαιωμάτων τοῦ ανθρώπου καί τόν προτεσταντισμό ώς «ἐξέγερση τῆς άτομικῆς λογικῆς ἐνάντια στή συνολική λογική» (σ. 436) δέν πρέπει νά μᾶς ἀφορᾶ. Οὕτε, ἀκόμη περισσότερο, πρέπει νά μας άφορᾶ ή λύση πού προτείνει, ή ἐπιστροφή, δηλαδή, σέ μιά παραδοσιακή κοινωνία «φυσικῶν ἱεραρχιῶν», ἡ ὁποία νά στηρίζεται στό λόγο τοῦ Θεοῦ, ἔτσι ὅπως τόν ἐρμηνεύει ὁ ἀπόλυτος μονάρχης, ως αντίδοτο στή διάλυση πού αναγκαστικά ἐπιφέρει ἡ χειραφέτηση τοῦ ἀτόμου.

2. Βλ. σέ αὐτό τό σημεῖο Massimo Boffa, «Joseph de Maistre: la défeuse de la souveraineté», Le Débat, 39, Μάρτιος-Μάιος 1986, σ. 85-86 ἤ τοῦ ίδιου «Maistre» στό François Furet καί Mona Ozouf (ἐπιμ.) Dictionnaire critique de la Révolution française, Flammarion, Παρίσι 1988, σ. 1015.

3. Βλ. ἐδῶ τίς πολύτιμες παρατηρήσεις του Pierre Manent στήν παρουσίαση τῶν Στοχασμῶν. Complexe, Βρυξέλλες 1988, σ. ΧΙΥ, ή τοῦ ἴδιου «MAISTRE Joseph de, 1753-1821», στό F. Chatelet, O. Duhamel, E. Pisier (ἐπιμ.), Dictionnaire des œuvres politiques, P.U.F., Παρίσι ³1995, σ. 739.

<sup>1.</sup> Ό Κονστάν στό διδλίο του ή δύναμη τῆς παρούσας γαλλικῆς κυβέρνησης καί ἡ ἀνάγκη νά συμφιλιωθοῦμε μέ αὐτή (De la Force du gouvernement actuel de la France et de la necessité de s'y rallier, 1796) ὑποστηρίζει τήν κοινωνία ἡ ὁποία προέκυψε ἀπό τήν ἐπανάσταση καθώς καί τά ἀστικά συμφέροντα πάνω στά ὁποῖα αὐτή στηρίζεται, θεωρεῖ ὅτι ἡ ἀντιπροσωπευτική κυβέρνηση εἶναι πλέον δυνατή καί ἐπιζητᾶ τόν τερματισμό τῆς ἐπανάστασης μέσα ἀπό τήν ἄρνηση τῆς ἀντεπανάστασης πού δέν εἶναι γι' αὐτόν παρά μιά καινούργια ἐπανάσταση.

## **DIMITRI OBOLENSKY**

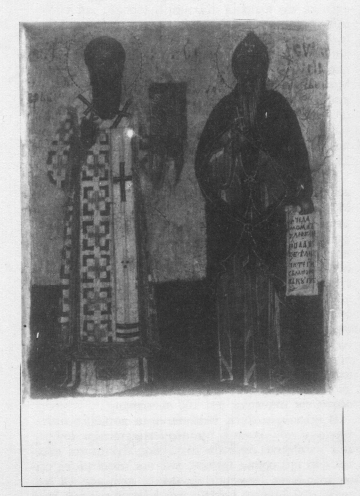
«Έξι δυζαντινές προσωπογραφίες»

Μετάφραση Πόπη Πούγιουρου, "Αγγελ Νικολάου-Κονναρῆ, ἐπιστημονική ἐπιμέλεια Παναγιώτης 'Α. 'Αγαπητός, ἐκδ. Έρμῆς, 'Αθήνα 1998

τῆς 'Αγγελικῆς Κωνσταντακοπούλου

ιά τόν μελετητή τῆς μεσαιωνικῆς ἱστορίας τῶν Σλάδων τῆς Βαλκανικῆς Χερσονήσου καί τῶν Ρώσων τό δυσκολότερο είναι, λησμονώντας τά σημερινά σύνορα καί τά έθνικά σχήματα, νά άντιληφθεῖ τή γεωγραφική ένότητα καί τή δημογραφική ποικιλομορφία τῆς Βαλκανικῆς καθώς καί τή μικρή σχετικά απόσταση τοῦ Βυζαντίου, κυρίως τῆς πρωτεύουσάς του, ἀπό τή Ρωσία. Έξίσου δύσκολο είναι νά προσεγγίσει μέ τούς όρους τῆς όψιμης μεσαιωνικῆς περιόδου τή συμβίωση ανάμεσα στούς Βυζαντινούς καί τούς Σέρβους, τούς Βουλγάρους καί τούς Ρώσους. Οἱ διανοούμενοι πού ἀνέλαβαν νά γεφυρώσουν τήν απόσταση ανάμεσα στούς λαούς τους καί τό Βυζάντιο καί πού ἐργάστηκαν γιά νά μετασχηματίσουν, χωρίς νά τό ἀναιροῦν, τό βυζαντινό σέ ἐθνικό, αὐτοί δηλαδή πού πρωτοστάτησαν στήν οἰκοδόμηση τῆς δυζαντινῆς «οίκουμένης», ἀποτελοῦν προνομιαχό πεδίο μελέτης χαί χατανόησης αὐτῆς τῆς πολύπλευρης καί σύνθετης ιστορικής διαδικασίας.

Έξι τέτοιες περιπτώσεις διανοουμένων ἀναδεικνύει ό γνωστός δυζαντινολόγος Όμπολένσκυ (D. Obolensky), καθηγητής στό Πανεπιστήμιο τῆς 'Οξφόρης, στό διδλίο πού κυκλοφόρησε στά ἐλληνικά Έξι δυζαντινές προσωπογραφίες.¹ Μέσα ἀπό μιά διογραφική κατά δάση ομή τοῦ διδλίου (ἰσάριθμα κεφάλαια με τίτλο Κλήμης 'Αχρίδος, Θεοφύλακτος 'Αχρίδος, Βλαδίμηρος Μονομάχος, Σάδδας Σερδίας, Κυπριανός Μητροπολίτης Κιέδου καί Μόσχας, Μάξιμος ὁ "Ελληνας), ἀναδεικνύονται κατά κύριο λόγο συλλογικά φαινόμενα καί μάλιστα σέ μιά μακρά διάρκεια ἀπό τόν 9ο ις τόν 16ο αίωνα. Τό δασικότερο ἀπό αὐτά εἶναι τό φαινόμενο τῆς δυζαντινοσλαδικῆς ὄσμωσης καί τῆς ἀποδοχῆς ἀπό τή μεριά τῶν Σλάδων τῶν δυζαντινῶν προτύπων στήν οἰκοδόμηση τῆς πολιτικῆς τους ὀργάνωσης καί στούς τρόπους



σκέψης, ἔνα θέμα πού ἀπό παλαιότερα ἀπασχόλησε τό συγγραφέα. ᾿Από αὐτή τήν ἄποψη ἡ συγκεκριμένη προσέγγιση ἀποτελεῖ μιά ὑπέρβαση τῶν θέσεων τῶν

έθνικῶν ἱστοριογραφιῶν καί τῆς πολιτικῆς ἱστορίας καί ἐντάσσεται στή γενικότερη ἀνανέωση, θεωρητική καί θεματική, τῆς μεταπολεμικῆς ἱστοριογραφίας, πού ἔγινε δυνατή μέσα ἀπό τό μπόλιασμα τῆς ἱστορίας μέ τή θεματική καί τίς θεωρητικές ἀναζητήσεις ἄλλων ἐπιστημῶν τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ συγγραφέας εἶχε συμμετάσχει σ' αὐτό ἀπό παλαιότερα.² Στό συγκεκριμένο διδλίο, πού εἶναι γι' αὐτόν τό λόγο κι ἕνα ἱστοριογραφικό πρότυπο, ἡ διογραφία φωτίζει τήν κοινωνική ἱστορία κι αὐτή μέ τή σειρά της δείχνει τά ὅρια καί τίς ἀντιφατικές ἀπολήξεις τῆς ἀτομικῆς

δράσης.

Τό ἔργο αὐτό ἀποτελεῖ συνέχεια τοῦ γνωστοῦ στό έλληνικό κοινό διδλίου τοῦ ίδιου συγγραφέα Η Βυζαντινή Κοινοπολιτεία. Η Ανατολική Ευρώπη 500-1453, 2 τόμοι, έκδ. Βάνιας, Θεσσαλονίκη 1991 [1971]. Σ' ἐκεῖνο εἶχε ἐπιχειρηθεῖ μιά συνολική, θεματική κατά βάση, έξέταση τῆς ἀνάδυσης τῶν Σλάδων τῆς Βαλκανικῆς καί τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης καί τῆς συγκρότησης μιᾶς αὐτοσυνείδησης μετά τόν έκχριστιανισμό τους καί τόν έγγραμματισμό τῆς σλαδικής γλώσσας από τούς Θεσσαλονικεῖς αδελφούς Κύριλλο καί Μεθόδιο, μέσα δηλαδή από τή σχέση τους μέ τό Βυζάντιο. Οἱ διαφορετιχοί δρόμοι πού ακολούθησε ο κάθε λαός τονίζονται σ' αὐτό μέ εύστοχία, έτσι ώστε νά φανεῖ τό βάρος τῆς βυζαντινῆς ἀλλά καί τῆς δικῆς τους παράδοσης πού ὁ καθένας κουβαλοῦσε ἀπό τίς μακρινές τους κοιτίδες. Τό σχημα της «Βυζαντινης Κοινοπολιτείας» -αὐτό πού οί ίδιοι οί Βυζαντινοί ονόμαζαν «οίχουμένη»-, πού «μᾶλλον τολμηρά», ὅπως γράφει ὁ ἴδιος ὁ συγγραφέας, πρότεινε τότε γιά νά κατανοήσουμε τούς πολιτιστικούς κυρίως δεσμούς ανάμεσα στούς όρθόδοξους Σλάβους, τή Βυζαντινή Αὐτοκρατορία καί τό Πατριαρχεῖο, ἀποδείχτηκε τελικά μιά καλή ἐπιλογή. Τώρα μέ τίς Έξι δυζαντινές προσωπογραφίες ὁ συγγραφέας προσανατόλισε τό ένδιαφέρον του στή δράση όρισμένων διανοουμένων - οί περισσότεροι είναι κληρικοί. Κατάφερε έτσι μέσα από τίς διογραφίες τους νά φωτίσει τή διαδρομή τῶν λαῶν πού ὁ καθένας τους ἀνέλαδε νά καθοδηγήσει καί νά διαφωτίσει ώς όμοεθνής ή ώς Βυζαντινός απεσταλμένος. Καθώς όλοι τους ήταν έκφραστές μιᾶς οίκουμενικής χριστιανικῆς ἀντίληψης, κυρίαρχης τότε στούς δυζαντινούς πολιτικούς καί ἐκκλησιαστικούς κύκλους, ἡ διερεύνηση τῆς δράσης τους φωτίζει τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο αὐτή ή πολιτική καί θρησκευτική ἰδεολογία ἔγινε αποδεκτή, άλλά καί τίς άντιδράσεις πού προκαλοῦσε ή ταύτιση ὀρθοδοξίας καί δυζαντινῆς πολιτικῆς έξουσίας, ὅταν προβαλλόταν στό πολιτικό πεδίο κάθε χώρας.

Έπιλέγοντας ώς πρώτη προσωπογραφία τόν Κλήμη Άχρίδος (περ. 840-916), ὁ συγγραφέας ἀγγίζει τήν ἀπαρχή τοῦ νήματος γιά τή μελέτη τοῦ φαινομένου τῆς δυζαντινοσλαδικῆς συνύπαρξης καί πολιτισμικῆς ὀσμωσης. Αὐτός ὁ Βούλγαρος μαθητής τοῦ Κυρίλλου καί τοῦ Μεθοδίου μᾶς συνδέει μέ τήν ἀποστολή τῶν δύο άδελφῶν στή Μοραβία τό 863, ὅπου, προσκαλεσμένοι ἀπό τόν ἐκεῖ ἡγεμόνα, μετέφρασαν στή σλαδική γλώσσα καί κατέγραψαν σ' αὐτή, σέ άλφάδητο πού ἐπινόησαν, ἱερά καί λειτουργικά κείμενα. Από τούς μαθητές τους, πού κυνηγήθηκαν αμέσως μετά τό θάνατο τοῦ Μεθοδίου (885) καί διώχτηκαν ἀπό τή Μοραδία, ὁ Κλήμης καί ὁ Ναούμ εἶναι αὐτοί πού μετέφεραν στή Βαλκανική καί διέσωσαν τήν κυοιλλομεθοδιανή παράδοση. Ίδιαίτερα ὁ Κλήμης ώς ίερέας στήν ἀρχή στάλθηκε ἀπό τόν μόλις βαπτισμένο Βούλγαρο ήγεμόνα Βόρι νά διδάξει τό χριστιανισμό στήν περιοχή ανάμεσα στήν 'Αδριατική καί τή λίμνη Αχρίδα μέ κέντρο τήν ομώνυμη πόλη. Έκει λίγο άργότερα, άφοῦ χειροτονήθηκε ἐπίσκοπος, κατάφερε νά μυήσει στό χριστιανισμό τό «ἄξεστο» καί «τελείως ανίδεο στόν θεϊκό λόγο καί τίς γραφές» ποίμνιό του καί κυρίως νά έκπαιδεύσει έναν άριθμό μαθητῶν -3500, σύμφωνα μέ ἔναν ἀπό τούς δίους του- οἱ ὁποῖοι μποροῦσαν νά ἀντικαταστήσουν τόν δυζαντινό κλῆρο καί τήν έλληνική γλώσσα στή λειτουργία. Τά ἀποτελέσματα τῆς δράσης τοῦ Κλήμη είχαν πράγματι μακροπρόθεσμα καί σταθερά άποτελέσματα. Ή μονή τοῦ Αγίου Παντελεήμονα, πού ίδρυσε στήν Αχρίδα, αποτέλεσε «κέντρο έκπαίδευσης τοῦ ἐγχώριου κλήρου» καί «κοιτίδα τοῦ σλαδικοῦ χριστιανισμοῦ στά Βαλκάνια». Παρόμοια δράση ἀνέπτυξε ὁ Κλήμης καί στά τελευταῖα χρόνια τῆς ζωῆς του στή δουλγαρική πρωτεύουσα Πρεσλάδα. Τό νόημα τῆς δράσης του δέν περιορίζεται ώστόσο στό ίεραποστολικό, παρ' όλο πού πρόκειται γιά ενα εντυπωσιακό ἐπίτευγμα. Ἡ συνειδητοποίηση ἀπό μέρους του ὅτι οἱ Σλάβοι ὡς «ἔνας νέος λαός» ἀναγεννήθηκαν πνευματικά, καθώς μποροῦσαν νά «συγκαταλέγονται στά μεγάλα έθνη πού ύμνοῦν τό Θεό στή δική τους γλώσσα», αὐτό κυρίως τόν καθιστᾶ, σύμφωνα μέ τόν συγγραφέα, εναν «ἀπό τούς κύριους ἀρχιτέκτονες τῆς δυζαντινῆς πολιτισμικῆς κοινοπολιτείας».

Ή περίπτωση τοῦ Θεοφύλακτου Αχρίδας, ένός μορφωμένου άνώτερου ύπαλλήλου, είναι πιό πολύπλοκη καί γι' αὐτό πιό πολυσυζητημένη στή σύγχρονη διδλιογραφία. Ο συγγραφέας, χωρίς νά ταχθεῖ μέ τίς θετικές ή άρνητικές απόψεις των έθνικων ίστοριογραφιῶν γιά τό ρόλο τοῦ Θεοφύλακτου ὡς ἀρχιεπισκόπου 'Αχρίδας, προσπάθησε νά έξετάσει αυτό τόν Βυζαντινό ἱεράρχη μέσα ἀπό τίς ἀντιφάσεις πού ο ίδιος βίωνε λόγω τῆς μόρφωσής του καί ταυτόχρονα τῆς ἀδυναμίας του νά ἐπικοινωνήσει μέ ἕνα ποίμνιο πού τοῦ ἦταν ξένο, ὄχι μόνο γλωσσικά. Ώς αὐτοκρατορικός ἐκπρόσωπος σέ μιά περιοχή πού πρίν ἀπό τίς κατακτήσεις τοῦ Βασιλείου Β΄ (1018) άνηκε στή δουλγαρική ἐκκλησία, ὁ Θεοφύλακτος, στόν όποιο ό συγγραφέας άναγνωρίζει «μιά φυσιολογική συντηρητική θεώρηση... ως ανερχόμενου αστέρα», κατάφερε τελικά νά «άντιμετωπίσει θετικά κοι-

νωνίες καί ίδεολογίες πού τοῦ ἦταν ξένες». Μέ βάση αύτή τήν προβληματική ὁ συγγραφέας, μέσα ἀπό τήν κριτική ανάλυση των πηγων, διακρίνει τίς πολυσυζητημένες λογοτεχνικές συμβάσεις στά κείμενα τοῦ Θεοφύλακτου, μέ τίς όποῖες ἐκφράζει τήν ἀντιπάθειά του γιά τόν τόπο καί τούς άνθρώπους, άπό τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο ἀντιλαμβανόταν τό καθῆκον του καί τό συμφέρον τῆς αὐτοκρατορίας στήν καθοδήγηση τοῦ ποιμνίου του. Γιά νά ἀπαντήσει ὁ συγγραφέας στό ἐρώτημα «ποιό ήταν τό μυστικό αὐτῆς τῆς περίεργης προσαρμοστικότητας», αντιπαραβάλλει τίς σκόρπιες μαρτυρίες της πρώτης όμάδας μέ τά άγιολογικά κείμενα πού ἔγραψε ἐκεῖ (Βίος Κλήμη 'Αχρίδας, Μαρτύριον τῶν ἱερομαρτύρων ιε΄ τῶν ἐν Τιδεοιουπόλει μαρτυρησάντων). Μ΄ αὐτά κατά τή γνώμη του ο Θεοφύλακτος «γεφυρώνει το χάσμα ανάμεσα στόν κόσμο τῆς Κωνσταντινούπολης καί τῆς 'Αχρίδας». Ἡ ἀποδοχή ἀπό μέρους του τῆς κυριλλομεθοδιανής παράδοσης δίνει στήν προσπάθειά του τήν ίδεολογική βάση καί ταυτόχρονα δικαιώνει τό έργο του. Ἡ ἀνάδειξη μιᾶς αὐτοκρατορικῆς ἐκδοχῆς τῆς ίστορίας της άρχιεπισκοπης του, στηριγμένη στήν τοπική σλαδική παράδοση, ὅπως αὐτή διαμορφώθηκε από τόν Κλήμη, δέν συνέβαλε παρά στή στερέωση μιᾶς ίδιαίτερης συλλογικῆς ταυτότητας πού έγκαινίασε ο πρῶτος «ἐπίσκοπος στή δουλγαρική γλώσσα», όπως ο συγγραφέας αποκαλεῖ τον Κλήμη. Αὐτή ώστόσο ή ταυτότητα δέν αποκτά μόνο μεγαλύτερη συνοχή μέσα ἀπό τό ἔργο τοῦ Θεοφύλακτου, ἀλλά καί έντάσσεται άρμονικά στή δυζαντινή παράδοση. Άνιχνεύοντας, τέλος, τή γενικότερη κοσμοαντίλψη τοῦ Θεοφύλακτου ὁ συγγραφέας πολύ εὔστοχα έντοπίζει τίς ἀφετηρίες τῆς δράσης τοῦ Βυζαντινοῦ ίεράρχη στά ἴδια του τά λόγια: «βαρβαρικῶν χωρῶν καταδουλώσεις χρηστότητι μᾶλλον ἐπαγομένων ή δό-

Τό τρίτο «πορτρέτο» πού σκιαγραφεῖ ὁ Όμπολένσκυ είναι τοῦ Ρώσου πρίγκιπα Βλαδίμηρου Μονομάχου. Ό Βλαδίμηρος ἦταν ἐγγονός τοῦ Ρώσου ἡγεμόνα Γιαροσλάβου πού ἐπικύρωσε μιά συνθήκη μέ τό Βυζάντιο, παντρεύοντας τόν γιό του Βσιέδολοντ μέ μιά Βυζαντινή πριγκίπισσα, πιθανότατα τήν κόρη τοῦ αὐτοκράτορα Κωνσταντίνου Μονομάχου, ἀπ' όπου καί τό δυζαντινό προσωνύμιό του. Ο Βλαδίμηοος (1053-1125) ἀποτέλεσε σέ μιά κρίσιμη περίοδο τήν πολιτική συνοχή τῆς χώρας του μιά ἀνάλογη γέφυρα ἀνάμεσα στό Βυζάντιο καί στούς Ρώσους. 'Από τή μιά ο κίνδυνος πολιτικής διάσπασης, μετά τό θάνατο τοῦ παπποῦ του, κι ἀπό τήν ἄλλη ἡ ἐμφάνιση τῶν Κουμάνων (1061) ἔθεσαν στόν Βλαδίμηρο τό διπλό καθῆκον τῆς πολιτικῆς συνοχῆς καί τῆς στρατιωτικής ἄμυνας. Κάτω ἀπ' αὐτή τήν ὀπτική ὁ συγγραφέας προσεγγίζει κριτικά τά ιστορικά δεδομένα καί τίς απόψεις τῆς σύγχρονης ἱστοριογραφίας. Τό τέλος τῆς ἐνδοδυναστικῆς διαμάχης σήμανε τήν τελική ἐπικράτηση τοῦ Βλαδίμηρου μέ ἔδρα τό Κίεβο,

πού εἶχε κτιστεῖ μέ πρότυπο τήν Κωνσταντινούπολη. Η Διδασκαλία πού ἔγραψε καί πού περιέχει αὐτοδιογραφικά στοιχεῖα συμπυκνώνει τήν κοσμοαντίληψή του καί τούς στόχους τῆς δράσης του. Οἱ δυζαντινές ἐπιδράσεις, πού ἀνιχνεύονται στό ἔργο του, συμπληρώνονται σήμερα ἀπό τό μολυδδόδουλό του μέ ἐλληνική ἐπιγραφή καί τό φυλακτό, πού πιθανότατα ἀνῆκε στόν ἱδιο, μέ ἐλληνική καί σλαδική ἐπιγραφή, 
σπάνιο δεῖγμα συγκερασμοῦ χριστιανικῆς καί παγανιστικῆς παράδοσης. Τέλος, μέσα ἀπό τίς παραστάσεις 
στήν Αγία Σοφία τοῦ Κιέδου πού φιλοτεχνήθηκαν 
στήν περίοδο τῆς δασιλείας του, μέ τόν Βυζαντινό 
αὐτοκράτορα νά παρακολουθεῖ ἀγωνίσματα στόν 
Ἱππόδρομο, σκιαγραφεῖται ἀπό τόν συγγραφέα ἡ ρωσική ἐκδοχή τῆς Βυζαντινῆς Κοινοπολιτείας.

Ο Σάββας (1175-1235), γιός τοῦ Στεφάνου Νεμάνια, ίδουτη του μεσαιωνικού σερδικού κράτους, πού μόνασε μαζί μέ τόν πατέρα του στό "Αγιο "Όρος, έπιλέχτηκε δίκαια από τόν συγγραφέα νά συμπεριληφθεῖ ώς «ὁ κύριος συντελεστής» χάρη στόν ὁποῖο «ὁ μεσαιωνικός πολιτισμός τῆς Σερδίας ἀπέκτησε δυζαντινή σφραγίδα». Πράγματι, ο Σάββας από νεαρή ήλικία επέλεξε νά μονάσει στό "Αγιο "Ορος, κι αὐτό αποτέλεσε τήν πνευματική του πατρίδα, από τήν οποία άντλησε άργότερα τά πνευματικά καί διοικητικά πρότυπα γιά τήν ὀργάνωση τῆς σερδικῆς ἐκκλησίας. Μέ τίς δωρεές πού ἔκανε ἀπό κοινοῦ μέ τόν πατέρα του σέ μονές τοῦ "Αθω καί τῆς Θεσσαλονίκης καί ἀργότερα μέ τήν ἴδρυση τῆς μονῆς Χιλανδαρίου (1198) απέκτησε τα έρείσματα ώστε, σέ μιά κρίσιμη φάση γιά τή Βυξαντινή Αὐτοκρατορία μετά τό 1204, νά πετύχει μέ τήν ἔγκριση τῆς πολιτικῆς καί έκκλησιαστικής έξουσίας, πού έδρευε τότε στή Νίκαια, τήν ίδουση μιᾶς αὐτοκέφαλης σερδικῆς έκκλησίας. Ή άγιοποίηση καί ή μετακομιδή τῶν λειψάνων τοῦ πατέρα του, πού τελείωσε τή ζωή του ώς μοναχός Συμεών στό "Αγιο "Όρος, φανερώνει τήν επιδίωση καί αποδοχή από μέρους τοῦ Σάββα μιᾶς άρχαίας σλαβικής παράδοσης γιά τή λατρεία τῶν νεκρών προγόνων. Αὐτή ἡ ἐπιλογή συνδυάστηκε μέ τήν έφαρμογή δυζαντινών προτύπων γιά τή σύνταξη ένός νομοκανόνα γιά τήν ἐκκλησιαστική ὀργάνωση - ἡ άμεση έπαφή του μέ τή Θεσσαλονίκη στάθηκε εὐεργετική σ' αὐτό τόν τομέα. Τέλος, ή ὀρθόδοξη χριστιανική ίδεολογία πού τελικά υίοθετήθηκε στή σερδική πολιτική ίδεολογία καί σ' όλους τούς τομεῖς τῆς κοινωνικής καί μοναστικής ζωής εἶναι τά βασικά έπιτεύγματα τῆς δυζαντινοσερδικῆς ὄσμωσης στό πρόσωπο τοῦ Σάββα. Καί σ' αὐτή τήν περίπτωση ὁ κοσμοπολιτικός καί οἰκουμενικός χαρακτήρας τοῦ όρθόδοξου χριστιανισμοῦ ἔδωσε τό θεωρητικό πλαίσιο γιά τή συγκρότηση καί τήν ἔκφραση μιᾶς τοπικῆς, έθνικής παράδοσης.

Οἱ δύο τελευταῖες προσωπικότητες πού ἐξετάζει ὁ συγγραφέας, δηλαδή ὁ Κυπριανός μητροπολίτης Κιέδου καί Μόσχας καί ὁ Μάξιμος ὁ ελληνας, φωτίζουν τήν κυρίαρχη τάση στή δυζαντινή ἐκκλησία καί πολιτική ζωή ἀπό τόν 14ο αἰώνα, δηλαδή τόν ήσυχασμό πού ἐπέδρασε καταλυτικά στούς λαούς τῆς Ανατολικῆς Εὐρώπης. Σέ μιά περίοδο συρρίκνωσης καί ἀνασφάλειας γιά τήν τύχη τῆς αὐτοκρατορίας, ἡ ἀκτινοδολία τῆς δυζαντινῆς ὀρθόδοξης παράδοσης, ὅπως αὐτή διαμορφώθηκε μετά τή νίκη τῶν ἡσυχαστῶν σέ ἐκκλησιαστικό καί πολιτικό ἐπίπεδο, εἶναι πράγματι ἐκπληκτική, ἄν καί φαινομενικά ἀντιφατική.

Η δράση τοῦ Βούλγαρου Κυπριανοῦ, πού ἀπό νωρίς εἶχε ἐνταχθεῖ στόν πατριαρχικό κύκλο τῆς Κωνσταντινούπολης - ήταν οίκεῖος καλόγηρος, δηλαδή τῆς ἀπολύτου ἐμπιστοσύνης τοῦ πατριάρχη καί ἡσυχαστῆ Φιλόθεου ἀπό τό 1370 περίπου-, συμπίπτει μέ τήν ἄνοδο τοῦ ἡσυχαστικοῦ κινήματος καί τήν έξάπλωσή του έκτός τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας στό πλαίσιο τῆς κηδεμονίας πάντων ἀπό τή μεριά τοῦ Πατριαρχείου. Ο Κυπριανός εἶχε ἔρθει σέ ἐπαφή μέ τήν ήσυχαστική παράδοση καί τόν κοσμοπολίτικο χαρακτήρα της στήν περίοδο πού προηγήθηκε, όταν μόναζε στό "Άγιο "Όρος. Η εὐκαιρία ὅμως νά συμβάλει στήν ύλοποίηση αύτοῦ τοῦ νέου ίδεολογικοῦ προσανατολισμοῦ τοῦ δόθηκε μέ τήν ἀποστολή πού τοῦ ἀνατέθηκε στό Κίεβο (1373/4). Γιά ἄλλη μιά φορά ή οίκουμενική πολιτική τοῦ Βυζαντίου διαπλεκόταν μέ τοπικές, έθνικές, παραδόσεις καί αἰτήματα. Η αποστολή ώστόσο τοῦ Κυπριανοῦ ώς μητροπολίτη Κιέβου καί Λιθουανίας περιπλέχτηκε μέσα στή διαμάχη ἀνάμεσα στό δουκάτο τῆς Λιθουανίας καί τό πριγκιπάτο τῆς Μόσχας γιά τήν κατοχή τῆς ἐκκλησιαστικής έδρας ή τό χωρισμό της έπικράτειας τοῦ μητροπολίτη Κιέβου καί πασῶν τῶν Ρωσιῶν σέ δύο ξεχωριστές έκκλησίες. Η «ίερά πολιτεία των Χριστιανῶν» κινδύνευε έτσι νά διασπαστεῖ ἀνάμεσα στόν Αλέξιο μητροπολίτη Μόσχας καί τόν Κυπριανό. Ίδιαίτερα όμως μετά τό θάνατο τοῦ πρώτου ὁ Κυπριανός δυσκολεύτηκε άλλά κατάφερε νά συμβάλει μέ τή δράση του καί τά ἔργα του σέ μιά σταθερή σύνδεση τῆς οωσικῆς ἐκκλησίας μέ τό Πατριαρχεῖο καί στή συνοχή τοῦ ποιμνίου του στή βάση τῶν μηνυμάτων τοῦ ἡσυχασμοῦ. Εἶναι χαρακτηριστικό ὅτι αὐτός ὁ «φιλορρώμαιος» Βούλγαρος, ὅπως καί οί προηγούμενοι διανοούμενοι, ἐργάστηκε συνειδητά γιά τή συνοχή τῆς Βυζαντινῆς Κοινοπολιτείας στή σπαρασσόμενη Ρωσία καί έκανε νά ριζώσει έκει ή μυστική παράδοση τοῦ ἡσυχασμοῦ.

Τήν ὕστερη φάση τῆς δυζαντινῆς κοινοπολιτείας παρακολουθοῦμε μέσα ἀπο τήν ταραγμένη ζωή τοῦ τελευταίου ἐκπροσώπου της Μάξιμου τοῦ Ἑλληνα. Πρόκειται γιά τόν Μιχαήλ Τριβόλη ἀπό τήν ᾿Αρτα, πού σπούδασε στήν Ἰταλία. Οἱ διαφορετικές ψηφίδες πού συνθέτουν τό μωσαϊκό τῆς ζωῆς του (ἀπό δομηνικανός μοναχός, θαυμαστής τοῦ Σαβοναρόλα καί τέλος μοναχός στό Βατοπέδι) ἀποκτοῦν νόημα μέσα

από τή σύνδεση πού προτείνει ο συγγραφέας, παρά τά κενά τῶν πηγῶν. Ὁ Μάξιμος ἐπιλέγεται ἀπό τίς άθωνικές άρχές ώς είδήμων των ίερων κειμένων, γιά νά σταλεῖ στή Μόσχα, κάτι πού εἶχει ζητήσει ὁ ἡγεμόνας Βασίλειος Γ΄ (1516). Ταυτόχρονα ἐπιφορτίζεται ἀπό τό Πατριαρχεῖο νά ἐνισχύσει τό κύρος του στή Ρωσία καί νά έξασφαλίσει βοήθεια γιά τούς έλληνορθόδοξους ύπηκόους τοῦ σουλτάνου. Τό μεταφραστικό ἔργο τοῦ Μάξιμου -τή γνώση τῆς ρωσικῆς πρέπει νά ἀπέκτησε ή νά τήν τελειοποίησε ἐπί τόπου- συναρτᾶται άναγκαστικά μέ τίς πολιτικές καί έκκλησιαστικές άντιπαλότητες τῆς περιόδου αὐτῆς στή Ρωσία. Οἱ ἐξελίξεις ἦταν ἀπρόβλεπτες καί δυσάρεστες γι' αὐτόν, μιά καί προσπάθησε νά ἀποκαταστήσει σέ βάρος τῆς ντόπιας πολιτικῆς έξουσίας τό κύρος τοῦ Πατριαρχείου καί νά ἀντιταχθεῖ ταυτόχρονα στό δικαίωμα γαιοκτησίας τῶν μονῶν. ἀφοῦ πέρασε δύο φορές ἀπό δίκη (1525 καί 1531), τά τελευταῖα χρόνια τῆς ζωῆς του ἔζησε στή Μονή Αγίας Τριάδας ἔξω ἀπό τή Μόσχα στό Ζαγκόρσκ. Σ' αὐτή τή φάση τῆς ζωῆς τοῦ Μάξιμου ὁ συγγραφέας ἀναγνωρίζει μιά συμβολική άξία, πού σηματοδοτεῖ τήν απομάκουνση τῆς Ρωσίας ἀπό τή δυζαντινή κληρονομιά της.

Από τή σύντομη παρουσίαση τῶν ἀπόψεων τοῦ συγγραφέα, έγινε φανερό πώς οι Έξι προσωπογραφίες φωτίζουν, μέ διαφορετικό τρόπο ή καθεμιά, καίρια ζητήματα της μεσαιωνικης ίστορίας καί της έθνογένεσης τῶν Σλάβων. Ἡ δράση τους δείχνει σέ μιά μαχρά περίοδο τό είδιχό βάρος τῆς βυζαντινῆς παράδοσης, ὅπως αὐτή μετεξελίχτηκε ὑπερτονίζοντας τό μυστικό στοιχείο. Ή κυριλλομεθοδιανή παράδοση, όπως τήν ἀποτύπωσαν ὁ Κλήμης καί ὁ Θεοφύλακτος, ἄνοιξε τό δρόμο γιά τή διεύρυνση τῆς Βυζαντινῆς Κοινοπολιτείας, ἀλλά ἡ δράση τους, ἄν καί ἀκολούθησε γενικά τήν ίδια κατευθυντήρια γραμμή, δέν ταυτίζεται μέ έκείνη τοῦ Σάββα, τοῦ Κυπριανοῦ ἡ τοῦ Μάξιμου, γιατί τά κράτη στά όποῖα έδρασαν βρίσκονταν σέ διαφορετικό βαθμό ἀνάπτυξης καί άρα σέ διαφορετική σχέση μέ τό Βυζάντιο.

Η ἐπεξεργασία τῶν παραπάνω σύνθετων ζητημάτων ἀπό τόν Ντ. Όμπολένσκυ, δέκα χρόνια πρίν, μπορεῖ νά ὁδηγήσει σήμερα σέ ἐρωτήματα πού προκύπτουν ἀπό σύγχρονους προβληματισμούς. Θά περιοριστοῦμε νά σημειώσουμε δύο, αὐτά πού νομίζουμε πώς θίγουν συλλογικά καί διαχρονικά φαινόμενα. Τό σύνθετο φαινόμενο τῆς «μεταβολῆς τῶν ἡθῶν» τῶν «ἀνιδρύτων ἐθνῶν», μ' ἄλλα λόγια τῆς διεύρυνσης τῆς χριστιανικῆς «οἰκουμένης», σχετίζεται κυρίως μέ τήν ἐμφάνιση σ' αὐτά μιᾶς νέας κυρίαρχης ὁμάδας πού ἀνέλαβε τήν ἄσκηση τῆς πολιτικῆς ἐξουσίας καί τήν οἰκονομική καί κοινωνική ἀνοδιοργάνωση μέ βάση τά βυζαντινά πρότυπα, γιατί αὐτός ἦταν ὁ μόνος τρόπος πού τῆς ἐπέτρεπε νά ὑπάρχει ὡς ὑπολογίσιμη δύναμη. Ή ἀποδοχή τῆς χριστιανικῆς θρη-

σκείας άφορᾶ ένα ἀπό τά πεδία αὐτῆς τῆς «μεταβολῆς». 'Απομένει νά δοῦμε, στό μέτρο πού δέν ἔχει απασχολήσει τούς έρευνητές, τούς μηχανισμούς πού λειτούργησαν έντός τοῦ Βυζαντίου καί έντός τῶν νέων «έθνῶν», ὥστε νά γίνει κατανοητό πῶς μαζί μέ «τό ἄπιστον» μπόρεσαν νά «ἀποβάλλουν» «τό τε ἄγριον καί τό νομαδικόν», νά «ίδρυθοῦν» δηλαδή ώς ἔθνη. Μιά περιοδολόγηση αὐτῶν τῶν μεταβολῶν γιά καθένα ἔθνος ὰλλά καί γενικότερα γιά τή διαδικασία διεύουνσης τῆς Βυζαντινῆς Κοινοπολιτείας ὡς ἰδεολογικής καί οἰκονομικοπολιτικής ἐνότητας θά διαφώτιζε τό θέμα διαχρονικά. Στή βάση τῆς ἴδιας προβληματικής μπορούν νά μελετηθούν οἱ ἴδιοι καί ἄλλοι διανοούμενοι, ὅσοι μπόρεσαν νά συμπυχνώσουν σέ μιά χριστιανική ίδεολογία τό αίτημα τῶν κυρίαρχων όμάδων νά μετεξελίξουν τίς χαλαρά οργανωμένες ή νομαδικές κοινωνίες τους σέ χριστιανικά κράτη κατά τό δυζαντινό πρότυπο. Η πολιτική ἐπιλογή ἀπό τούς διανοούμενους τοῦ ἴδιου ἤ παραπλήσιου διαμετρήματος μέ ὄρους χριστιανικούς εἶναι ἴσως ἕνα ὀξύμωρο σχῆμα, γιατί στή δράση τους τέμνεται ταυτόχρονα τό χριστιανικό/οἰκουμενικό μέ τό έθνικό. Χάρη ώστόσο στίς συμβολές τοῦ Ντ. Όμπολένσκυ, εἴμαστε ἔτοιμοι νά θέσουμε παρόμοιες ὑποθέσεις ἐργασίας, πολύ πεοισσότερο σήμερα, πού στόν σλαβικό κόσμο αναβίωσαν έθνικές ίδέες δυσδιάκριτες, ώς πρός τό «μυστικό» τους περιεχόμενο καί τό φανατισμό, από τή θρησκευτική πίστη.

Πολλαπλά χρήσιμο λοιπόν τό διβλίο γιά τίς έξι δυζαντινοσλαδικές προσωπικότητες, εἶναι εὐχάριστο πού ἔρχεται, ἄν καί ἀργοπορημένα, νά ἐμπλουτίσει τήν ἑλληνική διβλιογραφία, πολύ περισσότερο μάλιστα πού μεταφράστηκε σέ καλά έλληνικά<sup>3</sup> (κάτι στό όποῖο ἀτύχησε παταγωδῶς τό προγενέστερο διδλίο τοῦ 'Ομπολένσκυ 'Η Βυζαντινή Κοινοπολιτεία, πού ἀναφέραμε πιό πάνω) καί ὅπου συμπεριλήφτηκαν οἱ χάρτες καί οἱ εἰκόνες τοῦ πρωτότυπου.

1. Six Byzantine Portraits, Clarendon Press, Oxford 1988.

2. Βλ. π.χ. ὄσα ὁ ἴδιος ἀναφέρει σχετικά μέ τόν ὅρο acculturation στήν ἀνακοίνωσή του «Late Byzantine culture and the Slavs: A Study in Acculturation», XVe Congrès international d'Études byzantines. Rapports et co-rapports, 'Αθήνα 1976, σ. 3-23, καί στό The Byzantine Inheritance of Eastern Europe, Variorum Reprints, Λονδίνο 1982. Τό ἴδιο πρόβλημα εἶχε συζητηθεῖ καί στό 12ο Συνέδριο Ίστορικῶν Ἐπιστημῶν, Βιέννη 1965.

3. Έλάχιστα τά τυπογραφικά λάθη καί οἱ μεταφραστικές ἀδεξιότητες. Σημειώνουμε τό Ζακυνθηνός ἀντί Ζακυθηνός, Νεμάνγιτς ἀντί Νεμάνιτς, Τούρνοβο ἀντί Τί(ἡ ύ)ρνοβο. Πιό σοβαρό εἶναι ἴσως ἔνα μεταφραστικό λάθος πού βλέπουμε ὅλο καί συχνότερα τά τελευταῖα χρόνια: οἱ ὄροι nationalism καί nationalist μεταφράζονται ἀδιακρίτως μέ τούς ὅρους ἐθνικισμός καί ἐθνικιστής, παρ᾽ ὅλο πού στά ἐλληνικά διαθέτουμε ἡδη ἀπό τό 19ο αἰώνα (ὡς νεολογισμούς τούς σημειώνει ὁ Στ. Κουμανούδης, Συναγωγή νέων λέξων ὑπό τῶν λογίων πλασθεισῶν, προλεγόμενα Κ.Θ. Δημαρᾶς, Ἑρμῆς, ᾿Αθήνα 1980 [1900]) ἐθνισμός καί ἐθνικισμός, πού σήμερα ταυτίζεται μέ τό σοδινισμός. Γιά τή μεσαιωνική ἱστορία ὁ δεύτερος ὅρος εἶναι ἐντελῶς ἀκατάλληλος. Τίς περισσότερες φορές ἐνδείκνυται ὁ πρῶτος ἡ ἀπλῶς περιφράσεις, ὅπως π.χ. ἐθνική συνείδηση κλπ. (βλ. σ. 282, 308, 319, 323).



## ΝΑΣΟΣ ΒΑΓΕΝΑΣ

# «Σημειώσεις ἀπό τό τέλος τοῦ αἰώνα»

Έκδ. Κέδρος, 'Αθήνα 1999

τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη

ίχα διαδάσει τά περισσότερα ἀπό τά κείμενα τοῦ Νάσου Βαγενᾶ, πού τώρα συγκεντρώθηκαν στόν τόμο Σημειώσεις από τό τέλος τοῦ αίώνα καί πού εἶχαν δημοσιευτεῖ μεταξύ Αὐγούστου 1984 καί Αὐγούστου 1999 στό Βῆμα καί τά Νέα. Σέ ἐκείνη τήν περιδιάδαση τοῦ κυριακάτικου Τύπου, σέ έκατοντάδες ἄνοστες σελίδες πού ὰπό τό ξεφύλλισμά τους ἀπομένει συνήθως μόνο ή μουτζούρα τῆς μελάνης στά δάκτυλα, κάθε φορά πού ἔπεφτα πάνω σέ κείμενο τοῦ Βαγενᾶ ἦταν γιά μένα ἕνα ξάφνιασμα. Ένα εὐχάριστο ξάφνιασμα, γιατί ἡ ἀνάγνωσή του δέν άφηνε τήν αἴσθηση τῆς ἀνοστιᾶς καί τοῦ χαμένου χρόνου πού προκαλεῖ ή σπουδαιοφάνεια καί ή ασημαντολογία μιᾶς ορισμένης έφημεριδογραφικής πρακτικής. Είχαν κάτι νά ποῦν αὐτά τά κείμενα, ο συγγραφέας τους είχε κάτι νά πεί καί διέθετε ένα τέτοιο τρόπο νά τό πεῖ πού σέ ἔκανε μέτοχο τοῦ προβλήματος καί τοῦ προβληματισμοῦ του. Τώρα, τά ξαναδιάβασα όλα μαζί καί μοῦ ἄφησαν μιά διπλή τέρψη. Καί γιατί ο χρόνος δέν τά ακύρωσε, δέν ήταν γραπτά «όρισμένης περιστάσεως» (Γκαῖτε) πού παοῆλθε· τό πρόβλημα πού πραγματεύονται έξακολουθεῖ νά δρίσκεται ἀνάμεσά μας καί ὁ προδληματισμός τοῦ Ν. Βαγενᾶ παραμένει έρεθιστικός καί γόνιμος. Κάτι σάν ξυπνητήρι. Από τήν άλλη μεριά, τά άρθρα αυτά συγχεντρωμένα όλα μαζί στόν τόμο τῶν Σημειώσεων δείχνουν καλύτερα τήν οπτική τοῦ συγγραφέα τους έτσι καθώς δοκιμαζόταν ο ίδιος κι όπως ή σκέψη του ξετυλιγόταν αὐτά τά δεκαπέντε χρόνια τοῦ τέλους τοῦ αἰώνα ἀρθρώνοντας ἕνα συνεκτικό σῶμα. Σπανίζουν τέτοια ἄρθρα στόν ελληνικό Τύπο, συγκροτητικά μιᾶς ἄποψης, εἴτε τό θέμα τους εἶναι φιλολογικό είτε ή θεωρία τῆς λογοτεχνίας, τό ποδόσφαιρο ή τά Μέσα Μαζικής Έπικοινωνίας. Ώς εἶδος θεωροῦνται «ἐπιφυλλίδες», ὄρος πού, σήμερα πιά, τά άχυρώνει, τά ἀποδυναμώνει, τά προσομοιάζει μέ τήν

ὀνομαζόμενη «ἔκθεση ἰδεῶν» πού γράφεται ὅχι ἀπό ἐφήδους, ὑποχρεωμένους νά διαγωνισθοῦν στίς Γενικές Ἐξετάσεις, ἀλλά ἀπό ἐνήλικες λογίους ἡ ἐπιστήμονες, καλούμενους νά κοσμήσουν μέ τό κύρος τῆς εἰδικότητάς τους καί τοῦ ὀνόματός τους κάποια σελίδα τῆς ἐφημερίδας. ᾿Αν αὐτή εἶναι γενικά ἡ σημερινή λειτουργία τῶν «ἐπιφυλλίδων», ὅπου τό κύριο στοιχεῖο δέν εἶναι τί λέει ὁ ἐπιφυλλιδογράφος ἀλλά ποιός εἶναι, πόσο «ἐπώνυμος» εἶναι, αὐτό δέν σημαίνει ὅτι δέν ὑπάρχουν «ἐπιφυλλίδες» σημαντικές. Καί τά κείμενα τοῦ Νάσου Βαγενᾶ εἶναι ἀπό τά σημαντικά.

Άλλά γιατί εἶναι σημαντικά; Γιά νά ἀποφύγει κανείς τήν ταυτολογία τῆς ἐξ ὑποκειμένου κρίσεως -π.χ. ὁ Ν. Βαγενᾶς εἶναι δόκιμος φιλόλογος, νεοελληνιστής μέ πλούσιο συγγραφικό καί έρευνητικό έργο, καθηγητής πανεπιστημίου, ποιητής: ένα τόσο σπουδαῖο πρόσωπο δέν μπορεῖ παρά νά λέει σπουδαῖα πράγματα. Καί ὁ κύκλος κλείνει ἐνῶ στό ἐσωτερικό του στέκουν χάσκουσες οι ύμνολογίες πρέπει νά δοχιμάσει νά μιλήσει γιά τά ίδια τά χείμενα, νά συνομιλήσει μαζί τους. Γιατί καί τά ίδια, καθώς γράφονταν, ἔπαιρναν μέρος σέ μιά συζήτηση, ἀπαντοῦσαν μέ τόν τρόπο τους σέ κάποιο ἐρώτημα καί έθεταν περισσότερα πού παραμένουν ακόμη ανοιχτά. Γιά νά μιλήσει όμως κανείς γιά τά ἄρθρα τῶν Σημειώσεων είναι «τεχνικά» πολύ δύσκολο γιατί δέν έχουν μιά ένιαία θεματική. Ναί μέν τά περισσότερα άπό αὐτά τά 70 ἄρθρα εἶναι φιλολογικά καί ἑπομένως ὁ ἀναγνώστης, ἔχοντας μπροστά του μιά ὁμοειδή ὕλη, μπορεῖ νά ἐπικοινωνήσει μέ τίς ἀπόψεις τοῦ συγγραφέα γιά τή λογοτεχνία, ώστόσο ὁ Ν. Βαγενᾶς καταπιάνεται καί μέ θέματα μή φιλολογικά, μέ θέματα πολιτιστικά ή κοινωνικά, ένίστε «ἄσχετα» μέ τήν έπιστημονική του ίδιότητα, σχετικότατα όμως πρός τήν ιδιότητα τοῦ προϊδεασμένου, τοῦ εὐαίσθητου πο-

λίτη. Σέ ἕνα ἀπό τά πρῶτα του κείμενα γιά παράδειγμα («Βαθμός μηδέν τῆς ἀντιγραφῆς») όχι μόνο καταγγέλλει περίπτωση χονδροειδέστατης άντιγραφῆς έκ μέρους πανεπιστημιακοῦ στό Πανεπιστήμιο τῆς Κρήτης πού «συνέγραψε» διδλίον τί μέ τή μέθοδο τοῦ κολάζ (συρραφή φωτοτυπιῶν χωρίς ἀναφορά τῶν πηγῶν) ἀλλά καί εἰρωνεύεται μιάν ὁρισμένη χρήση τῆς θεωρίας τοῦ Ρολάν Μπάρτ γιά «τό θάνατο τοῦ συγγραφέα» καί περί «μή λογοκλοπῆς» χάρη στήν όποία ὁ ὑποψήφιος, ὅπως μᾶς πληροφορεῖ ὁ Ν. Βαγενάς, «αντί να όδηγηθεῖ στόν εἰσαγγελέα [...] προήχθη μέ μεγάλη πλειοψηφία στή δαθμίδα τοῦ επίκουρου καθηγητή» (σ. 51). Έδω, τό ζήτημα δέν είναι κάν ο άντιγραφέας, τόσο συνηθισμένη άλλωστε περίπτωση, άλλά τό ἄν καί κατά πόσο ὁ πανεπιστημιαχός θεσμός υπόχειται σέ κανόνες καί δεσμευτικές άρχες η άν μπορούν νά χρησιμοποιούνται άκόμη καί οί μεταμοντέρνες θεωρίες περί θανάτου τοῦ συγγραφέα, διακειμενικότητας καί πρωτοκαθεδρίας τοῦ ἀναγνώστη προκειμένου νά δολέψουν τή δολή μας. Τό πρόβλημα δηλαδή γιά τόν Βαγενᾶ γίνεται εὐθέως πολιτικό, ξεφεύγει από τό στενό ἐπαγγελματικό-φιλολογικό του κέλυφος ὅπου καί πρωτογενῶς ἐκδηλώνεται, καί ἔτσι τίθεται τό γενικότερο ζήτημα τῆς εὐθύνης, της δέσμευσης καί των κανόνων πού θά έπρεπε νά διέπουν τόν δημόσιο δίο.

Ο Βαγενᾶς ώστόσο δέν αποσιωπᾶ τήν είδικότητα του αὐτή εἶναι τό μετερίζι του, τήν ἐπιστημονική του σκευή χρησιμοποιεί γιά νά καταστήσει δικά του ένδιαφέροντα (φιλολογικά, λογοτεχνικά, ἱστορίας ἤ θεωρίας τῆς λογοτεχνίας) στοιχεῖα πού θά μποροῦσαν νά τροφοδοτήσουν τόν προβληματισμό καί τήν παιδεία όλων μας. Άπ' αὐτή τήν ἄποψη τό διάδημά του είναι διαφωτιστικό, ἀρδεύεται ἀπό τίς παραδόσεις τοῦ Διαφωτισμοῦ. Γνωρίζει ὅτι δέν μπορεῖ νά λέμε ὅ,τι μᾶς καπνίσει ἤ ὅταν τό κάνουμε κάτι ἤ πολλά στραπατσάρονται στόν δημόσιό μας δίο. "Όταν, πάλι γιά παράδειγμα, ὁ Κωνσταντίνος Τσουκαλᾶς, υίοθετώντας τήν «ἄποψη» πού ὑποστήριξε ό Γ. Βέλτσος στό διδλίο του Autodafé, θεωρεῖ ὅτι ὁ Σεφέρης εἶναι έλληνοκεντρικός καί ὅτι ὁ Βέλτσος πού τόν ξεμπροστιάζει (τόν ἀποδομεῖ) είναι ὁ είκονοκλάστης πού «έχει τήν τόλμη νά αποστασιοποιηθεῖ από τό λόγο τοῦ Σεφέρη καί τοῦ Μακρυγιάννη», ὁ Βαγενᾶς ἤρεμα διαμαρτύρεται γιά τήν ἀδυσσαλέα άγνοια πού θέλει τόν Σεφέρη «έλληνοκεντρικό». "Αν όρθῶς ὁ Τσουκαλᾶς στρέφεται κατά τῶν έλληνοκεντρικῶν (ἤ Ἑλληναράδων) πού συνυπάρχουν μέ τήν «έξιδανίμευση τοῦ προγονόπλημτου ίδεαλισμοῦ καί τόν χθόνιο ρεαλισμό τῆς συμφεροντολογικῆς μας καθημερινότητας» (Τσουκαλᾶς), ή κατάταξη ώστόσο τοῦ Σεφέρη στούς έλληνοκεντρικούς -καί γενικότερα τῆς γενιᾶς τοῦ '30- ἐκτός ἀπό ἄγνοια καί παραποίηση τῶν ἀπόψεων τοῦ ποιητῆ συνιστᾶ μιά οἰχειοποίησή του ὑπέρ τοῦ γνωστοῦ ἀντιδυτικισμοῦ καί

τῆς περιουσιότητας τοῦ ἐλληνισμοῦ. Νερό στό μύλο τοῦ λαϊκισμοῦ δηλαδή χάρη στήν «ἀποδομητική» ἀδολεσγία.

Έναντίον αὐτῆς τῆς ἐγχώριας ἀποδομητικῆς ἀδολεσχίας καί οἴησης βάλλει κατ' ἐπανάληψη στά κείμενά του ὁ Βαγενᾶς. Αναγνωρίζει δέδαια ὅτι αὐτά τά νέα *ρεύματα στή φιλοσοφία, τή φιλοσοφία τῆς γλώσσας,* τή θεωρία τῆς λογοτεχνίας, ὅπως ὁ στρουκτουραλισμός, ή αποδόμηση, ή θεωρία τῆς πρόσληψης, ή σημειολογία, προσέφεραν σημαντικά στήν έρευνα τῆς λογοτεχνικότητας, εστιάζοντας τήν προσοχή σε νέες περιοχές, όπως ή αναγνωση, ο αναγνώστης, ή διακειμενικότητα, ή γλώσσα, οί διαδικασίες πρόσληψης. Ωστόσο, ἀκολουθώντας στό σημεῖο αὐτό ὕστερες έπεξεργασίες τοῦ Ούμπέρτο Έχο (Τά ὅρια τῆς έρμηνείας, έκδ. Γνώση, Έρμηνεία καί Υπερερμηνεία, Έλληνικά Γράμματα, 1994) άρνεῖται τήν έγκυρότητα τῆς θεωρίας γιά μιά δίχως όρια καί κριτήρια έρμηνευτική έλευθερία τοῦ αναγνώστη. « Αν καμιά έρμηνεία δέν είναι λανθασμένη», υποστηρίζει ο Έκο, «ἐπειδή δέν ὑπάρχουν ἐρμηνεῖες τῶν κειμένων ἀλλά μόνον χρήσεις τους, τότε όλες οι απόψεις είναι όρθές». Ο Βαγενᾶς άρνεῖται αὐτές τίς ὑπερσχετικιστικές αντιλήψεις πού αποτελοῦν μεταφορά τοῦ αμερικανικοῦ φιλοσοφικοῦ πραγματισμοῦ (Ρόρτυ) στό πεδίο τῶν λογοτεχνικῶν σπουδῶν, ὅπως καί τή θεωρία τῶν ἀποδομητῶν (Ντεριντά) πού «ἀδυνατεῖ νά αποτελέσει πρότυπο λογοτεχνικής κριτικής γιατί δέν είναι ίκανή νά καλύψει τό φάσμα τῆς κριτικῆς πράξης» (σ. 125).

'Απ' αὐτή τή θεωρητική ἀλλά καί πρακτική σκοπιά ὁ Ν. Βαγενᾶς κρίνει τήν ἐμφανισθείσα στίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ '80 αὐτοαποκαλούμενη «Νεοελληνική Φιλολογία τῆς 'Αμερικῆς». Κατά τή «φιλολογία» αὐτή, ὅπως συνοπτικά ἀλλά ἔντιμα συνοψίζει τίς ἀπόψεις της ὁ Βαγενᾶς, καθώς ἀποφαίνεται ὅτι δέν ὑπάρχει ἀλήθεια παρά μόνον οἱ ἰδέες τῶν ἀνθρώπων οἱ ὁποῖες κατασκευάζουν τήν ἀλήθεια, καμιά ἐξήγηση γραμματειακοῦ τύπου δέν μπορεῖ νά θεωρηθεῖ ὀρθή. 'Ως ἐκ τούτου τό κείμενο –κατά τή Νέα Φιλολογία τῆς 'Αμερικῆς – δέν ὑπάρχει καί κάθε ἀποψη ἀναδεικνύεται σωστότερη ἀπό κάποια ἄλλη μόνο καί μόνο ἐπειδή κατορθώνει νά ἐπιδληθεῖ.

Εἶναι ζήτημα δηλαδή συσχετισμοῦ δυνάμεων. «Δί-κιο ἔχει», ὑποστηρίζει ὁ ἀρχηγέτης τῆς «Νεοελληνι-κῆς Φιλολογίας τῆς 'Αμερικῆς» Βασίλης Λαμπρόπουλος, «ὅποιος ἐπιδάλλει τό δικό του δίκιο». Μεταφερόμενες οἱ ἀπόψεις αὐτές στήν ἱστορική πραγματικότητα τοῦ «φαινομένου» πού ὀνομάζεται π.χ. Ἑλλάδα καί ἐλληνικό ἔθνος, μᾶς «δείχνουν» ὅτι τό ἔθνος δέν εἶναι μιά φυσική ὀντότητα –πράγμα σωστό– ἀλλά μιά ἐπινοημένη κατηγορία ἀπό τήν ἰδεολογία τοῦ ἐθνικισμοῦ, πράγμα ἀπολύτως λάθος. Ένα κείμενο, λένε, εἶναι καί ἡ ἐπινόηση τοῦ ἔθνους, ὑποκείμενο κι αὐτό στήν ἑρμηνεία καί κατάλληλο μόνο γιά τίς πολιτιστικές σπουδές. Γι' αὐτό καί οἱ «Ἑρμηνεῖες τῆς

Διασπορᾶς», ὅπως ἐπίσης αὐτοαποκαλοῦνται, ἐπικρίνουν καί μηδενίζουν σύσσωμη τήν «ἐλλαδική» κριτική ἀφοῦ ἀκόμη (!) ἀσχολεῖται μέ τούς συγγραφεῖς τοῦ ἀνύπαρκτου κατ' αὐτούς λογοτεχνικοῦ κανόνα (λ.χ. τόν Σολωμό ἤ τόν Κάλδο, τόν Σικελιανό κλπ.) κι ὅχι μέ λογοτέχνες γυναῖκες, μετανάστες, μειονοτικούς, θέματα τόσο προσφιλῆ στίς ποικιλώνυμες cultural studies.

Οἱ ἀπόψεις αὐτές, λέει ὁ Ν. Βαγενᾶς, προϊόντα τοῦ μεταφυσικοῦ σχέτικισμοῦ ἡ καλύτερα τοῦ σχετικιστικοῦ ἰδεολογισμοῦ, «δέν εἶναι παρά ἔνα ἀφελές θεωρητικό συνονθύλευμα, ἡ ἐφαρμογή τοῦ ὁποίου στή νεοελληνική πραγματικότητα καταλήγει σέ προσεγγίσεις πού κυμαίνονται ἀπό τό ἀνώριμο ὤς τό

έξωπραγματικό καί τό φαιδρό» (σ. 147).

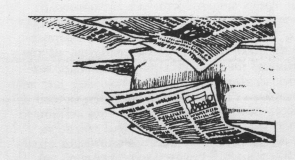
Ή συμφωνία στό σημεῖο αὐτό μέ τόν Βαγενᾶ δέν εἶναι μόνο ὑποχρέωση ὀρθοφροσύνης καί ἐπιστημονικῆς συνέπειας. Έχει νά κάνει μέ τήν ποιότητα καί τήν κατεύθυνση γενικά τῶν νεοελληνικῶν σπουδῶν ἀπό τήν ἰστορία ὡς τήν ἀνθρωπολογία, τήν κριτική, τή φιλολογία. Κι ἀπ' αὐτή τήν ἄποψη ἡ ἀντίκρουση τῆς «Νεοελληνικῆς Φιλολογίας τῆς 'Αμερικῆς», στήν ὁποία συμδάλλει ὁ Βαγενᾶς, ἀναδεικνύεται σέ σοβαρό πολιτικό, ἰδεολογικό καί ἐπιστημολογικό πρόβλημα, ἀκριδῶς γιατί αὐτή ἡ ἀναλυτική καί θεωρητική φαιδρότητα ἀποκτᾶ ὁλοένα καί μεγαλύτερη ἀκρόαση μέσα στό «ἐλλαδικό» Πανεπιστήμιο ἀλλά καί ἐκτός αὐτοῦ.

Ό Νάσος Βαγενᾶς σ' αὐτά τά κείμενα τῶν Σημειώσεων δέν έχθέτει μιά συστηματιχή θεωρία τῆς λογοτεχνίας. Εἶναι ψηφίδες μιᾶς γενικότερης σύλληψης πού μένει νά γίνει ἔργο ολοκληρωμένο. Αμποτε. Ώστόσο σ' αὐτούς τούς σύντομους σχολιασμούς παρέχει, κατά τή γνώμη μου, τό στίγμα μιᾶς θεωρητικῆς σκευῆς πού στήν ἀνάπτυξή της, αὐτά τά δεκαπέντε χρόνια, μπόρεσε καί νά παρακολουθήσει τά διεθνη ρεύματα συνδιαλεγόμενος πριτικά μαζί τους άλλά καί δέν αποσπάστηκε από συγκεκριμένες έλληνικές λογοτεχνικές πραγματικότητες άρμενίζοντας, όπως τόσοι άλλοι, γιά τό πουθενά. Ο άναγνώστης τῶν Σημειώσεων θά βρεῖ πληθώρα διαυγέστατων ἐπισημάνσεων καθώς ὁ συγγραφέας τους ἔρχεται ἀντιμέτωπος μέ τό ἔργο θεωρητικῶν ὅπως ὁ Ρολάν Μπάρτ, ὁ Ρόρτυ, ὁ Οὐμπέρτο Έκο, ὁ Τζ. Κάλλερ, ὁ Ντεριντά ή τό Τσβεντάν Τοντόροφ, μέ τόν όποῖο καί συμφωνεῖ περισσότερο δλέποντας στά ἔργα αύτοῦ τοῦ Βαλκάνιου θεωρητικοῦ τίς δυνατότητες άνάκαμψης τοῦ οὐμανισμοῦ πού οἱ μεταστρουκτουραλιστικές θεωρίες είχαν παρακάμψει. Καί έξάλλου, αὐτή ἡ θεωρητική ἔγνοια τοῦ Ν. Βαγενᾶ συνυφαίνεται μέ όξυδερχεῖς ἐπεξεργασίες γιά τούς μεγάλους τῆς λογοτεχνίας μας, τόν Σεφέρη, τόν Σικελιανό, τόν Καρυωτάκη, τόν Ροΐδη, τόν Παλαμά, τόν Έμπειρίκο κλπ. ή γιά σημαντικά ζητήματα τῆς ἱστορίας τῆς λογοτεχνίας. Είναι κρίμα πού οι ομότεχνοι καί οί έπαΐοντες δέν πρόσεξαν όσο θά ἔπρεπε αὐτή τήν

ἀνήσυχη καί μαχητική σκέψη. Συνηθίζουμε τόσο πολύ στόν τόπο μας ὁ καθένας νά σολάρει στή γωνίτσα του κι ἐνῶ νομίζει ὅτι ξανοίγεται σέ μεγάλους

ορίζοντες απλως καλπάζει ἐπιτόπου.

Έλεγα ώστόσο ὅτι ὁ Ν. Βαγενᾶς δέν ἀσχολεῖται μόνο μέ ζητήματα λογοτεχνίας. Σημαντικό μέρος τῶν Σημειώσεων είναι άφιερωμένο σέ θέματα όπως τό ποδόσφαιρο, ή ἐκπαίδευση, τό διδλίο, τά λογοτεχνικά δραβεῖα, ἡ ἐκδοτική πρακτική, καί κυρίως μόνιμη ἡ ἔγνοια του γιά τήν τηλεόραση. Νά θίξω, ἀπλῶς, μιά στιγμή τῶν ἐκρήξεων τοῦ Ν. Βαγενᾶ γιά τά τηλεοπτικά πράγματα. Ποιό είναι τό σημαντικότερο πολιτισμικό γεγονός, αναρωτιέται, αὐτό τόν καιρό; «Τό σημαντικότερο ἀπ' ὅλα είναι ἡ κατάργηση τῶν πεοιορισμών τοῦ χρόνου καί τοῦ χώρου στίς τηλεοπτικές διαφημίσεις» ή γιά τήν ακρίβεια «ή απάθειά μας σ' αὐτή τήν κατάργηση» γιατί, ὅπως ὑποστηρίζει, «ή σχέση μας μέ τόν πολιτισμό τήν όποία διαμορφώνει ή τηλεόραση είναι άδύνατον ν' άφήσει άναλλοίωτες τίς ἐκτός τηλεοράσεως σχέσεις μας μ' αὐτόν» (σ. 69). Είναι ἐποχή (1991) πού ἡ ἰδιωτική τηλεόραση γίνεται ή νέα κατακτητική τῶν πάντων πραγματικότητα ένῶ οἱ βαρόνοι τῶν ΜΜΕ ἀποβαίνουν ἄρχοντες τοῦ πολιτισμικοῦ πεδίου καί τά ίδεολογίζοντα, στήν ύπηρεσία τους παιδία, «χαιρετίζουν τόν κατακερματισμό τοῦ τηλεοπτικοῦ κειμένου [διά τῶν διαφημίσεων] γιατί αὐξάνει τήν πολυσημία του ἐπιτρέποντας τήν απολαυστική ἄφεσή μας στό ανέμελο παιχνίδι τοῦ σημαίνοντος» (σ. 71). Δίπλα μας συνέβαιναν αυτά πού σαρκάζει ὁ Ν. Βαγενᾶς καί, βεβαίως, χάρη στή γενική δουδαμάρα γιγαντώθηκαν καθώς διαδήκαμε τό κατώφλι τοῦ 21ου αἰώνα. Από μιά ἄποψη οἱ Σημειώσεις είναι καί ένα χρονικό αυτής τής πολιτισμικῆς καθίζησης πού ἐπέβαλε ἡ τηλεόραση, ἰδιωτική καί δημόσια. Αὐτή ή καταγραφή δέν είναι ἀπό τίς μικρότερες άρετές τῶν Σημειώσεων χρειαζούμενη σέ οποιους ακόμη έχουν προβλήματα μέ τα ήθη καί τούς θεσμούς τοῦ δημόσιου δίου.



# ΑΠΟ ΤΙΣ ΤΕΛΕΥΤΑΙΕΣ ΕΚΔΟΣΕΙΣ

• ΤΣΒΕΤΑΝ ΤΟΝΤΟΡΟΦ, Ὁ ἐκπατρισμένος, μτφο. 'Οντέτ Βαρών-Βασάρ, ἐκδόσεις Πόλις, 'Αθήνα 1999, σ. 297.

Ένα διδλίο πού συστήνεται σάν προσωπικό όδοιπορικό, άλλά άρθρώνει ένα όδοιπορικό τοῦ διανοουμένου στόν μεταπολεμικό κόσμο. Ἡ προσωπική γραφή διατηρείται ακόμη καί όταν αντιμετωπίζονται θεωρητικά προβλήματα, ο ρόλος τοῦ διανοουμένου διερευνᾶται μέσα στίς πιό ἀντιφατικές συνθηκες, ὁ χρονικός ὁρίζοντας τοῦ διδλίου έκτείνεται μέχρι τή στιγ-

μή τῆς ἔκδοσής του (1996).

Τό πρῶτο κεφάλαιο τοποθετεῖ τήν ἀφετηρία τοῦ διδλίου σέ ἕνα ταξίδι ἐπιστροφῆς στή γενέθλια Βουλγαρία, δεκαοκτώ χρόνια μετά ἀπό τήν ἄφιξη τοῦ Τοντόροφ στό Παρίσι τό 1963, ενῶ τό τελευταῖο άφηγεῖται τή στιγμή τῆς ἀποδημίας, μέ αὐτή τήν αντιστροφή να θέλει να όρίσει τήν «ἔδρα» τοῦ συγγραφέα, ἐνῶ τό κυρίως σῶμα του χωρίζεται σέ τρία ισότιμα μέρη πού φέρουν τούς χαρακτηριστικούς τίτλους «Καταγόμενος έχ Βουλγαρίας», «Πολίτης τῆς Γαλλίας», «Ἐπισκέπτης στίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες». Στό ποῶτο μέρος κυριαρχεῖ ἡ ἐμπειρία τοῦ ἐγκλεισμοῦ πού ἀφορᾶ τήν κοινωνία τῆς μεταπολεμικῆς Βουλγαρίας, ένῶ γίνεται ἰδιαίτερη μνεία καί περιγραφή τῶν «Ἑστιῶν ἀναμορφώσεως διά τῆς ἐργασίας», δηλαδή τῆς βουλγαρικῆς ἐκδοχῆς τοῦ γκουλάγκ. Ύπάρχει μιά αἰτιολόγηση τῆς κατάρρευσης πού κατά τόν Τοντόροφ όφείλεται στήν «αὐξανόμενη απόσταση ανάμεσα στή διωμένη πραγματικότητα καί στίς ἐπίσημες άναπαραστάσεις της» καί τέλος ή ψηλάφηση τῆς «μεταολοκληρωτικῆς μελαγχολίας». Τό δεύτερο μέρος ξεκινᾶ ἀπό τή στάση τῶν Γάλλων διανοουμένων απέναντι στά γκουλάγκ, δηλαδή τή σιωπή τους ή τήν ἄρνηση νά δεχθοῦν τήν ὕπαρξή τους. Άμέσως μετά περνᾶ στόν τρόπο πού ή συλλογική συνείδηση άντιμετώπισε τήν πραγματικότητα τῆς συνεργασίας μέ τούς ναζί ενός μέρους τῆς γαλλικῆς κοινωνίας, αντιστοιχίζοντας τίς δύο περιόδους ὡς πρός τήν ὁλοκληρωτική έμπειρία καί ταυτίζοντας τούς δύο τύπους στρατοπέδων συγκέντρωσης. Διερευνᾶ τήν ἔννοια τῶν «ἐγκλημάτων κατά τῆς ἀνθρωπότητας», ὅχι γιά νά προτείνει αντίστοιχες δίκες στίς χῶρες τοῦ πρώην «ύπαρκτοῦ», άλλά γιά νά ἔρθει στή γαλλική πραγματικότητα τῆς τελευταίας εἰκοσαετίας, πού σημαδεύεται ἀπό τήν ἐπανεμφάνιση τοῦ ρατσισμοῦ, προτείνοντας ἔνα προκλητικό σχῆμα: ἡ συλλογική μνήμη ἀφορᾶ καί ἐνίστε ἀπειλεῖ τή συλλογική ταυτότητα καί ἡ ανάδειξη τοῦ αὐτόβουλου τῆς συμμετοχῆς Γάλλλων στό καθεστώς τοῦ Βισύ, στούς μηχανισμούς του καί κυρίως σέ ναζιστικοῦ τύπου ἐκκαθαρίσεις ἀπειλεῖ τή

συλλογική ταυτότητα, ὅπως ἡ παραδοχή τῆς ὕπαρξης τῶν γκουλάγκ, τό 1950, ἀνέτρεπε τό ἀντιφασιστικό καί νικητήριο σκηνικό, τραυμάτιζε σοβαρά ἀκόμη καί τίς οὐτοπικές ὑποθέσεις. Ὁ ρατσισμός ἔρχεται νά άκουμπήσει σέ ἀκόμη μία ἀπώθηση, αὐτή τοῦ ἀποικιακοῦ παρελθόντος, καί, σέ συνθῆκες διάδρωσης τῆς παραδοσιακής πολιτισμικής ταυτότητας, άπειλεῖ πάλι

τή συνοχή τῆς συλλογικῆς συνείδησης.

Τό τρίτο μέρος τοῦ διδλίου ἀφορᾶ σκέψεις, συμπεράσματα καί παρατηρήσεις πού προκύπτουν από τήν τακτική ἀνά ἔτος μετάβαση τοῦ συγγραφέα σέ ἀμερικανικά πανεπιστήμια. Σχολιάζεται τό στίγμα τῶν 6ασικότερων μεταστρουκτουραλιστικών τάσεων της θεωρίας τῆς λογοτεχνίας, δηλαδή τῆς ἀποδόμησης καί τοῦ νεοπραγματισμοῦ, ἀλλά καί οἱ ἐπιδιώσεις τοῦ παραδοσιαχοῦ μαρξισμοῦ, ἀντιπαραθέτοντας μιά έκδοχή τοῦ οὑμανισμοῦ πού τήν ἔχει ὁρίσει ὡς «κριτικό ούμανισμό». Τέλος, ἐπιμένει στή συζήτηση περί ταυτότητας καί διαφορᾶς, ελέγχοντας αὐστηρά τήν «πολιτική τῶν ποσοστώσεών», ἡ ὁποία ἀναπαράγει ισχυρότερη τή διαφορά ἔστω καί ἄν προσπαθεῖ νά άπαντήσει θετικά στό ἐρώτημα τῆς ἔνταξης.

Τό διδλίο είναι έξόχως ένδιαφέρον γιά τόν Έλληνα άναγνώστη, ιδίως μετά τόν πόλεμο στή Γιουγκοσλαβία. Ἡ ἀνεξήγητη γιά ἐμᾶς στάση τῶν Εὐρωπαίων διανοουμένων φωτίζεται μέσα από τίς πλέον κρίσιμες συνιστῶσες τῆς σκέψης τους, ἀφοῦ εἶναι ἐμφανῆ ὅσα θεωροῦνται δεδομένα καί λυμένα, σχετικά μέ τά καθεστῶτα τοῦ «ὑπαρκτοῦ» καί τή δημοκρατία, δεδαίως καί γιά ὄσους ἦταν κατά τοῦ πολέμου. Ἐμφανής ἐπίσης καί ἡ ἀγωνία τοῦ Τοντόροφ νά ἀρθρώσει εναν κριτικό λόγο, μέσα σέ συνθηκες παγκοσμιοποίησης, απέναντι στή θριαμβεύουσα αφασία καί τόν νι-

κητήριο κυνισμό.

 ΒΑΓΓΕΛΗΣ ΧΑΤΖΗΒΑΣΙΛΕΙΟΥ, 'Οδόσημα. Στοιχεῖα προσανατολισμοῦ στό τοπίο τῆς νεοελληνικῆς λογοτεχνίας, ἐκδόσεις Καστανιώτη, 'Αθήνα 1999, σ. 273.

Πατώντας στά σαράντα καί μέ τουλάχιστον δεκαετή διαδρομή πίσω τους, ὄσοι ἀποτελοῦν τή νεότερη γενιά «συγχρονικῶν» κριτικῶν ἔρχονται νά ἀποθέσουν, σιγά σιγά, συγκεντρωμένα δείγματα τοῦ μόχθου τους. Η πρώτη συλλογή κριτικῶν κειμένων τοῦ Βαγγέλη Χατζηδασιλείου περιλαμβάνει κείμενα δημοσιευμένα ὰνάμεσα στά 1988-1999, ἀλλά, σέ ἀντίθεση μέ τόν προηγηθέντα Παντελή Μπουκάλα (Ένδεχομένως. Στάσεις στήν έλληνική καί ξένη τέχνη τοῦ λόγου,

1996), τό διδλίο τοῦ Χατζηδασιλείου περιορίζεται αὐστηρά σέ κάποιες περιόδους τῆς νεοελληνικῆς ποίησης καί τῆς πεζογραφίας, χωρίς καί νά παρεκβαίνει σέ ὅμορους χώρους, μέ ἐξαίρεση τό μικρό, δίκην ἐπίμετρου, κεφάλαιο Περί κριτικής, μέ τρία κείμενα πού άναφέρονται στήν κριτική τῆς ποίησης καί τούς κριτικούς 'Αλέξανδρο 'Αργυρίου καί Σπύρο Τσακνιᾶ. Άποφεύγει ὅμως νά περιλάβει καί τακτικά διδλιοχριτικά κείμενα «αίχμῆς», ὅπως ἡ Μάρη Θεοδοσοπούλου (Ἐποχικά. Κείμενα γιά νεότερους πεζογράφους, 1999), ἀφοῦ ἐπιλέγει τά κατά τεκμήριο συνθετικότερα, συνήθως δημοσιευμένα στό περιθώριο τῆς ἑβδομαδιαίας βιβλιοκρισίας, κείμενα πού ἀφοροῦν παλαιότερους ή σύγχρονους πεζογράφους, πού όμως ἔχουν όλοκληρώσει τόν δημιουργικό τους κύκλο ή τουλάχιστον διαγράψει τό μεγαλύτερο μέρος του. Τέλος, δέν μπορούμε νά τό χαρακτηρίσουμε ούτε «κριτικοκεντρικό», ὅπως ἴσως τό ἀντίστοιχο τοῦ Δημοσθένη Κούρτοδικ (Ήμεδαπή έξορία. Κείμενα γιά τήν έλληνική λογοτεχνία 1986-1991, 1991), γιατί έλάχιστα συζητοῦνται τά προβλήματα τῆς κριτικῆς καί τοῦ κριτικοῦ, θά ἔλεγα μάλιστα πώς ἐδῶ βασικό μέλημα είναι ή διακριπικότητα τῆς παρουσίας του, ακόμα καί στίς λίγες περί κριτικής σελίδες τοῦ διδλίου.

Τό πρῶτο μέρος τοῦ διδλίου ἐπιγράφεται «"Οψεις τοῦ 19ου αίώνα», τό δεύτερο «Γενιά τοῦ '30» καί τό τρίτο «Στοιχεῖα γιά τή μεταπολεμική πεζογραφία». Τό γραμματολογικό σχημα τοῦ Χατζηδασιλείου συμφωνεῖ μέ τήν ἀποδεκτή ἀπό ἕνα μεγάλο μέρος τῆς κριτικῆς περιοδολόγηση, μιά καί ἡ δασικότερη τομή τῆς νεότερης λογοτεχνίας μας ὁρίζεται στό σημεῖο ὅπου ἐμφανίζεται ἡ νεωτερική γενιά τοῦ '30, μέ παράδοξο ἀποτέλεσμα ὁ μεσοπολεμικός Καρυωτάκης νά τοποθετεῖται στό κεφάλαιο "Οψεις τοῦ 19ου αἰώνα, κλείνοντας τή σχετική ένότητα τῆς ποίησης. Τό περί τῆς γενιᾶς τοῦ '30 κεφάλαιο ξεκινᾶ μέ ἕνα κείμενο γιά τίς άφετηρίες τῆς νεωτερικῆς ποίησης καί σταθμεύει στόν Έγγονόπουλο (τοῦ Μπολιβάρ), τόν ύστερο Έλύτη καί τόν Σεφέρη. Τέλος, πιό αναλυτικό καί ἀποκεντρωμένο τό τρίτο κεφάλαιο, πού ἀφορᾶ τή μεταπολεμική πεζογραφία, μέ τούς συγγραφεῖς νά διαχωρίζονται σέ πρώτους μεταπολεμικούς καί ἐπιγόνους καί τό τοπίο νά τέμνεται μέ κεντρικό άξονα τήν Ίστορία, μέ τούς προηγηθέντες νά τοπόθετοῦνται «'Ανάμεσα στόν φεαλισμό καί στήν Ίστορία», ἐνῶ οί ἐπίγονοι στεγάζονται κάτω ἀπό τόν ὑπότιτλο «Άπό τήν Ιστορία στόν ἔρωτα καί στήν καθημερινότητα».

Υπάρχει μιά διάχυτη ἀμηχανία στόν τρόπο πού συγκροτεῖται τό διβλίο, ἀμηχανία κοινή καί στούς προαναφερθέντες συνοδοιπόρους τοῦ Χατζηβασιλείου. Θά δικαιωθεῖ τό ἐγχείρημα; Τά δημοσιευμένα κείμενα δικαιοῦνται μιᾶς δεύτερης ζωῆς ἡ ὁ κύκλος τους εἶναι ἀπολύτως ὁρισμένος, τίς περισσότερες φορές ἡμερήσιος καί ἐξαντλεῖται τήν ἐπομένη; Πρόκειται γιά διβλία πού χαρακτηρίζονται ἀπό τήν ἀναπόφευ-

κτη μερικότητα ή τήν ακυρωτική αποσπασματικότητα:

Βέβαια, οί γράφοντες «συγχρονικά» κείμενα γνωρίζουν πώς κατ' οὐσίαν ἕνα καί μοναδικό διδλίο γράφουν, ἔστω πολύτομο, χωρισμένο σέ κεφάλαια, σέ περιόδους ή ἀκόμα καί συνεχοῦς ροῆς. Αλλος γράφει μέ ίδιότυπο τρόπο κάποια ἀτελή ἱστορία τῆς λογοτεχνίας, άλλος συνθέτει ένα άτελεύτητο παλίμψηστο, άλλος τό έλλειπτικό προσωπικό του ήμερολόγιο, άλλος χρονικά τῆς ἐποχῆς ἐξοφλώντας ἀχρονολόγητες ἐπιταγές, ὅλοι ἀποσπασματικά καί ἄνισα, τό αποτέλεσμα ψηφίδες ζωῆς κειμένων ἐπί κειμένων, μαρτυρίες ἀναγνώσεων ἀναγνωστῶν, χρονικές ἐνδείξεις ἐπί τῆς διαχρονίας τῆς πάντα προηγούμενης καί προβαδίζουσας πρωτογενοῦς λογοτεχνίας. Ἡ ἀνάγκη καί ή πρόθεση γιά ευρύτερες άναπτύξεις δεδομένη καί παρούσα, άλλά σπανίως ίκανοποιούμενη, άφήνοντας μετέωρο τό διάδημα καί τό μόχθο τοῦ γράφοντος καί ἀπειλητική τήν ὑποψία πώς αὐτός ἀρκεῖται στήν ἐφήμερη δόξα, στήν ἐπί τροχάδην ἀναγνωσιμότητα, στήν ἐπαγγελματική θαλπωρή, ἔστω καί ἄν είναι γνωστό πώς κατά κανόνα πρόκειται γιά «έτεοοαπασχόληση», γιά «δεύτερη δουλειά» όχι πάντα έπ' αμοιδη καί σίγουρα από τίς πλέον κακοπληρωμένες, άγχωτική γιατί ή έπικαιρότητα είναι άμείλικτη, άδοξη στήν προοπτική τοῦ χρόνου γιατί τό περιοδικό σπανίως μπαίνει στή διβλιοθήκη καί ή έφημερίδα ποτέ, μέ παραλυτικό τό αἴσθημα τῆς ματαιότητας.

Νόμιμη ὅμως ἡ ἀνάκληση δημοσιευθέντων κειμένων, τεκμήριο σπονδῶν στήν ἀενάως μάταιη περικύκλωση τοῦ «θέματος» καί τῆς «ἀλήθειας», πού πάντα διαφεύγουν, καταλείποντας μόνο τίς μνημειώσεις καί τήν ἐργολογία ἄλλων ἐκδοχῶν τοῦ κριτικοῦ λόγου καί κάποια δυσδιάκριτα ἴχνη τῶν ἐφήμερων ἐπεισοδίων. ἀνάκληση, δέδαια, καί γιά «τρέχοντα» κείμενα, γιατί μόνο ἔτσι ἡ σπλαχνική λήθη δέν θά καλύψει ὅσες ἔγκυρες καί ἀσφαλεῖς ἐνδείξεις τῆς διάρκειας, τῆς ἔντασης καί κυρίως τῆς ἐπικαιρικότητας τῶν ἐρωτημάτων, ἐν ὀλίγοις τῆς ἰσχύος τους.

Τά κείμενα πού συλλέγει στό διδλίο του ὁ Βαγγέλης Χατζηδασιλείου ὁπωσδήποτε δημιουργοῦν ἔνα σύνολο, τό ὁποῖο περιγράφει τό φάσμα τῶν προτιμήσεών του καί ἀπογράφει τίς σταθερές τῆς κριτικῆς του ματιᾶς, παρότι τό κάθε κείμενο ξεχωριστά ἀποτελεῖ καί ἕνα σχέδιο μονογραφίας. Νομίζω ὅμως πώς δικαιοῦμαι νά περιμένω (εὐχομαι) καί ἕνα ἀκόμα διδλίο μέ περισσότερα ἤ καί ἀμιγῶς διδλιοκριτικά κείμενα, τά ὁποῖα, ὡς ἀναγνώστης, τά προσέλαδα ὡς αὐτοτελῆ καί ὁλοκληρωμένα καί εἰμαι σίγουρος πώς εἰναι ἀρκετά τόν ἀριθμό.

ΒΙΒΛΙΟΑΜΦΙΑΣΤΗΣ, περιοδική ἔκδοση γιά τήν ἑλληνική διβλιοδεσία, 'Αθήνα 1999, ἔκδοση ἐργαστηρίου διβλιοδεσιῶν Μπάμπη Λέγγα, σ. 319.

Πάντα ἡ διδλιοδεσία ἦταν ἀποτέλεσμα ἀναγχῶν πρακτιχῶν καί συνάμα αἰσθητιχῶν. ἀνάλογες καί οἱ τιμές της (καί μέ τίς δύο σημασίες τῆς λέξης), διαχωρισμένα τά προϊόντα της, ἄλλοι οἱ παραγωγικοί τεχνίτες καί ἄλλοι οἱ μαίτρ τοῦ εἴδους. Μήπως, λοιπόν, μιά σημερινή ἔκδοση γιά τή διδλιοδεσία ἔχει νά ἐπιλέξει ἀνάμεσα στήν ἀνιστόρηση ἔνδοξων ἐποχῶν καί στήν προσπάθεια διάσωσής της στήν ἐποχή τῆς

ψηφιακής άναπαραγωγής των κειμένων;

Ό τόμος Βιβλιοαμφιάστης ἐκδίδεται κάτω ἀπό τό βάρος αὐτοῦ τοῦ ἐρωτήματος, προσπαθώντας νά βγεῖ ἔξω ἀπο τήν ἐπικράτειά του. ἀναδεικνύει τήν αὐτόνομη καλλιτεχνική διάσταση τῆς βιβλιοδεσίας καί τήν ἱστορική της διαδρομή, ἐνσωματώνει πληροφορίες τεχνικές καί δείγματα τῆς δουλειᾶς διακεκριμένων βιβλιοδετῶν, διαγράφει τήν πορεία τοῦ ἐπαγγέλματος στή νεοελληνική κοινωνική πραγματικότητα. Μέ λίγα λόγια, ὁ Βιβλιοαμφιάστης κατοχυρώνει μέ ἀρκετά ἐπιχειρήματα τήν ἀνάγκη νά συνεχιστεῖ αὐτή ἡ τέχνη, προσφέροντας τό καλαίσθητο «σῶμα» του ὡς ἀναμφισβήτητη ἐπικύρωση καί ἐπιπρόσθετη ἀπόδειξη τῆς ἀλήθειας τῶν λόγων τοῦ τόμου, ἀλλά καί τῆς ποιότητας τοῦ ἔργου τῶν σημερινῶν βιβλιοδετῶν.

Κώστας Βούλγαρης

### ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΚΑ

John Ashbery, Αὐτοπροσωπογραφία σέ κυρτό κάτοπτρο, μτφο. Χάρης Βλαβιανός, δίγλωσση ἔκδοση, ἐπίμετρο Harold Bloom, δ΄ ἔκδοση ἀναθεωρημένη, Νεφέλη, 'Αθήνα 1999, σ. 82.

Ζέφη Δαράκη, Ποίηση 1971-1992, εκδ. Έλληνικά

Γράμματα, 'Αθήνα 1999, σ. 294.

Πέτρος Α. Δήμας, 'Ολίγο φῶς καί μακρινό... 'Ανθολογία κινέζικης ποίησης, ἐκδ. Γαδριηλίδης, 'Αθήνα 1999, σ. 141.

**Κέιτ "Ατκινσον**, Τό άνθρώπινο κροκέ, μυθιστόρημα, μτφρ. 'Αργυρώ Μάνογλου, ἐκδ. Scripta, 'Αθήνα

1999, o. 401.

Ρόμπεςτ Λίντελ, 'Ανύπαρκτη Πολιτεία, μυθιστόςημα, μτφο. Εὐαγγελία Κιζήλου, ἐπιμ. 'Αννυ Σπυράκου, ἐπίμετρο 'Ιων Ζῶτος, ἐκδ. 'Αλεξάνδρεια, 'Αθήνα 1998, σ. 301.

Πώλ Γουέστ, 'Ο γιατρός τοῦ Λόρδου Βύρωνα, μυθιστόρημα, μτφρ. Δημήτρης Παππᾶς, ἐπιμέλεια-σημειώσεις 'Αννυ Σπυράκου, ἐκδ. 'Αλεξάνδρεια, 'Αθή-

να 1999, σ. 441.

"Αρης Κυριαζής, 'Η Έρατώ είς Λέσβον καί είς τόν Μυτιληναίων Αίγιαλόν, ἐκδ. Δωδώνη, 'Αθήνα

1999, o. 109.

Γιῶργος-Ἰκαρος Μπαμπασάκης, Au Revoir, σημειώσεις στή σκιά μιᾶς συνάντησης, μυθιστόρημα, ἐκδ. Νεφέλη, ᾿Αθήνα 1999, σ. 141.

### • ΙΣΤΟΡΙΑ

Loring Danforth, Ή μακεδονική διαμάχη. Ὁ ἐθνικισμός σέ ἔναν ὑπερεθνικό κόσμο, ἐκδ. ἀλεξάνδρεια, μτφρ. Σπύρος Μαρκέτος, ἐκδ. ἀλεξάνδρεια, ἀθήνα 1999, σ. 294.

Arna Momigliano, Ξένη σοφία. Τά ὅρια τοῦ ἐξελληνισμοῦ στήν ἀρχαιότητα, μτφρ. ἀλεξάνδρα Κατσιβελάκη, ἐπιμ. Δῆμος Κουβίδης, ἐκδ. ἀλεξάνδρεια,

'Αθήνα 1998, σ. 266.

Πιέρ Βιντάλ-Ναχέ, Πέρα ἀπό τήν ἀρχαία ἐλληνική δημοκρατία, μτφρ. Θέμης Μιχαήλ, ἐκδ. ᾿Αλεξάν-δρεια, ᾿Αθήνα 1999, σ. 495.

### • ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ

Marc Augè, Γιά μιά ἀνθρωπολογία τῶν σύγχρονων κόσμων, εἰσ. Ἑλπίδα Ρίκου, μτφρ. Δέσποινα Σαραφίδου, ἐκδ. ἀλεξάνδρεια, ἀθήνα 1999, σ. 238.

### • ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ

Κοινωνιολογική θεωρία τῆς ἀνάπτυξης (συλλογικό), μτφρ. Κώστας 'Αθανασίου-Θόδωρος Παρασκευόπουλος, εἰσαγωγή-επιμέλεια 'Αλέξανδρος-'Ανδρέας Κύρτσης, ἐκδ. Νῆσος, 'Αθήνα 1999, σ. 395.

Κύρτσης, ἐκδ. Νῆσος, ᾿Αθήνα 1999, σ. 395. Ἦ. Παπαταξιάρχης-Θ. Παπαδέλλης (ἐπιμ.), Ταυτότητες καί φύλο στή σύγχρονη Ἑλλάδα, ἐκδ. ᾿Αλεξάν-

δρεια, Άθήνα 1999, σ. 410.

### ΔΟΚΙΜΙΑ

Robert Misrahi, Ή εὐτυχία. Δοκίμιο γιά τή χαρά, μτφο. Εὖη Καμκούρογλου, ἐπιμ. Βάνα Γρηγοροπούλου- Άννα Περιστέρη, ἐκδ. Scripta, ἀθήνα 1999.

### • ΨΥΧΟΛΟΓΙΑ

Γιῶργος Νικ. Γαλάνης, Εἰσαγωγή στήν ψυχολογία τῆς καθημερινῆς διαπροσωπικῆς ἐπικοινωνίας. Ἐπιλεγμένα θέματα, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα 1999, σ. 249.

#### OIKONOMIA

Γιῶργος Ψαχαρόπουλος, Οικονομική τῆς ἐκπαίδευσης, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα 1999, σ. 209.

