# OHOAITHZ Έπιθεώρηση • Νοέμβριος 1999 • τεῦχος 70 • δρχ. 1000

Ο ΠΟΛΙΤΗΣ Μηνιαία Έπιθεώρηση Νοέμβοιος 1999 τεῦχος 70 • δοχ. 1000

### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

Έλλάδα Έτήσια (12 τεύχη): 10.000 δρχ. Έξαμηνιαία (6 τεύχη): 5.000 δρχ. Φοιτητική (12 τεύχη): 7.500 δρχ. Όργανισμοί, τράπεζες κλπ.: 15.000 δρχ.

Εὐρώπη Έτήσια (12 τεύχη): 12.000 δρχ.

Άλλες χῶρες Ἐτήσια (12 τεύχη): 15.000 δοχ.

Τραπεζικός Λογαριασμός: Άγγελος Έλεφάντης Έθνική Τράπεζα τῆς Έλλάδος ὑποκ. 132 ἀριθ. λογαριασμοῦ 401740-48

η μέ ταχυδορμική ἐπιταγή στή διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ "Αγγελος Έλεφάντης Ζωναρᾶ 10, 'Αθήνα 11472 τηλ. & fax: 6470079 Έκτύπωση: 'Αφοί Χρυσοχοῦ Στυμφαλίας 8, Περιστέρι, τηλ. 5719937

### ПЕРІЕХОМЕНА

### ΔΙΑ ΓΥΜΝΟΥ ΟΦΘΑΛΜΟΥ

| Δημήτοης Κυρτάτας, Έτος 2000 ή Γιατί στόν Πολίτη κοιμόμαστε ήσυχοι                                                            |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|                                                                                                                               | 5  |
| Λουκία Ρίτσαρντς, Σήμερον: «Ἡ δίκη                                                                                            |    |
| τοῦ πλανητάρχη»                                                                                                               | 7  |
| Λουκία Ρίτσαρντς, Χάπενινγκ ἀπογύμνωσης                                                                                       | 8  |
| Έλσα Λιαροπούλου, Απαντήσεις                                                                                                  |    |
| χωρίς ἐρωτήσεις                                                                                                               | 9  |
| Στρατής Μπουρνάζος, Μέ τόν δέοντα σεδασμό                                                                                     | 12 |
| Σία 'Αναγνωστοπούλου, 'Η έλληνοτουρκική φιλία:                                                                                |    |
| Πολιτική διεθνισμοῦ ἤ πολιτική                                                                                                |    |
| παγκοσμιοποιημένου νεοδιεθνισμοῦ;                                                                                             | 14 |
| Λάζαρος 'Απέκης, Τό Γ΄ Κοινοτικό                                                                                              |    |
| Πλαίσιο Στήριξης (Γ΄ ΚΠΣ)                                                                                                     | 18 |
| Βασίλης Ζουναλῆς, Τό χουσό μετάλλιο                                                                                           |    |
| τῆς ἑλληνικῆς οἰκονομίας                                                                                                      | 26 |
| Γιώργος Μαργαρίτης, Ο Έμφύλιος: οικονομία καί                                                                                 |    |
|                                                                                                                               | 29 |
| Κώστας Βεργόπουλος, ή παγκοσμιοποίηση καί                                                                                     |    |
| ό Νίκος Πουλαντζᾶς                                                                                                            | 35 |
| 'Αριστείδης Μπαλτας, 'Ασύμβατα πλαίσια,                                                                                       |    |
| 네트워스 아니라 보면 없는데 얼마를 하면 얼마 집안 되었다. 아니라 아는데 아는 사람들이 사용을 되는데 하는데 아는데 하는데 아니라 하는데 아니라 아니라 하는데 | 42 |
| Γιώργος Φουρτούνης, Περί χριστιανισμοῦ καί                                                                                    | 12 |
|                                                                                                                               | 48 |
| χομμουντομου                                                                                                                  | +0 |
| ΚΑΙ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΓΝΩΡΙΖΩ                                                                                                          |    |
|                                                                                                                               |    |
| Σπύρος Μοσχονᾶς, Σύγχρονες μυθολογίες γιά                                                                                     |    |
| τή γλώσσα                                                                                                                     | 57 |
| Λίλα Χαμπίμπη, Μικρό σχόλιο πάνω σέ                                                                                           |    |
|                                                                                                                               | 62 |
|                                                                                                                               |    |
|                                                                                                                               |    |

Ή φωτογραφία τοῦ ἐξωφύλλου ἀπό τό λεύκωμα τοῦ Νίκου Οἰκονομόπουλου Λιγνιτωρῦχοι.

Ή νέα διεύθυνση τοῦ περιοδιχοῦ εἶναι: Ζωναρᾶ 10, τ.τ. 114 72 (προέχταση τῆς ὁδοῦ Ζωοδόχου Πηγῆς, κοντά στή λεωφόρο ἀλεξάνδρας). Τηλέφωνο 6470.079. Ὁ Τραπεζιχός λογαριασμός: Ἄγγελος Ἐλεφάντης, Ἐθνιχή Τράπεζα, ὑποχ. 132, ἀριθ. λογ. 401740-48. Σ' αὐτό τόν λογαριασμό ἤ μέ ταχυδρομιχή ἐπιταγή μπορεῖτε νά ἀνανεώνετε τή συνδρομή σας. Ἐπί τῆ εὐχαιρία: πάνω ἀπό 200 συνδρομητές, πού ἡ συνδρομή τους ἔχει λήξει, καλό, ἐπεῖγον χαί ἀναγκαῖο θά εἶναι τώρα νά μᾶς θυμηθοῦν.



# Έτος 2000 ή Γιατί στόν Πολίτη κοιμόμαστε ήσυχοι

Ο ι φίλοι καί συνεργάτες τοῦ Πολίτη ἔχουμε σοβαρούς λόγους νά κοιμόμαστε ήσυχοι περιμένοντας τήν ἔναρξη τοῦ νέου ἔτους. Ὁ Πολίτης γνώρισε μιά μεγάλη καταστροφή ἀπό τούς σεισμούς ήδη μέσα στό 1999. Τό ἱστορικό κτίριο πού τόν στέγασε ἀπό τήν ἴδρυσή του ἔγινε ἐχθρικό καί ἀκατοίκητο. Οἱ ἄνθρωποί του ἀπειλήθηκαν καί οἱ ὑλικές ζημιές ἡταν σοβαρές. "Οποιος χάσει τό σπίτι του καί βρεθεῖ στό δρόμο, ἀκόμα κι ἄν ἐξασφαλίσει μιά προσωρινή φιλόξενη στέγη, αἰσθάνεται ὅτι πῆρε τό μερίδιό του ἀπό τήν προσδοκώμενη συμφορά. Προσβλέπει στό μέλλον περιμένοντας κάτι καλύτερο, ὅχι κάτι χειρότερο. ᾿Από τήν ἄποψη αὐτή, οἱ φίλοι καί συνεργάτες τοῦ περιοδικοῦ ὅχι μόνο δέν πρέπει νά ἀνησυχοῦν, ἀλλά ὀφεί-

λουν νά αἰσθάνονται καί κάπως τυχεροί.

Ή συντέλεια, σύμφωνα μέ τίς διδλικές περιγραφές, ἀναμένεται ξαφνικά, κάπως σάν σεισμός ἤ κάπως σάν κατακλυσμός. "Όσοι τή ζήσουν, σύμφωνα μέ τήν προφητεία, θά τρέξουν στά δουνά. "Όποιος δρεθεῖ στόν ὅροφο θά φύγει χωρίς νά κατεδεῖ νά μαζέψει τά πράγματά του. Καί ὅποιος δρεθεῖ στή δουλειά, θά τρέξει χωρίς νά γυρίσει πίσω νά πάρει τά ροῦχα του. Τή μεγαλύτερη δυστυχία θά τή νιώσουν οἱ γυναῖκες πού τή στιγμή ἐκείνη εἶναι ἔγκυες καί οἱ γυναῖκες πού θηλάζουν. 'Ο Ἰησοῦς συμβούλευε τούς μαθητές του νά προσεύχονται, ὥστε ἡ συμφορά αὐτή νά μήν τούς βρεῖ χειμώνα ἤ μέρα Σάββατο. Οἱ δικοί μας σεισμοί, εὐτυχῶς δέν ἔγιναν οὕτε χειμώνα οὕτε Σάββατο. (Οἱ κατακλυσμοί μᾶς ἔχουν γίνει σχεδόν ρουτίνα: ἀναστατώνουν τή ζωή μας γιά μία μέρα ἤ δύο τό πολύ. Τό μόνο ἐνδιαφέρον πού παρουσιάζουν εἶναι ἡ συχνή τους ἐπανάληψη.) Γι' αὐτό καί μέσα στή θλίψη ἐνυπάρχει ἕνα αἴσθημα ἀνακούφισης. Ἡ κατάσταση θά μποροῦσε νά εἶναι χειρότερη. Στήν Τουρκία οἱ καταστροφές ἡταν ἀπείρως διδλικότερες. Καί στήν ἐπανάληψή τους συνέδησαν χειμώνα.

Ύπάρχει ώστόσο καί ἕνας ἄλλος λόγος γιά τόν ὁποῖο ἡ ἔναρξη τοῦ νέου ἔτους θά ἔπρεπε νά μᾶς ἀφήσει παγερά ἀδιάφορους. Ἡ σαγήνη τοῦ ἀριθμοῦ 2000 καί ἡ συνήθης διασύνη τῶν δημοσιογράφων μᾶς κάνουν νά ξεχνᾶμε αὐτό πού ὅλοι γνωρίζουμε. Ἡ νέα χιλιετία δέν ἀρχίζει τήν 1η Ἰανουαρίου τοῦ 2000 ἀλλά τήν 1η Ἰανουαρίου τοῦ 2001. Σύμφωνα μέ τήν καθιερωμένη σύμδαση, τό ἔτος γεννήσεως τοῦ Ἰησοῦ δέν ὀνομάστηκε μηδέν ἀλλά ἕνα. Τό ἔτος έκατό ἀνήκει ἔτσι στόν πρῶτο αἰώνα, καί τό ἔτος 2000 στόν 206. Μέ τόν ἀπλό αὐτό συλλογισμό κερδίζει κανείς ἕναν ἀκόμα χρόνο ἐφησυχασμοῦ. Ὅποιος ἔχει σκοπό νά ἀναμείνει τήν

άλλαγή τῆς χιλιετίας, ἄς κάνει τουλάχιστον λίγη ὑπομονή.

'Αλλά καί ἡ ἀλλαγή τῆς χιλιετίας δέν θά ἔπρεπε νά μᾶς λέει πολλά. Καλῶς ἡ κακῶς, πολλοί εἶχαν προβλέψει ὅτι μέ τό τέλος τοῦ ἔτους 1000 θά ἐρχόταν ἡ συντέλεια τοῦ κόσμου. "Οταν ἡ κρίσιμη χρονιά πέρασε καί δέν ἔγινε τίποτα φοβερό, οἱ προφητεῖες ξεχάστηκαν γιά πολύ καιρό. Μέ τά χρόνια, ὁρισμένοι ἄρχισαν νά προσβλέπουν στό τέλος τῆς ἑπόμενης χιλιετίας, χωρίς νά διαθέτουν γιά τήν προσδοκία αὐτή καμιά περγαμηνή καί καμιά ἀξιόλογη μαρτυρία. 'Ο ἐφήμερος δημοσιογραφικός λόγος εἶναι ὁ μόνος πού μᾶς καλεῖ σέ ἐπα-



γρύπνηση, καθώς στό ζήτημα αὐτό ὅλοι οἱ ἀρχαῖοι προφῆτες σιωποῦν. Ἡ μόνη πραγματική ἀξία τοῦ ἔτους 2000 εἶναι ὅτι διπλασιάζει τό ἔτος 1000.

Τό ἔτος 1000 διέθετε πράγματι κάποιες περγαμηνές. Συζητήθηκε καί ἀναλύθηκε ἀπό ἀνθρώπους πού διέθεταν κύρος καί πού εἶχαν τόν τρόπο νά ἐπιδάλουν τίς ἀπόψεις τους. Δέν εἶναι ἴσως τόσο γνωστό ὅτι οἱ ἄνθρωποι πού προπαγάνδισαν τόν ἐρχομό τοῦ τέλους γύρω στό ἔτος 1000 δέν ἦταν πραγματικοί προφῆτες. Οἱ θεωρίες τους δασίστηκαν σέ μιά σοδαρή πα-

ρερμηνεία ή παρεξήγηση.

"Όλα ξεκίνησαν ἀπό μιά ἀόριστη διατύπωση στήν 'Αποκάλυψη τοῦ 'Ιωάννη. 'Η βασιλεία τοῦ Χριστοῦ μέ τούς ἀγίους του, ἰσχυρίζεται ὁ προφήτης, θά διαρκέσει 1000 χρόνια. "Ο,τι καί ἄν ἐννοοῦσε μέ τόν προσδιορισμό αὐτό, σίγουρα δέν εἶχε στό νοῦ του ὅτι ἡ βασιλεία τοῦ Χριστοῦ θά ἔρθει σέ χίλια ἔτη. Πότε θά ἔρθει ξανά ἐπί γῆς ὁ Ἰησοῦς ἤταν κάτι πού κανένας σοβαρός προφήτης δέν διακινδύνεψε νά προβλέψει. 'Ο προφήτης Ἰωάννης καθιστᾶ ἐπίσης ἀπολύτως σαφές ὅτι ἡ συντέλεια δέν θά συμπέσει μέ τό τέλος τῆς χιλιετίας. 'Ο πόλεμος μεταξύ τοῦ καλοῦ καί τοῦ κακοῦ ἐπρόκειτο, κατά τή γνώμη του, νά ἐπαναληφθεῖ καί μετά τήν ὁλοκλήρωσή της — ἔστω καί γιά ἕνα σύντομο μόνο διάστημα.

Οἱ πρῶτοι πιστοί δέν εἶχαν σοβαρό πρόβλημα νά προσδιορίσουν τή στιγμή πού θά ἄρχιζε ἡ χιλιετής βασιλεία. Ὅλοι τήν περίμεναν σύντομα, κατά τή διάρκεια τῆς ζωῆς τους. Τό πρόβλημα πρωτοέγινε πιεστικό ὅταν μία ἤ δύο γενεές χριστιανῶν εἶχαν ἤδη πεθάνει χωρίς νά

ύπάρχουν σημάδια τοῦ ἐπερχόμενου τέλους.

Τόν δεύτερο αἰώνα ὁρισμένοι ἔκαναν μιάν εὔλογη ὑπόθεση. Ἡ συντέλεια θά ἔπρεπε νά ὁλοκληρώσει τό χρόνο τῆς δημιουργίας. Ἐφόσον ὁ Θεός εἶχε πλάσει τόν κόσμο σέ ἔξι ἡμέρες, λογικό θά ἦταν νά τόν ἀφήσει στήν ἀρχική του τάξη γιά ἔξι χιλιάδες χρόνια. Σέ ἀναλογία πρός τήν ἔβδομη ἡμέρα πού ἀναπαύθηκε, ὁ Θεός θά μποροῦσε νά ἔχει προβλέψει καί χίλια χρόνια ἐπίγειας βασιλείας τοῦ Ἰησοῦ. Ὅταν ἔγιναν οἱ ὑπολογισμοί αὐτοί, σύμφωνα μέ τίς βιβλικές διηγήσεις καί τίς σχετικές προσθαφαιρέσεις, ὁ κόσμος εἶχε ἀκόμα περίπου τριακόσια χρόνια μπροστά του μέχρι τήν ἔναρξη τῆς τελευταίας χιλιετίας. (Ἡ δημιουργία τοῦ κόσμου εἶχε προσδιοριστεῖ γύρω στό δικό μας ἔτος 5500 π.Χ.)

Στίς ἀρχές τοῦ πέμπτου αἰώνα, μερικές δεκαετίες πρίν ἀπό τήν ὁλοκλήρωση ἔξι χιλιάδων χρόνων ἀπό τή διδλική δημιουργία, ἡ ἀνησυχία ἄρχισε νά ξαπλώνεται στόν χριστιανικό κόσμο. Μέ μιά ἐμπεριστατωμένη ἀνάλυση, ὁ Αὐγουστίνος ἐπεχείρησε νά ἀνατρέψει τήν κρατούσα ἄποψη. Ἰσχυρίστηκε ὅτι ἡ χιλιετής βασιλεία τοῦ Ἰησοῦ εἶχε ἤδη ἀρχίσει μέ τήν πρώτη του ἐμφάνιση καί τήν οἰκοδόμηση τῆς Ἐκκλησίας. Οἱ πιστοί ὄφειλαν νά ἀναμένουν πιά

τήν όλοχλήρωσή της.

Ή οἰχοδόμηση τῆς Ἐχχλησίας, πού σύμφωνα μέ τόν Αὐγουστίνο σήμανε τήν ἔναρξη τῆς χιλιετίας, εἶχε ἀρχίσει μέ τήν Πεντηχοστή. Κατά συνέπεια, τά χίλια χρόνια τῆς βασιλείας τοῦ Ἰησοῦ θά ὁλοκληρώνονταν γύρω στό διχό μας ἔτος 1030, λίγο πάνω ἡ λίγο κάτω. Προφανῶς τό διχό μας ἔτος 1000 δέν εἶχε καμιά ἀπολύτως ἀξία γιά τούς χριστιανούς τῆς ἐποχῆς. Ὁ χριστιανικός κόσμος πείσθηκε καί, γιά μιά ἀχόμα φορά, καθησύχασε.

Τό πρόδλημα ξανάρθε στήν ἐπκαιρότητα πεντακόσια χρόνια μετά τόν Αὐγουστίνο. Οἱ λεπτομέρειες εἶχαν πιά ξεχαστεῖ καί ὅλοι ἔστρεψαν τά μάτια τους στό ἔτος 1000. Τό ἔτος 1000 ἐρχόταν πολύ κοντά στό ἔτος 1030 ὥστε νά ἐπιτρέπει τή σύγχυση, ἀλλά στηριζόταν



σέ μιά τελείως διαφορετική σύμβαση: τή μέτρηση τοῦ χρόνου, ὄχι ἀπό τήν Πεντηκοστή ἀλλά

ἀπό τή γέννηση τοῦ Ιησοῦ.

Ή σύμδαση αὐτή ἐπινοήθηκε πρώτη φορά στή Ρώμη ἔναν αἰώνα μετά τό θάνατο τοῦ Αὐ-γουστίνου. ἀλλά καί πάλι ἄργησε πολύ νά γίνει εὐρύτερα ἀποδεκτή. Ἡ ἐπαναστατική πρόταση τοῦ μοναχοῦ Διονύσιου τοῦ Μικροῦ ἐφαρμόστηκε στή Βρετανία καί ἀπό ἐκεῖ σταδιακά ἄρχισε νά ἐπεκτείνεται. "Όταν τό νέο σύστημα ἐπιδλήθηκε στή Δύση, ἀπέμεναν περίπου διακόσια χρόνια μέχρι τό τέλος τῆς πρώτης χιλιετίας. Τήν ἐποχή ἐκείνη, στό Βυζάντιο συνέχιζαν ἀκόμα νά μετροῦν μέ τίς παλαιές μεθόδους. Αὐτό τό ἔτος χίλια πάντως ὅχι μόνο δέν εἶχε ἀπολύτως καμία σχέση μέ τίς ἀρχικές προφητεῖες, ἀλλά δέν εἶχε καί καμιά σχέση μέ τίς θεολογικές ἑρμηνεῖες πού ἀπέδωσαν στίς προφητεῖες νόημα προσμονῆς.

Αὐτά τά λίγα πληροφοριακά στοιχεῖα θά ἔπρεπε, κατά τή γνώμη μου, νά μᾶς καθησυχάσουν ἐπαρκῶς. ἀλλά ἐπειδή ὁρισμένοι μπορεῖ νά ἐξακολουθοῦν νά διατηροῦν κάποιες ἐπιφυλάξεις, ὀφείλω νά κάνω μία ἀκόμα παρατήρηση. ἀλόμα καί ἄν θά ἔπρεπε νά μετρήσουμε τήν ἔναρξη (ἤ τή λήξη) τῆς χιλιετίας ἀπό τή γέννηση τοῦ Ἰησοῦ, καί πάλι τό ἔτος 2000 καθώς καί τό ἔτος 2001 δέν λέει σχεδόν τίποτα. Ὁ τρόπος μέ τόν ὁποῖο ὁ Διονύσιος ὁ Μι-

κρός ἐπέλεξε νά χρονολογήσει τή γέννηση τοῦ Ἰησοῦ ἦταν συμβατικός.

Σύμφωνα μέ τό κατά Ματθαῖον Εὐαγγέλιο, ὁ Ἰησοῦς γεννήθηκε ἐπί βασιλείας ἸΗρώδη. Ὁ βασιλιάς αὐτός ὅμως πέθανε τό 4 π.Χ., πού εἶναι ἔτσι τό τελευταῖο ὅριο γιά νά χρονολογηθεῖ ἡ γέννηση. Σύμφωνα μέ τό κατά Λουκᾶν Εὐαγγέλιο, ὁ Ἰησοῦς γεννήθηκε κατά τή διάρκεια τῆς ἀπογραφῆς τοῦ Κυρήνιου, πού διατάχθηκε τό 6 μ.Χ. Τό ἔτος ἕνα ἀποτελεῖ ἔτσι συμβιβασμό ἀνάμεσα στίς δύο χρονολογίες καί προσδίδει στό χρονολογικό μας σύστημα μιά διάσταση καθαρά συμβολική. Θά ἤταν ἐξαιρετικά ἀπίθανο τό τέλος τοῦ κόσμου ἤ κάτι συναφές νά στηρίζεται σέ ἕναν αὐθαίρετο συμβιβασμό ἤ σέ μιά ὰπλή σύμβαση.

Έχω κι ἄλλα ἐπιχειρήματα γιά νά ἀρνηθῶ τή σημασία πού δημοσιογραφικοί καί ἄλλοι κύκλοι οἱ ὁποῖοι ἐνδιαφέρονται γιά τίς καταναλωτικές μας συνήθειες ἐπιχειροῦν νά προσδώσουν στόν ἐπερχόμενο ἑορτασμό. Προτιμῶ ὅμως νά τά κρατήσω γιά τήν ὥρα κρυφά. Ποτέ δέν

ξέρεις πότε θά σοῦ χρειαστοῦν.

Δημήτρης Κυρτάτας

# Σήμερον: «Ἡ δίκη τοῦ πλανητάρχη»

Τ ή miserabile visu παράσταση –ἐπί τοῦ γνώριμου πλέον ἰκριώματος τῆς πλατείας Συντάγματος πολλοί ἐμυκτήρισαν. Γιά τή δέ ὑποκριτική δεινότητα τοῦ κ. Καζάκου, στομφώδους κήνσορος τοῦ κ. Κλίντον, ἔχει χυθεῖ παλαιόθεν πολύ μελάνι. Ἡ ἐλληνική πολιτεία, ὡστόσο, ἔκρινε ἀρεστό τόν ἠθοποιό-διδάσκαλο-θεατρώνη, ὅταν τοῦ ἐμπιστεύτηκε τούς ἐφή-δους-δουλευτές τῆς τελευταίας σεζόν, γιά νά τούς παιδεύσει, μέ τήν ἐπί σκηνῆς ἐκτέλεση τοῦ ζηλιάρη Ὁθέλου, στήν τέχνη τοῦ θεάτρου.

"Αρθρα χαρακτήρισαν τή «δίκη» ἀπειλή γιά τίς ἐλληνοαμερικανικές σχέσεις. Ξύλινα σχόλια δυστυχῶς εἰδάλλως, θά ἐθεωροῦντο καφκικά. "Ισως ἡ «δίκη» νά εἶναι ἡ ἐκδίκηση τῆς



νεοελληνικής κουλτούρας ἐναντίον τῶν ἀμερικανικῶν σκουπιδιῶν, τά ὁποῖα ἀσμένως κοπιάρουν τά ἐγχώρια μήντια. Βρίθουν τά ἀμερικανικά κανάλια ριάλιτυ σόου, ὅπου ἕνας ξεσαλωμένος ὅχλος —οἱ «ἔνορκοι»— ἀλαλάζει, λάιφ στό στούντιο, ἐπιδοκιμάζοντας ἡ ἀποδοκιμάζοντας τίς ἐρωτικές, συνήθως, ἐπιθυμίες τῶν ἄσημων γκέστ στάρ τῆς μίας ἐκπομπῆς. Κι ὁ πλανητάρχης, γιά τά μάτια τῆς Μόνικα, δέν ἰσοπέδωσε —μᾶς λένε οἱ ἔγκριτοι ἀναλυτές— γιά ἄλλη μία φορά τό Ἰράκ;

Παρομοιάστηκε ἡ «δίκη τῶν 'Αθηνῶν» μέ σοσιαλιστικό-ρεαλιστικό δρώμενο. Μπά! Νομίζω ὅτι ἔχουμε πλέον προχωρήσει σέ νέες αἰσθητικές ἀξίες. Τό μπουλούκι τοῦ κ. Καζάκου χρησιμοποίησε δογματισμό νέου τύπου γιά νά μᾶς ἐπιδάλει τό ἀλάθητό του χειραγωγώντας τήν ἀγανάκτηση, τήν ἀπελπισία, τό διχασμό πού ζήσαμε πολλοί, σ' αὐτήν τή χώρα, κατά τή νατοϊκή ἐπιδρομή στήν πρώην Νέα Γιουγκοσλαδία. 'Ο καζακικός καμποτινισμός συναγωνίστηκε ἐπάξια τή δικογραφία τῆς κυρίας Λουίζ «Αρμπουρ. Νά πού ἡ φάρσα μπορεῖ νά γίνει ἀκόμα πιό γκροτέσκ. 'Υποκριτές, νομικοί καί κοινό –μέ ἄλλοθι τή δικονομική ὀρθότητα(;) καί τίς αὐτούσιες μαρτυρίες(;)— σύζευξαν τό αἴτημα ἀλήθειας καί δικαιοσύνης γιά τή δαλκανική τραγωδία μέ τή φαντασίωσή τους. Τί genre εἶναι αυτό;

Ή «Λίστα τοῦ Σίντλερ» εἶναι τό πρῶτο μεντιατίχ μνημεῖο τῆς μετά-1989 ἐποχῆς. Ἐκεῖ ἡ ἰστορία, ἡ μνήμη, τά γεγονότα μπερδεύονται μέ τή φιξιόν γίνονται ἀδιαχώριστο μέρος τπ.. καί τούμπαλιν. Πρίν γίνει ταινία, ἡ «Λίστα τοῦ Σίντλερ» ὑπῆρξε μιά μυθιστορηματική ἀφήγηση τοῦ 'Ολοκαυτώματος. Τίποτα τό μεμπτόν σ' αὐτό. 'Ο Σπίλμπεργκ —μεταξύ τῶν ἄλλων—ἀνάμειξε συνειδητά καί ἔντεχνα ἐπιζῶντες μέ ἡθοποιούς, μαρτυρίες μέ μύθο. "Ετσι κατέστησε τήν ὀρθότητα τῆς ἐκδοχῆς του ἀδιαφιλονίκητη. 'Υπερδολές; Φυσικά! 'Ο κ. Καζάκος δέν εἶναι Στῆδεν Σπίλμπεργκ, οὕτε τό Σύνταγμα Χόλυγουντ. 'Ατυχία! "Όπως ἔλεγε ὁ 'Αμερικανός σεναριογράφος Φράνκ Ντάνιελ: «Τό "Μπέν Χούρ" μέ τέσσερα ἄλογα, δέν εἶναι πιά "long budget", εἶναι φτηνή ταινία».

Λουχία Ρίτσαρντς

# Χάπενινγκ ἀπογύμνωσης

Η ταν έλκυστικό τό άλλόκοτο θέαμα ἔξω ἀπό τήν κεντρική πύλη τοῦ Πολυτεχνείου, τήν ἡμέρα τῆς ἐπετείου. Μέσα σέ ἕνα διαφανές «κουτί», πατώντας πάνω σέ ἕνα χαλάκι ἀπό κρέμ συνθετική γούνα, μία ἀκίνητη κοπέλα —φοιτήτρια τῆς ΑΣΚΤ, εἶπε ἡ tv— ἀτένιζε μέ ἀγέρωχο, γυάλινο δλέμμα τό Πολυτεχνεῖο. Τή γύμνια της κάλυπταν ράκη, ἐν εἴδει στηθόδεσμου καί κιλότας. Μπροστά στά ξιπόλυτα πόδια της ἦταν πεταμένο ἕνα κόκκινο γαρίφαλο.

Τό κουτί – διτρίνα; γυάλα; ἀλεξίσφαιρη προστασία; – ἔκοδε στή μέση τή φράση: ΕΣΥ ΕΙ-ΣΑΙ, γραμμένη μέ μώδ μπογιά πάνω στή νησίδα τῆς Πατησίων. Μέρος τοῦ happening, Επιδοκιμασία ἡ σαρκασμός κάποιων;

Ἡ ἄχρωμη φωνή πού συλλάδιζε, ἀπό τά μεγάφωνα, ψεύτικους λόγους περί «ἐπαναστατικῆς πρακτικῆς ἐργαζομένων, ἀνέργων, φοιτητῶν» ὁλοκλήρωνε —ἐν ἀγνοία της— τήν κωλοπαιδίστικη παρέμδαση. Δέν γνωρίζω τί πίστευε ὅτι παριστάνει ἡ κοπέλα μέσα στό κουτί. Τήν



έξέγερση τοῦ Νοέμβρη; Τή γενιά τοῦ Πολυτεχνείου; Τή μεταδικτατορική Ἑλλάδα; Τή δημοκρατία; Τό πνεῦμα τῆς ἑορτῆς; Τό κλίμα τῶν ἡμερῶν;

Καιρό, ὅμως, εἶχα νά δῶ ἕνα τόσο καυστικό σχόλιο —μέ ἀπροκάλυπτη προσωπική ἔκθεση— πάνω στήν καταρράκωση, τήν εὐτέλεια καί τό διεθνισμό. Τίνος; Ἡ ἀπάντηση ἐναπόκειται στήν κρίση τοῦ καθενός. Ἄλλωστε, ἡ τέχνη ἀπλῶς ὑποδεικνύει, δέν ἑρμηνεύει.

Λουκία Ρίτσαρντς

# 'Απαντήσεις χωρίς ἐρωτήσεις

Η δη ἔχει περάσει μιά διδακτική χρονιά ἀπό τήν ἐφαρμογή τῆς «μεταρρύθμισης» ᾿Αρσένη καί διανύουμε τή δεύτερη. Δέν προλαβαίνουμε νά κατασταλάξουμε καί διαρκῶς κάτι ἀπό τή μιά ἀλλάζει κάτι ἀπό τήν ἄλλη προσωρινά ἀναστέλλεται, ἕνα τρίτο ἀφήνεται νά διαρρεύσει μέ ἀποτέλεσμα μαθητές, καθηγητές, γονεῖς νά βρίσκονται σέ ἀμφιθυμία καί σύγχυση ἡ ὁποία μόνο τό Ὑπουργεῖο ἐξυπηρετεῖ καί αὐτό μᾶλλον προσωρινά. Ὠστόσο ὅσο κι ἄν τό ἐκπαιδευτικό τοπίο δέν ἔχει ξεκαθαρίσει καί εἶναι δικαιολογημένες κάποιες ἐπιφυλάξεις ὑπάρχουν στοιχεῖα πού δίνουν τό στίγμα τους στή «μεταρρύθμιση» ἀνεξαρτήτως τῶν τροποποιήσεων πού ἔγιναν ἤ πρόκειται νά γίνουν.

1. Τά διδλία γράφονται πρόχειρα, μέ λάθη (Πολύδιος ὁ Μεγαλοπρεπής ἀντί γιά Μεγαλοπολίτης) μάλιστα πρίν καλά καλά κυκλοφορήσουν ἔχουν ἀρχίσει νά σχεδιάζονται αὐτά πού

θά τά άντικαταστήσουν.

2. Τό διδλίο ἀξιολόγησης, ἐρωτήσεις δηλαδή πού ἔχουν ὡς στόχο νά μετατρέψουν τή διδακτέα ὕλη σέ εὐκολοχώνευτο ὑλικό ἔτοιμο γιά ἐξετάσεις, πολλές φορές ἀπαιτοῦν περισσότερο χρόνο γιά τή συγγραφή τους ἀπό αὐτόν πού χρειάζεται γιά τό κύριο διδλίο, αὐτό πού ὑποτίθεται ὅτι πραγματεύεται τά θέματα πού πρέπει νά ἀναπτυχτοῦν στή διάρκεια τῆς χρονιᾶς.

3. Οἱ ἐρωτήσεις στό διδλίο ἀξιολόγησης ἔχουν τεράστιο εὖρος. ᾿Απίθανες, αὐτονόητες, ἀφελεῖς, χρήσιμες, ἐπιτυχημένες, ἀνεπιτυχεῖς, δύσκολες, ἄσκοπες, ἀμήχανες, ἔξυπνες, δημιουργικές, εὔστοχες, ὅλες συνυπάρχουν φωτίζοντας ἔτσι τή δυσκολία καί τήν ἀμηχανία τῶν δημιουργῶν τους πού κατανοοῦν ὅτι στίς ἐρωτήσεις πρόκειται νά κριθεῖ τελικά ὅλη ἡ προσπάθεια. Φοδοῦνται, λοιπόν, μήπως κριθοῦν ἀνεπαρκεῖς καί προτιμοῦν νά τά συμπεριλάδουν ὅλα, ἀκόμη κι ἄν πρόκειται νά ἐπικριθοῦν γιά ἀφέλεια καί ἀναποτελεσματικότητα.

4. Οἱ ἐν λόγω ἀσκήσεις συχνά περιλαμβάνουν καί ὅριο χρόνου μέσα στό ὁποῖο πρέπει νά

άπαντηθοῦν άλλιῶς ἡ δοχιμασία δέν θεωρεῖται ἐπιτυχής.

5. Τό διδακτικό ύλικό στά βιβλία δίνεται κατακερματισμένο, χωρίς πρόθεση ἀναγωγῆς στό γενικό, χωρίς συνοχή. Συχνά δίνεται ἡ ἐντύπωση πώς πρῶτα φτιάχτηκαν οἱ ἐρωτήσεις καί μετά ὀργανώθηκε ἡ διδακτέα ὕλη, πρῶτα ἀποφασίστηκε τί καί πῶς θά ζητηθεῖ ἀπό τούς ἐξεταζόμενους καί μετά στήθηκε τό θεωρητικό μέρος, παραδόξως μοιάζει ἡ θεωρία νά ὀφείλει νά ἀποδείξει τήν ἐφαρμογή.

6. Συχνά οἱ ἐρωτήσεις πού ἀκολουθοῦν κάποιο κεφάλαιο μοιάζει νά μή λαμδάνουν ὑπ' ὄψη



τίς γνώσεις τοῦ μαθητῆ. Ὁ τελευταῖος ὅσο κι ἄν σπαζοκεφαλιάζει, ὅσο πίσω κι ἄν γυρίζει στό χρόνο δέν βρίσκει τά στοιχεῖα ἐκεῖνα πού θά τόν βοηθήσουν νά ἀπαντήσει γιατί ἀπλούστατα δέν ἀνταποχρίνονται στό γνωστικό του ἐπίπεδο. Καί μπαίνω στόν πειρασμό νά δώσω ένα παράδειγμα. Στό διδλίο τῶν ἀΑρχαίων Ἑλληνικῶν τῆς πρώτης λυκείου ἀΑρχαῖοι ελληνες Ίστοριογράφοι στή σελίδα 67 διαβάζω τήν παρακάτω ἄσκηση: Οἱ μετοχές τῆς στήλης Α νά συνδεθοῦν μέ τήν ἰσοδύναμή τους δευτερεύουσα πρόταση τῆς στήλης Β.

Α ἀφικομένης Β α) ἐπεί ἀφίκετο 6) ἐπειδάν ἀφίκηται γ) ἐάν ἀφίκηται κτλ. Ὁμολογῶ πώς μοῦ εἶναι δύσκολο νά πιστέψω πώς μπορεῖ ὁ μαθητής πού μόλις ἔχει ἔρθει ἀπό τό γυμνά-

σιο νά κάνει ἀνάλυση μετοχῶν.

7. Ἡ ὕλη πού κρίνεται ἰκανοποιητική γιά τή μιά χρονιά θεωρεῖται ἀνεπαρκής καί ἴσως παρωχημένη γιά τήν ἐπόμενη. Δέν ἐξηγεῖται ἀλλιῶς πώς διδλία πού διδάχτηκαν τό σχολικό ἔτος 1998-99 γιά πρώτη φορά ἀποσύρονται τή χρονιά 1999-2000, χωρίς νά ληφθοῦν ύπ' ὄψη οἱ τεράστιες δαπάνες, ἡ ἀπασχόληση διδακτικοῦ προσωπικοῦ ἐκτός σχολείου γιά τή συγγραφή διδλίων καί δοηθημάτων, ή ἐπιμόρφωση τῶν διδασκόντων, ἡ ἐπάρκειά τους γενικότερα, ἀφοῦ ἔχουν φτάσει νά τσαλαδουτοῦν στά ρηχά χωρίς νά προλαδαίνουν οὕτε κάν νά πλησιάσουν τά πρός διδασκαλία θέματα, τόσο γρήγορη είναι ἡ εἰσαγωγή ἀλλά καί ἡ ἀπόσυρση τῶν διδλίων πού ὅσο θριαμδευτιχά χάνουν τό ντεμποῦτο τους, τόσο ἄδοξα τά τρώει τό μαῦρο σχοτάδι.

8. Τά περίφημα σεμινάρια γιά τήν ἐπιμόρφωση τῶν καθηγητῶν στήν ἀρχή τῆς χρονιᾶς είναι τουλάχιστον ἀπαράδεκτα. Συχνά καλοῦνται ἐπιμορφωτές τήν παραμονή τῶν παρουσιάσεων γιά νά κλείσουν τρύπες. Γιά τό κάθε μάθημα διατίθενται δύο ὧρες στή διάρκεια τῶν όποίων ο ύποψήφιος διδάσκων όφείλει νά κατανοήσει τή λογική, τή στοχοθεσία του διδλίου, τή δομή του, τούς μηχανισμούς του. Πρέπει νά φύγει ἀπό τό δίωρο ἔχοντας βρεῖ τόν τρόπο πού θά μεταφέρει ἕνα ὑλικό ἡ σύνθεση τοῦ ὁποίου συχνά μοιάζει νά μήν ἀκολουθεῖ κα-

μία λογική.

9. Τά μαθήματα ἔχουν αὐξηθεῖ, οἱ ὧρες πού ἀναλογοῦν στό κάθε μάθημα ὅπως εἶναι ἑπόμενο μειώθηκαν, άλλά ή ὕλη παραμένει ή ἴδια. Φυσικά αὐτό εἶναι εἰς βάρος τῆς ἀνάλυσης καί τῆς συστηματικῆς προσέγγισης τῶν διαφόρων θεμάτων. Πάντως ὁ καθηγητής ὀφείλει νά διδάξει συγκεκριμένη ύλη σέ συγκεκριμένο χρονικό πλαίσιο καί πῶς θά τά καταφέρει εἶναι δική τοῦ ὑπόθεση. Πολλοί συνάδελφοι ἀνησυχώντας γιά τήν ἀποτελεσματικότητά τους ὁμολογοῦν ὅτι τώρα περισσότερο ἀπό ποτέ δέν ἀφήνουν τούς μαθητές νά ἐκθέσουν τήν ἄποψή τους στήν τάξη καί αὐτό γιατί δέν προλαβαίνουν. Μάλιστα ἀκόμη κι ὅταν γίνεται κάποιος διάλογος, είναι περιορισμένος καί έλεγχόμενος μιά καί ἡ κατάχρηση τοῦ χρόνου συνεπάγεται περισσότερη πίεση τήν επόμενη φορά.

10. Τήν περίοδο τῶν ἐπισήμων διαγωνισμάτων τοῦ τετραμήνου νεκρώνεται τό σχολεῖο. Τά παιδιά άρνοῦνται πεισματικά νά διαδάσουν όποιοδήποτε ἄλλο μάθημα ἐκτός ἀπό ἐκεῖνο στό όποῖο ἐξετάζονται προειδοποιημένα καί σέ εὐρεία ἑνότητα. Τό σχολεῖο δυναστεύεται τή μιά ἀπό τή φυσική, τήν ἄλλη ἀπό τήν ἱστορία, τήν τρίτη ἀπό τά θρησκευτικά. Τά ἄλλα μαθήματα ὑπολειτουργοῦν μέ τήν ἀνοχή τῶν καθηγητῶν πού ἔχουν νά κάνουν μέ ξενυχτισμένα, φοδισμένα καί εκνευρισμένα παιδιά πού έχουν τό μυαλό τους μόνο στό διαγώνισμα. Μεγάλα κεφάλαια έτσι περνᾶνε χωρίς οἱ μαθητές νά πάρουν μυρωδιά, ἄλλο ἄν ἀργότερα θά χρειαστεῖ

νά τά μάθουν διαστικά καί σχηματοποιημένα.

11. Χρόνος γιά σχολικές γιορτές καί πολιτιστικές ἐκδηλώσεις δέν ὑπάρχει πιά. Δέν ξέρω



ἄν ἐκφράζω τό ὑποκειμενικό μου αἴσθημα ὅμως οἱ πιό ζωντανές ἀναμνήσεις μου ἀπό τό σχο-

λεῖο ἔχουν νά κάνουν μέ τή συμμετοχή μου σέ κάποιο πολιτιστικό γεγονός.

12. Τόν Ἰούνιο οἱ μαθητές καλοῦνται νά δώσουν ἐξετάσεις ἐπί δεκατέσσερις ἡμέρες, ἕνα μάθημα τήν ἡμέρα. ᾿Ακόμη καί ὁ πιό ἰσορροπημένος ἔφηδος, ὁ πλέον ὥριμος καί καλά προετοιμασμένος δέν μπορεῖ νά βγεῖ σῶος ἀπό ἕνα σύστημα πού θέλει τόν ὑποψήφιο τῆς ἰατρικῆς νά περνάει τίς ἴδιες δοκιμασίες μέ αὐτόν πού ἐπιθυμεῖ νά τελειώσει ἀπλῶς τό λύκειο. Τήν ἴδια περίοδο οἱ καθηγητές τρέχουν ἀπό τίς ἐπιτροπές στήν ἐπιτήρηση καί ἀπό αὐτήν στή διόρθωση ὅπου πιθανόν νά τούς ἀναλογοῦν καί ἐπτακόσια γραπτά ὅπως ἔγινε πέρυσι. Ἦχνος, τρέξιμο καί ἔνταση ἀπό ὅλες τίς πλευρές, μιά διαδικασία πού μόνο τήν παιδεία δέν ὑπηρετεῖ.

13. Βρισκόμαστε στά τέλη Νοεμβρίου καί ἡ ἐξεταστέα ὕλη μόλις γνωστοποιήθηκε καί μάλιστα ἀπό τίς ἐφημερίδες, στά σχολεῖα θά ἔρθει πολύ ἀργότερα. Ἄξιο ἀπορίας εἶναι ὅτι τά φροντιστήρια γνωρίζουν τήν ἐξεταστέα ὕλη πολύ πρίν αὐτή φτάσει στούς κατ' ἐξοχήν ἀρμόδιους πού ὑποτίθεται πώς εἶναι οἱ καθηγητές τῆς δημόσιας ἐκπαίδευσης. Αὐτοί ἄς φροντί-

σουν νά ενημερωθοῦν ἀπό τούς μαθητές τους καί ἀπό τούς δημοσιογράφους!

Ό κατάλογος μπορεῖ νά συνεχιστεῖ γιά πολύ ἀκόμη. Δέν ξέρω ὅμως ἄν ἔχει νόημα. Ἰσως μιά «μεταρρύθμιση» πού ξεκίνησε μέ τόση ἔπαρση καί μεγαλοστομία καί κατέληξε νά μήν

ξέρει πού πατάει καί ποῦ βρίσκεται νά εἶναι καταδικασμένη νά κριθεῖ αὐστηρά.

Κρίνεται βέβαια καί ἡ ὡριμότητα ὅσων προετοίμασαν στά χαρτιά τίς ἐκπαιδευτικές ἀλλαγές μή λαμβάνοντας ὑπ' ὄψιν οὔτε τήν ἡλικία καί τήν ἀφομοιωτική ἰκανότητα, οὔτε τίς ἀνάγκες τῶν ἐφήβων. Δέν ἔχει πραγματικά κανένα ἀπολύτως νόημα νά πιεστοῦν οἱ νέοι γιά νά βγοῦν περισσότερο ἀποτελεσματικοί στόν παραγωγικό μηχανισμό. ᾿Αφ' ἐνός εἶναι ἀμφίβολο ἄν μπορεῖ νά ἐπιτευχθεῖ αὐτό, ἀφ' ἐτέρου ὅλο καί λιγότεροι πιστεύουν πώς αὐτός ὁ μηχανισμός χρειάζεται ἰκανά καί ἀποτελεσματικά στελέχη. Τουλάχιστον ὅσον ἀφορᾶ στήν πλειοψηφία. ᾿Αντίθεται ὑπηρετεῖται καλύτερα ἀπό ὑποαπασχολούμενους, πρόθυμους νά δουλέψουν ὑπό ὁποιουσδήποτε ὅρους, ὑποψήφιους ἄνεργους πού στηρίζουν τούς ὑψηλά εἰδικευμένους ἐργαζόμενους.

Τό ἄθροισμα πληροφοριῶν ἀπέχει πολύ ἀπό τό νά θεωρεῖται καί νά ὀνομάζεται ἐκπαίδευση. "Οσοι εἶναι καταδικασμένοι νά τό κουδαλᾶνε βρίσκονται ὅλο καί πιό μακριά ἀπό τό φάσμα τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητας καί τῆς προσωπικῆς δημιουργίας. «Ἡ τυραννία τῶν σωστῶν ἀπαντήσεων» πού ἐπιδάλλει αὐτό τό ἐκπαιδευτικό σύστημα, ἡ «λατρεία» τῶν σωστῶν ἀπαντήσεων μπορεῖ νά πετύχει τήν ἀπομάκρυνση τῶν νέων ἀπό τίς ἐρωτήσεις. ᾿Αποροφημένος στήν προσπάθεια νά εἶναι ἀποτελεσματικός στίς ἀπαντήσεις ξεχνάει ὁ νέος πώς αὐτός εἶναι πού θά πρέπει νά ρωτάει. Ἔτσι μπαίνει σταδιακά σ᾽ ἔνα σύστημα ἐλέγχου καί πειθαρχίας ὅπου διαπαιδαγωγεῖται μέ τέτοιο τρόπο ὥστε νά ἀπαντάει, νά ἀποδεικνύει πώς οἱ προσπάθειες πού ἔγιναν γιά νά τόν ἐκπαιδεύσουν εἶχαν ἀποτελέσματα, καί χειροπιαστές ἀποδείξεις εἶναι οἱ συνεχεῖς καί κάθε εἴδους ἐξετάσεις.

"Ισως ὁ καλύτερος τρόπος γιά νά στρέψουμε τά παιδιά ἐναντίον τοῦ σχολείου εἶναι νά τά ὑποχρεώνουμε νά ἀποδεικνύουν συνεχῶς πώς ἀφομοίωσαν, καί μάλιστα μέ τόν πλέον ἀντικειμενικό τρόπο, τήν ὕλη πού διδάχτηκαν. Αὐτά ἀποκτοῦν μιά δαρετή εἰκόνα γιά τόν κόσμο, μισητή, ἀδιάφορη, κατακερματισμένη, χωρίς ἀξιακά προτάγματα. "Ισως ὅμως αὐτός εἶναι και ὁ μόνος τρόπος γιά νά ἀποδεχτοῦν αὐτό πού συμδαίνει γύρω μας.

"Ελσα Λιαροπούλου



# Μέ τόν δέοντα σεδασμό

Ο τίτλος εἶναι δάνειος: «Με τόν δέοντα σεδασμό» ἐπιγραφόταν ἕνα ἄρθρο τοῦ Ριχάρδου Σωμερίτη, πρίν ἀπό ἑπτά περίπου χρόνια, τόν Μάιο τοῦ 1992, στό Βῆμα τῆς Κυριακῆς. Τό ἄρθρο ἀποτελοῦσε μιά ἀπερίφραστη, προσεγμένη καί συγχρόνως ἔντονη, διαμαρτυρία, γιά τήν καταδίκη σέ φυλάκιση, τεσσάρων –νέων τότε– γιά τό μόνο λόγο ὅτι διένειμαν μιά προκήρυξη μέ τίτλο «Οἱ γειτονικοί λα-

οί δέν εἶναι ἐχθροί μας. "Οχι στόν ἐθνικισμό καί στόν πόλεμο».

Τό ἄρθρο, ἀπό ἀρκετές πλευρές, ἦταν σημαδιακό. Μαζί μέ ἕνα ἀντίστοιχο, τοῦ Ἰοῦ τῆς Ἐλευθεροτυπίας, δυό-τρεῖς μέρες νωρίτερα, ἦταν ἀπό τά πρῶτα κείμενα πού κατάφερναν νά σπάσουν τό ἀρραγές μπετόν πού ἐπικρατοῦσε σέ ὅλα ἀνεξαιρέτως τά μεγάλης κυκλοφορίας ἔντυπα καί νά ἀμφισδητήσουν, χωρίς περιστροφές, τὴν ἐθνικιστική παραζάλη τῶν συλλαλητηρίων. Τό ἴδιο θέμα τῆς καταδίκης, γιά παράδειγμα, εἶχε φιλοξενηθεῖ γενικά στόν Τύπο (καί εἶναι σαφές ὅτι δέν βάζω στόν λογαριασμό τόν Πολίτη, τὴν Ἐποχή ἢ τὴν Αὐγή), στά ψιλά ὑπό τόν τίτλο καί τό πνεῦμα «συλλήψεις καί καταδίκες φιλοσκοπιανῶν».

'Από τό 1992 βέβαια πάρα πολλά ἔλαβαν χώρα καί ὁ λόγος τῶν ὑπομνήσεων αὐτῶν εἶναι ὅτι σήμερα, ἐπτά χρόνια μετά, νοιώθω τήν ἀνάγκη νά δανειστῶ τόν τίτλο, ἀλλά καί τό πνεῦμα τοῦ ἄρθρου ἐκείνου, γιά νά σχολιάσω ἕνα σημερινό ἄρθρο. Ένα ἄρθρο, τοῦ ἴδιου τοῦ Ριχάρδου Σωμερίτη, πού δημοσιεύτηκε καί πάλι στό Βῆμα τῆς Κυριακῆς (28.11.99), μέ τίτλο «ἐντυπώσεις καί οὐσία». Σχολιάζοντας τόν ἀπόηχο τῆς ἐπίσκεψης Κλίντον καί τίς ἀντιδράσεις σέ αὐτήν, ἀνάμεσα σέ μιά σειρά θέσεις,

ό Ριχάρδος Σωμερίτης καταλήγει:

«Εἶναι πιά ἐμφανές ὅτι [...] ἡ ἐξέλιξη τοῦ παπαρηγικοῦ ΚΚΕ δημιουργεῖ πλέον τήν ἀνάγκη ἑνός

νέου, δημοχρατιχοῦ ὅμως, ἀντιχομμουνισμοῦ γιά τήν προσωρινή ἔστω ἀπομόνωσή του».

Ένας σύγχρονος ἀντικομμουνισμός, λοιπόν, δημοκρατικός ὅμως. Προσπερνώντας τίς ἐντυπώσεις ἄς μποῦμε κατευθείαν στήν οὐσία. Ὠς γνωστόν, τό νόημα μιᾶς ἔννοιας, εἰδικά ὅταν μιλᾶμε γιά ἔννοιες «κοινωνικοπολιτικές», εἶναι, ἐκεῖνο πού διαμορφώνει ἡ πραγματική ἱστορική χρήση της. Δέν πρόκειται, δηλαδή γιά ζήτημα μόνο τῶν λεξικῶν, τῶν λεξικογράφων καί τῶν γλωσσολόγων, δέν ἀρκεῖ νά ἀνοίξουμε τό λεξικό τοῦ Μπαμπινιώτη, τοῦ Δημητράκου ἡ ὅποιο ἄλλο καί νά ἀνατρέξουμε στό λῆμμα «ἀντικομμουνισμός», ὅπως θά ἀρκοῦσε γιά τίς περισσότερες λέξεις, ἄς ποῦμε «τραπέζι», «μονοτυπία», «δια-

κυβέρνηση», «βαρυσήμαντος» καί πληθος άλλες

Τά κοινωνικά καί ιστορικά συμφραζόμενα τοῦ ὅρου «ἀντικομμουνισμός», οἱ ἰδεολογικοί καί πολιτικοί προσδιορισμοί του εἶναι ἀπολύτως σαφεῖς καί συγκεκριμένοι. Ψάχνοντας, ἔτσι, σέ ἕνα φανταστικό «λεξικό τῶν κοινωνικῶν σημασιῶν, χρήσεων καί σημάνσεων», ὁ «ἀντικομμουνισμός» στήν Ἑλλάδα θά ἔμπαινε, πλάι σέ λήμματα ὅπως: ἰδιώνυμο, διώξεις, ἐκτελέσεις, Μακρόνησος, τρόμος, δηλώσεις μετανοίας, ἐθνικοφροσύνη, πιστοποιητικά κοινωνικῶν φρονημάτων, νόμος 509, Ἑλλάς Ἑλλήνων Χριστιανῶν, κ.λπ. κ.λπ. ἐνῶ μέ μικρότερα γράμματα, ἤ μέ ἀστερίσκους θά βρίσκαμε παραπομπές σε λέξεις-κλειδιά ὅπως «συμμοριτοπόλεμος», «ἐαμοσλάδοι», «ἐρυθρόν δηλητήριον» κ.ο.κ, ὧν οὐκ ἔστιν ἀριθμός. Καί σέ ἔνα ἀντίστοιχο, διεθνές αὐτή φορά «λεξικό» δέν θά ἔλειπαν οἱ παραπομπές, ὅπως μακκαρθισμός, Ρόζενμπεργκ, Ἐπιτροπή ᾿Αντιαμερικανικῶν Ἐνεργειῶν κ.ο.κ

Μέ ἄλλα λόγια, ἀνεξάρτητα ἀπό τό πῶς μπορεῖ καί πρέπει κανείς νά ἑρμηνεύσει ἰστορικά τόν ἀντικομμουνισμό, ἀπό πολιτική, ἡθική καί ἀξιακή πλευρά παραμένει ἔνας ὅρος ἀπολύτως ἀρνητικός ἡ καί ἀνατριχιαστικός, ἄν σκεφτοῦμε τίς εἰκόνες ζόφου καί μίσους μέ τίς ὁποῖες ἔχει ἄρρηκτα συνδεθεῖ.



Μέ αὐτά τά δεδομένα, κατά πόσον μποροῦμε νά ἀπαλλαγοῦμε ἀπό ὅλο αὐτό τό ἐπαχθές φορτίο πού κουβαλάει ἡ λέξη, μέ δυό μόνο λέξεις, μιά μικρή παρένθεση, λέγοντας: Χρειαζόμαστε ἕναν νέο ἀντικομμουνισμό, δημοκρατικό ὅμως. Καί κατά πόσον, ἐπίσης, ὁ νεολογισμός «δημοκρατικός ἀντικομμουνισμός»

όπου ὁ πρῶτος όρος κονταροχτυπιέται μέ τόν δεύτερο, μπορεῖ νά σταθεῖ στά πόδια του;

"Ας τά παραμερίσουμε ὅμως ὅλα αὐτά, καί ἄς κηρύξουμε προσωρινά τή λέξη ἀπελεύθερη τῆς βαριᾶς κληρονομιᾶς της. Τί μπορεῖ νά σημαίνει ἄραγε σήμερα ἔνας νέος ἀντικομμουνισμός (δημοκρατικός ἔστω), μιά δημόσια ἔκκληση γιά ἀπομόνωση τοῦ ΚΚΕ; Καί πάλι, δέν μποροῦμε νά ἀφήσουμε τή φαντασία μας ἐλεύθερη νά ἀποδώσει ὁποιαδήποτε σημασία στίς λέξεις —κάτι τέτοιο θά ἡταν ἔργο τοῦ ποιητῆ ἡ τοῦ καλλιτέχνη, ὅχι τοῦ πολίτη καί τοῦ πολιτικοῦ— ἀλλά πρέπει νά ἀνατρέξουμε στίς σύγχρονες κοινωνικές πραγματικότητες καί διαδικασίες. Στά πρόσφατα χρόνια λοιπόν, μία καί μοναδική περίοδο θά τόν συναντήσουμε ὅπου —τηρουμένων τῶν ἀναλογιῶν πάντοτε— μποροῦμε νά μιλήσουμε γιά ἀναδίωση τοῦ κλίματος τοῦ ἀντικομμουνισμοῦ καί τῆς ἐθνικοφροσύνης τοῦ '50. Καί αὐτή δέν εἶναι ἄλλη ἀπό τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1990, τά χρόνια τῆς νεοεθνικοφροσύνης τοῦ Μακεδονικοῦ: μέ τίς διώξεις καί τίς καταδίκες, τή λοιδωρία καί τόν ἀποκλεισμό κάθε ἀποκλίνουσας ἄποψης, τόν διασυρμό ὡς ὕποπου ὁποιουδήποτε πραγματικοῦ ἡ ὑποθετικοῦ διαφωνοῦντος, ἀπό τήν κ. Παπαρήγα (ὅταν πρόφερε τή λέξη «σλαβόφωνος») μέχρι τόν Τ. Μίχα ἡ τόν 'Ε. Χομπσμπάουμ — καί ὅλα αὐτά βέβαια σέ δημοκρατικό πολίτευμα.

Γιά όσους διαμαρτυρηθοῦν ὅτι ἐδῶ διαπράττεται ἔνα ἄλμα, ἐπειδή οἱ ἐκκλήσεις γιά ἀποκλεισμούς μέ ἀφετηρία τήν ἐπίσκεψη Κλίντον, συνάπτονται μέ τή λογική τῶν συλλαλητηρίων, ἐλλείψει χώρου, θά ἀρκεστῶ σέ ἕνα ἀπόσπασμα ἀπό πρόσφατο ἄρθρο τοῦ Γ. Πρετεντέρη. Θυμίζω μόνο, ὅτι ἡ «διατάραξη διεθνῶν σχέσεων τῆς χώρας» ἦταν τό ἄρθρο τοῦ Ποινικοῦ Κώδικα πού ἐνεργοποιήθηκε τό 1992, μετά ἀπό πολλές δεκαετίες καί στό ὁποῖο δασίστηκαν ὅλες οἱ καταδίκες τοῦ «Μακεδονικοῦ». Γράφει λοι-

πόν ὁ Γ. Πρετεντέρης:

«Καλοδεχούμενοι λοιπόν νά διαδηλώνουν καί νά διαμαρτυρηθοῦν, ὅπως δικαιοῦνται [...] Τί δέν δικαιοῦνται; Δέν δικαιοῦνται, στό ὄνομα τῆς δυσφορίας πού τούς προκαλεῖ ὁ Κλίντον, νά ἀσκοῦν τή δική τους ἐξωτερική πολιτική σέ βάρος τῆς ἐξωτερικῆς πολιτικῆς τῆς χώρας. Οἱ διαμαρτυρίες δηλαδή πρέπει νά σταματοῦν ἐκεῖ ὅπου ἀρχίζει ἡ διατάραξη τῶν ἑλληνοαμερικανικῶν σχέσεων». (Τό Βῆμα τῆς

Κυριαχῆς, 31.10.99).

Ό Ριχάρδος Σωμερίτης εἶναι ἕνας δημοσιογράφος ὁ ὁποῖος ἐδῶ καί χρόνια, ἔχει ἐκφράσει —καί πολλές φορές διδάξει— δύο σπάνιες καί πολύτιμες ἀρετές: ἀφενός τήν εὐπρέπεια καί τή σοδαρότητα καί, ταυτόχρονα, τήν ἐντιμότητα καί τήν παρρησία, ἀκόμα καί ὅταν ἐπρόκειτο γιά ἀπόψεις ἐλάχιστα ἤ καί καθόλου ἀρεστές. Και ὡς ἀπόρροια, ἡ ὑποστήριξη τῆς ἐλευθερίας τῆς ἄποψης, ἡ ὑπεράσπιση τοῦ διαλόγου, ἡ ἄρνηση τῶν ἀποκλεισμῶν, ὑπῆρξε βασική συνισταμένη τῆς δημόσιας στάσης του —μιά στάση γιά τήν ὁποία ὅχι λίγες λοιδωρίες ἔχει ὑποστεῖ.

Καί ἐδῶ ἔγχειται ἡ δυσάρεστη ἔχπληξη: ἀχριδῶς γιατί, κατά τή γνώμη μου τουλάχιστον, οἱ ἐχχλήσεις γιά ἀπομόνωση καί νέους ἀντιχομμουνισμούς ἀνήχουν στό ἀντίπαλο ὁπλοστάσιο, σέ ἔναν κόσμο ἐννοιῶν καί ἀξιῶν ριζιχά ἀντίθετο ἀπό αὐτόν στόν ὁποῖο ὁ Ριχάρδος Σωμερίτης, ἐδῶ καί χρόνια θητεύει καί μέ τόν ὁποῖο πολλές φορές ἔχει συγχρουστεῖ: στούς ἐθνιχόφρονες, παλαιούς καί νέους, τή χαλιναγωγούμενη καί διατεταγμένη δημοσιογραφία, μέ δυό λόγια στούς ἐχθρούς τῆς ἐλευθερίας τῆς ἄπο

Uns.

 $\dot{\Gamma}$ ι' αὐτό λοιπόν καί ἡ παρούσα «προσωπική ἐπιστολή» πρός τόν P. Σωμερίτη. Μέ τόν δέοντα σε- δασμό καί ἐκτίμηση, πάντοτε — ἡ, ὀρθότερα, ἀκριδῶς λόγω αὐτοῦ τοῦ σεδασμοῦ.

Στρατῆς Μπουρνάζος

## Η ΕΛΛΗΝΟΤΟΥΡΚΙΚΗ ΦΙΛΙΑ: ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΔΙΕΘΝΙΣΜΟΥ Ή ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΠΟΙΗΜΕΝΟΥ ΝΕΟΔΙΕΘΝΙΣΜΟΥ;

Ίδού ἡ «Κύπρος», ίδού καί τό πήδημα!

τῆς Σίας 'Αναγνωστοπούλου

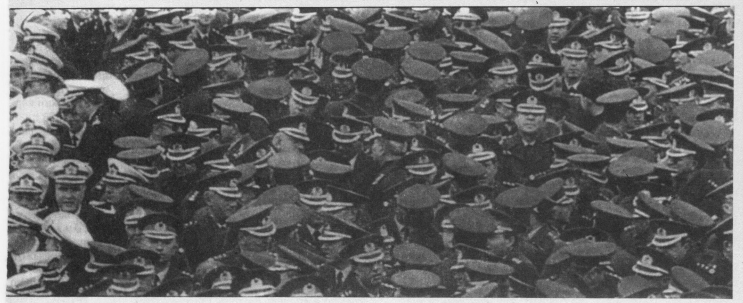
όν τελευταίο καιρό, μέ ἀφορμή τήν ἀτυχή συγκυρία τῶν σεισμῶν, ξέσπασε ἕνα ἀναπάντεγο φαινόμενο: οί Έλληνες καί οί Τοῦρκοι ξαφνικά καί ἀπροσδόκητα φίλιωσαν ή, τουλάχιστον, προσπάθησαν καί προσπαθοῦν νά ξεπεράσουν ὁ ἔνας τόν άλλον σέ εκδηλώσεις φιλότητας, σέ εκδηλώσεις πού θά άρουν τήν καχυποψία καί τό φόδο πού προκαλοῦσε ὁ μέχρι τώρα ἄγνωστος, ὁ ξένος, ὁ ἐθνικός ἐχθρός. Άκόμη κι ἄν ἡ έλληνοτουρκική φιλότητα περιορίζεται απλώς σέ ό,τι σημαίνει στήν χυριολεξία της ή λέξη -χειρονομία άρσης τοῦ φόβου γιά τόν άγνωστο, γιά τόν ξένο, μέσα ἀπό μιά προσπάθεια πλησιάσματος, γνωριμίας, γιατί όχι κατανόησης καί ἀποδοχῆς- ή πρόσφατη έλληνοτουρχική φιλία δημιουργεί ρωγμή -μικρή ή μεγάλη δέν έχει σημασία- στά γενικώς καί σχεδόν καθολικά αποδεκτά καί από τή μία καί από τήν άλλη μεριά. Αὐτή, λοιπόν, τή φιλία, ὅσο καί ὅποιο δάθος κι ἄν ἔχει, ὅσο κίτς, ὅσες μελοδραματικές καί άλά ριάλιτυ σόου ἐκδηλώσεις κι ἄν ἔχει –πού ἔχει σέ πολλές περιπτώσεις- δέν μποροῦμε, κατ' ἀρχήν, παρά νά τή στηρίξουμε καί μάλιστα άνεπιφύλακτα ίδιαίτερα οἱ ἄνθρωποι τοῦ Πολίτη, ἀπό τούς πρώτους πού, έδῶ καί χρόνια, πολέμησαν, μέ ἄλλους τρόπους, λιγότερο κραυγαλέους σίγουρα, γιά νά φιλιώσουν οί "Ελληνες μέ τούς Τούρκους, μέ τήν ἔννοια νά κάνουν τήν Τουρχία λιγότερο ἄγνωστη, λιγότερο ξένη, γι' αὐτό λιγότερο τρομακτική καί δραματοποιημένη τήν εἰκόνα

της. Ἡ πρόσφατη ἐλληνοτουρχική φιλία, λοιπόν, στό πλαίσιο τῆς ἀποδραματοποίησης τοῦ ἐχθρικοῦ, ἐθνικοῦ, ξένου, στό πλαίσιο τῆς γνωριμίας, τῆς ἀποδοχῆς τῆς ὕπαρξής του, μπορεῖ νά ἀνοίξει ἐπιτέλους ἕνα μεγάλο παράθυρο, ἑρμητικά κλειστό μέχρι τώρα ἀπό τό φόδο τῆς τρομοκρατικῆς ἀπειλῆς αὐτοῦ τοῦ «βάρβαρου» ξένου φόδο πού καθιστοῦσε τήν ἀφιλότητα ἀνάγκη καί προϋπόθεση ἐθνικῆς ἐπιδίωσης. Ὅμως, τό διά-

πλατο ἄνογιμα ένός τέτοιου παράθυρου προϋποθέτει, άλλά καί συνεπάγεται τό ξεδιάλυμα πολλῶν πραγμάτων, τό «ξόρκισμα πολλῶν φαντασμάτων», αὐτῶν πού ἡταν καί εἶναι ὑπεύθυνα γιά τήν ὑποταγή τῆς ἱστορίας καί τῆς προοπτικῆς τῆς περιοχῆς στή μεταφυσική, δηλαδή στούς πάσης φύσεως καί χώρου «Χριστόδουλους».

Από τά κυριότερα «φαντάσματα» θεωρῶ πώς εἶναι: Α. Ὁ ἐκ γενετῆς βάρβαρος, ὁ προαιώνιος ἐχθρός. Τό «ξόρκισμά» του σημαίνει: α) τήν ἀπαλλαγή τῆς ἀφιλότητας ἀπό τά μεταφυσικά στοιχεῖα τοῦ προαιώνιου, τοῦ προδιαγεγραμμένου ἐχθροῦ-ξένου β) ἐπομένως, τήν ἀκύρωση της ἀφιλότητας ὡς ἄχρονου παράγοντα ἐθνικῆς ἐπιδίωσης, τήν ἐξουδετέρωση, λοιπόν, τοῦ ἄχρονου τῆς ἐθνικῆς ἀντιπαλότητας καί ἔχθρας καί τήν ἔνταξή τους στό χρόνο κατά συνέπεια, τήν ἀποδοχή τῆς φιλότητας ὡς μιᾶς ἐξίσου ἐθνικῆς, συλλογικῆς πολιτικῆς ἐκδοχῆς, σὲ ἄλλα ἰστορικά καί πολιτικά συμφραζόμενα

Β. Ἡ Ίστορία, ἀχίνητη καί πάνω ἀπό τούς ἀνθρώπους, προδιαγράφει τό πεπρωμένο τους. Τό «ξόρκισμα» αυτοῦ τοῦ πεπρωμένου σημαίνει ὅτι: α) ἡ Ίστορία δέν είναι κοσμογονία, άλλά δημιουργείται άπό καί γιά τούς ανθρώπους. Έπομένως: τόσο ή αφιλότητα όσο καί ή φιλότητα δέν είναι κισμέτ, τήν εὐθύνη γιά τήν ἔχθρα ή τή φιλία, ἄμεση ή ἔμμεση, τήν ἔχουν οί άνθρώπινες συλλογικότητες, δημιουργοί της Ιστορίας τους 6) ή Ιστορία, ἐπειδή ἀκριδῶς καταγράφει τήν περιπέτεια άνθρώπων καί κοινωνιῶν, ἔχει πρωτίστως νά κάνει μέ τίς προσδοκίες, τίς συλλογικές άναπαραστάσεις, τίς συλλογικές έπενδύσεις καί ματαιώσεις τῶν λαῶν καί τῶν κοινωνιῶν ἄρα ὁ τρόπος πού ἀποφασίξουμε νά άντιχριστοῦμε καί νά άναμετρηθοῦμε μέ τήν Ίστορία, έπομένως ὁ τρόπος πού ἀποφασίζουμε νά ξεπεράσουμε τήν ἀφιλότητά μας καί νά διαγράψουμε τούς ὄρους τῆς φιλότητας -δηλαδή νά ἀντιμετωπίσου-



με τό παρόν καί τό μέλλον μας- εἶναι βαθιά καί ἐπί

τῆς οὐσίας πολιτική πράξη.

Ο ρόλος, λοιπόν, τῆς πρόσφατης ελληνοτουρκικῆς φιλίας στή διαμόρφωση άλλου κώδικα άνάλυσης τῶν έλληνοτουρκικῶν σχέσεων καί ἀντιμετώπισης τῶν έλληνοτουρχικών προβλημάτων θά μπορούσε, αν όχι βραχυπρόθεσμα, τουλάχιστον σέ μεγαλύτερη προοπτική χρόνου, νά είναι καθοριστικός, αποκλειστικά καί μόνον, όμως, ὑπό τίς παραπάνω προϋποθέσεις. Ξεφεύγοντας, γιά πρώτη φορά, ἀπό τίς περιπέτειες πού ή ἀκινησία καί ή μεταφυσική άντιμετώπιση τῆς Ιστορίας έπιβάλλει, ή τουρκική καί ή έλληνική κοινωνία θά μποροῦσαν νά ἀναλάβουν τήν πολιτική εὐθύνη τῆς ίστορικής τους περιπέτειας καί τής προοπτικής. Νά άναλάδουν, μέ λίγα λόγια, τήν εύθύνη τῆς, μεταξύ τους, εἰρήνης, ή καί τῆς σύγκρουσής τους ἀκόμη, ὡς προοπτικής τής δικής τους περιπέτειας. Ώστόσο, γιά νά στεριώσει ή έλληνοτουρκική φιλία μέ τέτοιες προϋποθέσεις, νά ἀποκτήσει κατά συνέπεια δυναμική άνατροπῆς τῶν μέχρι τώρα ὄρων διάρθρωσης τῶν έλληνοτουρκικῶν σχέσεων καί τῶν ὅρων ἀντιμετώπισης τῶν ἐλληνοτουρκικῶν προβλημάτων, πρέπει νά έντάσσεται στό πλαίσιο μιᾶς πολιτικῆς γιά τήν ὁποία ή φιλία συνιστα πολιτική πράξη συλλογικής εύθύνης μπροστά στό παρελθόν, τό παρόν καί τό μέλλον πράξη πού δέν προκύπτει από συνείδηση αδυναμίας καί άδιεξόδου μπροστά σ' ενα παρόν καί μέλλον πού άλλοι καθορίζουν, άλλά ἀπό συνείδηση γνώσης τῆς ἱστορίας, άρα από συνείδηση δύναμης να κατανοηθοῦν, να χωνευτοῦν τά πῶς καί τά γιατί τῆς ἱστορίας, δύναμης νά συμβάλλουμε καί έμεῖς στή δημιουργία τοῦ παρόντος καί τοῦ μέλλοντός μας.

Η έλληνοτουρκική φιλία σίγουρα εἶναι καλόν πράγμα, μέ τήν ἡθική τοῦ ὄρου ἔννοια. Τό στοίχημα ὅμως, σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τή διαδικασία καί τούς στόχους, δέν παίζεται σέ ἡθικό, ἀλλά σέ πολιτικό ἐπίπεδο. Ἄν ἡ

φιλότητα προχύπτει ώς ἀποτέλεσμα τῆς μεταμοντέρνας ἀνάγνωσης τῆς ἱστορίας, σύμφωνα μέ τήν ὁποία δέν υπάρχει άντικειμενικότητα στήν ιστορία, άλλά όλα είναι υποκειμενικά, ἄρα ή ανάγνωση καί ή θέση απέναντι στήν ίστορία δέν συνεπάγεται άτομική καί συλλογική δέσμευση ἄν ἡ φιλότητα είναι προϊόν άδυναμίας τῶν λαῶν, πεισμένων ὅτι, ἔτσι κι ἀλλιῶς, ἄλλοι γράφουν γι' αὐτούς καί ἐρήμην τους ἱστορία, ἄρα ἡ στάση απέναντι στό παρόν καί τό μέλλον δέν δεσμεύει άτομικά καί συλλογικά, τότε ή φιλία εἶναι ἐνός ἄλλου τύπου μεταφυσική, έξίσου όμως μεταφυσική μέ τή μέχρι τώρα ἀφιλότητα. Ή φιλία αὐτή οὔτε δεσμεύει οὔτε στρατεύει, οὔτε μάχιμους πολίτες δημιουργεῖ οὔτε πολιτική συνείδηση γιά τό παρελθόν, παρόν καί μέλλον διαμορφώνει. Άνθρώπους υποταγμένους στή μοίρα τους φτιάχνει, ὑποταγμένους στή νέα μεταφυσική, κοσμογονική, έξ ἀποκαλύψεως -6λ. ἀμερικανική ἀποκάλυψηήθική ανθρώπους υποταγμένους στήν ήθική τῆς μανιχαϊστικής διχοτομίας τοῦ καλοῦ καί τοῦ κακοῦ, άνθρώπους φοδισμένους άπό τήν άπειλή τῆς θείας τιμωρίας (6λ. ἀμερικανική τιμωρία), ἀνθρώπους πού προσπαθοῦν νά εἶναι καλοί γιά νά κερδίσουν τόν παράδεισο (καί πάλι, καί πολύ μονότονα, τόν ἀμερικανικό παράδεισο). Ή φιλία αὐτή οὔτε δεσμεύει οὔτε στρατεύει τίς άνθρώπινες συλλογικότητες -έθνη- στή βάση πολιτικῶν ἀρχῶν καί ἀξιῶν φτιάχνει ὑποταγμένες συλλογικότητες, ποίμνια δηλαδή.

Αν ἐπιμένω τόσο πολύ στίς πολιτικές ἀρχές καί ἀξίες τῆς ἐλληνοτουρκικῆς φιλίας, εἶναι γιατί θεωρῶ πολύ σημαντικό τό νά στρατευτεῖ κανείς ὅχι ἀπλῶς ὑπέρ τῆς φιλίας, κυρίως ὑπέρ τῆς διαδικασίας τῆς φιλότητας, γιατί ἡ διαδικασία εἶναι αὐτή πού δεσμεύει. Καί ὅταν λέω νά στρατευτεῖ στή διαδικασία, ἐννοῶ εὐθύνη πολιτική ἀπέναντι στήν Ἱστορία. Γιά παράδειγμα (τό πιό ἀπλό καί ἀθῶο φαινομενικά παράδειγμα): ἔλλειψη εὐθύνης, ἔλλειψη στράτευσης δείχνει ἡ ὑπο-

στήριξη τῆς έλληνοτουρκικῆς φιλίας μέ τήν ταυτόχρονη χρήση ὄρων ὅπως Ἑλλαδίτης, έλλαδικός, έλλαδικό κράτος κλπ. Αλήθεια, ποῦ ὀφείλεται ἡ διάδοση τῶν όρων αὐτῶν τά τελευταῖα χρόνια, ἀπό τά πλέον ἐπίσημα χείλη, πολιτικών καί καθηγητών πανεπιστημίου, μάλιστα καί ιστορικῶν, καί μάλιστα τῶν περισσότερων άκραιφνων ύποστηρικτων της έλληνοτουρκικης φιλίας; "Αν αὐτή ἡ, ἔστω καί ἀσυνείδητη, ἀναπαραγωγή τῶν όρων πού απριδώς νομιμοποίησαν τήν έθνική αφιλότητα δέν δείχνει πραυγαλέα έλλειψη εύθύνης, τότε τί μπορεῖ νά σημαίνει ἡ λέξη εὐθύνη; Κατάργηση ὁποιασδήποτε έννοιας εύθύνης καί στράτευσης, υίοθέτηση μιᾶς εντελῶς χαζοχαρούμενης καί χαβαλεδιάρικης άποψης περί πολιτικῆς (ἀπολιτικῆς) δείχνει ή στάση όλων αὐτῶν τῶν δημοσιογράφων καί ἄλλων πού σκοτώνονται γιά τήν έλληνοτουρκική φιλία, άπλό όμως έργαλεῖο ἐκσυγχρονισμοῦ στό πλαίσιο τῆς παγκοσμιοποίησης, ἀφοῦ ἡ ὑποστήριξή της ὄχι μόνο δέν συνεπάγεται εναν άλλο λόγο, αντιθέτως τήν αναπαραγωγή τοῦ ίδιου λόγου πού νομιμοποιεί τήν αφιλότητα. Τά παραδείγματα είναι πάρα πολλά, τό πιό κραυγαλέο βέβαια ἀπ' ὅλα εἶναι ὁ χαβαλές πού γίνεται ἐπί τῆς ούσίας μέ τόν Χριστόδουλο (σ' αυτό τό περιοδικό έχουν φιλοξενηθεῖ πολλά ἄρθρα γιά τό θέμα, ὥστε δέν χρειάζεται νά ἐπανέλθουμε). Ἡ ἐλληνοτουρκική φιλία, λοιπόν, στή νεοδιεθνιστική της, στήν έργαλειακή της έκδοχή προσωπικά μπορεῖ νά μήν μέ βρίσκει ἀντίθετη (στό ἐπίπεδο καί μόνο ὅτι ἀπό τήν ἔχθρα προτιμῶ τή φιλία, στό ἐπίπεδο δηλαδή τῶν ρεφλέξ), δέν μπορεῖ όμως νά μέ στρατεύσει, γιατί ως πρός τό οὐσιῶδες, τό πολιτικό, διαφωνῶ οιζικά. Καί τοῦτο διότι ἡ νεοδιεθνιστιχῶν προδιαγραφῶν φιλία δέν μπορεῖ νά δημιουργήσει άναπαραστάσεις καί συμβολισμούς πού προκύπτουν από τή γνώση καί αποκωδικοποίηση τοῦ παρελθόντος καί ἀπό τήν πολιτική ἀγωνία γιά ἕνά καλύτερο αύριο. Δέν διαμεσολαβεῖται ἀπό ἐκεῖνα τά στοιχεῖα πού ένεργοποιοῦν, συλλογικοποιοῦν, στρατεύουν πολιτικά τήν κοινωνία.

Αὐτή ἡ πολιτική μου διαφωνία, διαφωνία ἐπί τῶν άρχῶν, ὀξύνεται ἀπό τό γεγονός ὅτι μεγάλο μέρος τοῦ χρόνου μου τό περνῶ στήν Κύπρο. Ἐπειδή θεωρὧ ὅτι τό κατ' έξοχήν πεδίο στό όποῖο θά δοκιμαστεῖ τό βάθος καί τό πολιτικό περιεχόμενο τῆς ἐλληνοτουρκικῆς φιλίας είναι τό Κυπριακό, ή άγωνία γιά τήν έλληνοτουρκική φιλότητα γίνεται πιό ἄμεση καί ἐπιτακτική. Καί τοῦτο διότι στό Κυπριακό ἀκριδῶς ἐνσαρκώνονται σήμερα οἱ μύθοι καί οἱ πραγματικότητες δύο, πεοίπου, αιώνων, άρα σ' αυτό κατ' έξοχήν «παίζεται» τό στοίχημα τῆς προοπτικῆς γιά τήν περιοχή καί, μάλιστα, τό ποιᾶς προοπτικῆς. Τό Κυπριακό είναι δύσκολο καί πολύπλοκο πρόβλημα, όχι μόνο γιά τούς προφανεῖς, πολυσυζητημένους καί ὁπωσδήποτε σοβαρούς λόγους, άλλά καί διότι, από τό 1922 καί μετά, ή συνάντηση Έλλήνων καί Τούρκων, μέ ὅλο τό δάρος τῶν «έθνικῶν ἀποσκευῶν» πού κουβαλοῦν οἱ μέν καί οἱ δέ, γίνεται πάνω σ' αὐτό τό νησί. Τό Κυπριακό εἶναι ἕνα πρόδλημα ἰστορικό ἀλλά καί σύγχρονο, εἶναι ἕνα πρόδλημα πολιτικό, ἡ λύση τοῦ ὁποίου θά σημαδεύσει –ὅπως ἄλλοτε αὐτό τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας— τόσο τίς ἑλληνοτουρκικές σχέσεις γιά τόν 21ο αἰώνα, ὅσο καί τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο οἱ χῶρες αὐτές διεκδικοῦν τή θέση τους –ὅσο μικρή κι ἄν εἶναι αὐτή— στό διεθνές πλαίσιο. Στήν Κύπρο μέλλει, κατά τή γνώμη μου, νά ἀποδειχτοῦν τά ὅρια τόσο τοῦ βάθους τῆς φιλότητας Ἑλλήνων καί Τούρκων, ὅσο καί τοῦ μεγέθους τῆς στράτευσης στό ὄνομα τοῦ καλύτερου αὐριου.

Οι Έλληνοκύπριοι καί οι Τουρκοκύπριοι κέρδισαν σίγουρα τό ἱστορικό στοίχημα τῆς ελληνικότητας καί τῆς τουρκικότητάς τους ἀντιστοίχως, παραμένει ὅμως άνοιχτό τό στοίχημα τῆς κυπριακότητας τοῦ χώρου τους, μ' άλλα λόγια τό στοίχημα τοῦ ξεπεράσματος τῆς άφιλότητας ώς παράγοντα έθνικης επιδίωσης, τοῦ ξεπεράσματος τῆς προαιώνιας ἐχθρότητας Ἑλλήνων καί Τούρκων, τῆς δημιουργίας ἐν τέλει συμβολισμῶν καί άναπαραστάσεων όπου ή έλληνικότητα καί ή τουρκικότητα δέν δημιουργοῦν ρήξη άλλά σύνθεση(!). Τά πράγματα, όμως, στήν Κύπρο καί ώς πρός τήν Κύπρο πρός τό παρόν έξακολουθοῦν νά έξελίσσονται σέ άλλο χρόνο, κάτι πού βάζει σέ δοκιμασία ἐπί τῆς οὐσίας τήν έλληνοτουρκική φιλία. Σέ ὅ,τι ἀφορᾶ κατ ἀρχήν τήν Τουρχία καί τόν Ντενκτάς, τό Κυπριακό δέν φαίνεται, ἀχόμη τουλάχιστον, νά ἀποδεσμεύεται ἀπό τά «έθνικά συμφραζόμενα» της αφιλότητας πού τό δημιούργησαν. Ἡ Κύπρος, γιά τήν πολιτική Τουρκίας καί Ντενκτάς, συνιστᾶ παράγοντα προσέγγισης μέ τούς Έλληνες, μόνο ὑπό τόν ὅρο τῆς ἀποδοχῆς τοῦ καθεστῶτος πού δημιουργήθηκε ώς ἀποτέλεσμα τῆς άφιλότητας Έλλήνων-Τούρκων, Έλληνοκυπρίων-Τουρκοκυπρίων. Μέσα από μια πολύπλοκη, αμφίδρομη σχέση πού οἱ ὄροι της ἄλλοτε ὁρίζονται ἀπό τήν Τουρκία άλλοτε από τόν Ντενκτάς, ή Τουρκία αντιμετωπίζει τή λύση τῆς κυπριακότητας -όμοσπονδία- ὡς ὑπονόμευση τῆς ἐθνικῆς ἰδεολογίας καί πολιτικῆς της. Καί τοῦτο γιατί ἡ ἀποδοχή τῆς ὁμοσπονδίας ἀπό τή μεριά τῆς Τουρχίας θά σήμαινε: ἀπονομιμοποίηση τοῦ έκτουρκισμοῦ ένός μέρους τοῦ χώρου, ἀπονομιμοποίηση τῆς κατάκτησης ὡς ἐθνικῆς πολιτικῆς, ἀπονομιμοποίησης τοῦ Ντενκτάς ὡς ἀρχηγοῦ ἐνός τουρκοκυπριακοῦ κράτους, ἀπονομιμοποίηση τῆς διχοτόμησης ώς έθνικης πολιτικης έν τέλει απονομιμοποίηση της άφιλότητας ώς παράγοντα έθνικης επιδίωσης των Τουρκοκυπρίων στό κυπριακό ἔδαφος. Κι ἐνῶ μέχρι κάποια περίοδο ή Τουρκία ἐπέβαλλε πολιτική στούς Τουρχοχυπρίους, σήμερα φαίνεται ὅτι ὁ Ντενχτάς ύποδάλλει πολιτική στήν Τουρκία. Η όμοσπονδία κατ έξοχήν πλήττει τήν «έθνική πολιτική» τοῦ Ντενκτάς, ύπονομεύει τόν έθνικό του ρόλο. Ή Τουρκία, παρά τό γεγονός ότι τό Κυπριακό έχει έγκλωδίσει τήν έξωτερική πολιτική της, ἐπιμένει, ὑπό τήν πίεση καί τοῦ Ντενκτάς, νά τό ἀντιμετωπίζει μέ ὄρους «ἐθνικῆς ἀντιπαλότητας» τῶν ἀρχῶν τοῦ αἰώνα: ἡ κυπριακότητα τῶν Τουρκοκυπρίων ἐξασφαλίζεται μέσα ἀπό τήν ἀφιλότητα πρός τούς Έλληνοκυπρίους, ἐπομένως τήν ὑπονόμευση τῆς Κυπριακῆς Δημοκρατίας καί ὅχι μέσα

από τήν ενσωμάτωσή τους σ' αὐτήν.

Σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τήν Ἑλλάδα καί τήν Κυπριακή Δημοκρατία, ώς πρός τήν όμοσπονδία πάντα, ή κατάσταση φαίνεται νά είναι καλύτερη. Είναι καί έπί τῆς ούσίας όμως; ή όμοσπονδία, αντιμετωπιζόμενη ώς δυνατή λύση καί ἀπό τίς δύο πλευρές, φαίνεται σάν νά προκύπτει μέσα ἀπό τή διαδικασία συμφιλιώσεως Έλλήνων-Τούρκων ή κυπριακότητα φαίνεται σάν νά συνιστά τό στοιχείο πολιτικής συναίνεσης Έλληνοκυπρίων-Τουρκοκυπρίων, τό στοιχεῖο ξεπεράσματος όλων αὐτῶν τῶν στοιχείων πού συγκρότησαν καί ἑδραίωσαν τήν ἀφιλότητα. Εἶναι ὅμως ἔτσι; Ἐδῶ ἀκριδῶς βρίσκεται τό πρόβλημα! Παρακολουθώντας ἀπό πιό κοντά τήν ἐξέλιξη τοῦ Κυπριακοῦ, σέ σχέση τόσο μέ τήν έλληνική ὅσο καί μέ τήν κυπριακή πολιτική, διαπιστώνουμε ὅτι ἡ ὁμοσπονδία προκύπτει ὡς λύση ἀνάγκης, ἐπιδεβλημένη ἀπό τήν Άμερική, λόγω τοῦ κυπριακοῦ άδιεξόδου. Μέ λίγα λόγια, καί τραδώντας ἴσως τή λογική τοῦ κυρίαρχου περί τό Κυπριακό πολιτικοῦ λόγου στά ἄκρα, καταλήγουμε εὔκολα στό συμπέρασμα ότι είτε ή όμοσπονδία είτε ή διχοτόμηση είτε ή όποιαδήποτε άλλη πολιτική συνιστοῦν ἐξίσου πιθανές λύσεις, άρκεῖ νά ἐγγράφονται στό ἀμερικανικό πολιτικό σχέδιο γιά τήν περιοχή καί νά μήν συγκρούονται μ' αὐτό. Καί φτάνουμε σ' αὐτό τό συμπέρασμα, διότι ἡ στράτευση ύπέο τῆς ὁμοσπονδίας σημαίνει μεγάλες δεσμεύσεις απέναντι στό ποιά στάση κρατοῦμε στό έλληνοτουρκικό άλλά καί κυπριακό παρελθόν, παρόν καί μέλλον. Ξέρουμε δηλαδή καί παίρνουμε τήν εὐθύνη γι' αὐτά πού λέμε καί γι' αὐτά πού πολεμᾶμε: Έτσι, γιά παράδειγμα, ή χρήση τοῦ ὄρου «έλλαδικός» ἀκυρώνει τήν οὐσία τῆς ὁμοσπονδίας ὁ Νταλάρας ἀγκαλιά μέ τόν Σημίτη στήν Κύπρο (1996) ἀκυρώνει τήν ὁμοσπονδία, οί δηλώσεις τῶν Ἑλλήνων πολιτικῶν στήν Κύπρο «περί προωθημένου φυλακίου τοῦ ελληνισμοῦ» (πότε θά ἀπαλλαγοῦμε ἄραγε ἀπό τό μελοδραματισμό καί τήν κοινοτοπία;) ακυρώνει τήν ομοσπονδία, όπως έπίσης τήν ακυρώνουν οἱ δηλώσεις τοῦ πρέσδη τῆς Κύπρου στήν Έλλάδα (καί ὅχι μόνο, ἄπειρων ὅσων κόπτονται γιά τήν έλληνοτουρκική φιλία) ὅταν δηλώνει ὑπερήφανα ὅτι οἱ Κύπριοι εἶναι πρῶτα ελληνες καί μετά Κύπριοι, αὐτός, ὁ ἐκπρόσωπος τῆς Κυπριακῆς Δημοκρατίας πού παλεύει γιά τήν ὁμοσπονδία. Άκυρώνεται ὅμως ἡ οὐσία τῆς ὁμοσπονδίας κι ἀπό αὐτούς πού, στό ὄνομά της καί κυρίως στό ὄνομα τῆς έλληνοτουρχικής φιλίας, άγνοοῦν, παραποιοῦν τήν ίστορία τῆς Κύπρου καί τοῦ Κυπριακοῦ, θεωρώντας ότι ή ίστορία τῆς Κύπρου εἶναι θέμα διαφόρων ταυτοτήτων, θέμα πολυπολιτισμικότητας καί πολυπολι-δέν ξέρω-κι ἐγώ-τί-ἄλλο (λές καί οἱ ἄνθρωποι ἀποφασίζουν νά σκοτωθοῦν καί νά σκοτώσουν γιά πλάκα) καθιστώντας τήν όμοσπονδία μιά άπλή, ρεαλιστική λύση, ένταγμένη στή λογική τοῦ μεταμοντερνισμοῦ, ἀφαιρώντας της όλη τήν ίστορική καί πολιτική δυναμική.

Ἡ ὁμοσπονδία τελικά μοιάζει, σύμφωνα μέ τά προηγούμενα, νά εἶναι μιᾶς ἄλλης μορφῆς ἀφιλότητα, μιά τακτική υποχώρηση μπροστά στόν ἐπικίνδυνο, ἄγνωστο, άλλά πάντα έθνικό έχθρό. Στήν Κύπρο, ο κυρίαρχος πολιτικός λόγος -σχεδόν χωρίς καμιά έξαίρεσηχαρακτηρίζεται ἀπό διγλωσσία, ἀντάξια, ἄν δέν τήν ξεπερνάει, αὐτῆς πού χαρακτηρίζει τόν πολιτικό λόγο τῆς «Μητέρας-Πατρίδας»: ἄλλος ὁ «ἐθνικός, ἑλληνικός λόγος», ἄλλη ή πολιτική, κυπριακή στρατηγική. Ή κυπριακότητα (ώς ελληνοκυπριακή-τουρκοκυπριακή σύνθεση) δέν ὑπάρχει, ἀπλῶς ἡ ὁμοσπονδία ἀνακλᾶ μιά δεδιασμένη συμφιλίωση Έλληνοκυπρίων-Τουρκοκυπρίων, μέ τούς ὄρους ὅμως τῆς προηγούμενης ἀφιλότητας: ἡ κυπριακότητα ώς προϋπόθεση γιά τή διασφάλιση τῆς έλληνικότητας τοῦ κράτους. Έτσι, ἡ ὁμοσπονδία ὅχι μόνο δέν δημιουργεῖ ἄλλους συμβολισμούς, δέν δημιουργεί προϋποθέσεις στράτευσης, δέν είναι αποτέλεσμα τῆς συνείδησης γιά τήν ἀνεξαρτησία τῆς Κύπρου. Δέν ἔχει ἀποκτήσει, στόν κυπριακό πολιτικό λόγο, έκεῖνο τό ἰδεολογικό περιεχόμενο πού θά τήν καταστήσει λύση έπαναστατική, ανατρεπτική τῆς διχοτόμησης καί τῆς σύγκρουσης, μιά λύση πού θά δικαιώνει τόν άγώνα άνεξαρτησίας τοῦ νησιοῦ. Ο έθνικός κυπριακός λόγος επικεντρώνεται ακόμη στήν ελληνικότητα τῶν Ἑλληνοκυπρίων – λές κι αὐτό δέν ἔχει λυθεῖ, λες κι αὐτό νά ἄμφισ6ητεῖται ἀπό κανέναν! Πράγμα πού σημαίνει ὅτι τό Κυπριακό μεταφέρεται στά δεδομένα τοῦ πρώτου μισοῦ τοῦ 20οῦ αἰ. Ἐτσι ἡ ὁμοσπονδία καταντάει νά σημαίνει άναγκαστική ὑποχώρηση τοῦ έλληνισμοῦ, γιά ἐπιδίωση καί ὄχι νίκη τῶν Κυπρίων. Βεβαίως, αὐτή ή συνείδηση τακτικῆς ὑποχώρησης τοῦ έλληνισμοῦ ἐντείνεται καί ἑδραιώνεται ἀπό τίς δηλώσεις, τούς λόγους καί τίς παρεμβάσεις πού κάνουν οί Έλληνες -αὐτοί οἱ ἐκπρόσωποι τοῦ Κέντρου- ὅταν ἔρχονται στήν Κύπρο. Εἶναι παράδοξο, ἄλλά καί οἰ «ἐθνοπατέρες» καί οἱ φανατικοί «ἐλληνοτουρκόφιλοι» έχουν τήν ἴδια ἐπίδραση στήν Κύπρο: ὡς Κέντρο λειτουργοῦν, ώς Κέντρο διαμορφώνουν τούς ὅρους τῆς έλληνικότητας ή τῆς κυπριακότητας τῶν Κυπρίων (ἀξίζει πραγματικά τόν κόπο νά ζήσει κάποιος ἕνα διάστημα στήν Κύπρο, γιατί μόνο ἔτσι θά διαπιστώσει ő,τι δέν περιγράφεται: τί σημαίνει Έθνικό Κέντρο, τί σημαίνει έλληνοτουρκική φιλία, τί σημαίνει άχταρμάς, τί σημαίνει δέν στρατεύομαι γιά τίποτε, άλλά «παγκοσμιοποιοῦμαι», τί σημαίνει «ἔχω χάσει ὁποιοδήποτε μπούσουλα», τί σημαίνει εἶμαι ποίμνιο πιστῶν).

Σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τούς ἴδιους τούς Κυπρίους (Ἑλληνοκθπρίους καί Τουρκοκυπρίους) νά παραθέσω, ἀντί ἄλλης ἀνάλυσης, παραφρασμένο ἔνα ἀπόσπασμα ἀπό τό Πορτρέτο ἐνός Καλλιτέχνη τοῦ Τζέημς Τζόυς: «Δέν θά ὑπηρετήσω ὅ,τι δέν πιστεύω πλέον, εἴτε αὐτό λέγεται [...] πατρίδα μου εἴτε ἐκκλησία μου: καί θά προσπαθήσω νά ἐκφραστῶ μέ ἕναν τρόπο ζωῆς [...], χρησιμοποιώντας γιά τήν ἄμυνά μου τά μόνα ὅπλα ποῦ ἐπιτρέπω στόν ἑαυτό μου νά χρησιμοποιήσει —σιωπή,

έξορία καί πονηριά».

# ΤΟ Γ΄ ΚΟΙΝΟΤΙΚΟ ΠΛΑΙΣΙΟ ΣΤΗΡΙΞΗΣ (Γ΄ ΚΠΣ)

# ΩΣ ΜΕΣΟ ΑΠΟΔΟΜΗΣΗΣ ΤΟΥ ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ

τοῦ Λαζάρου Απέκη

οπάθεια να ἐκφραστεῖ ἡ βαθιά ἀνησυχία πού διακατέχει τόν γράφοντα, ὡς μέλος τῆς πανεπιστημιακῆς κοινότητας καί ὡς πολίτη, γιά τίς συνέπειες πού προβλέπεται ὅτι θά ἔχουν στό ἄμεσο μέλλον γιά τόν ἀκαδημαϊκό καί δημόσιο χαρακτήρα τοῦ Ἑλληνικοῦ Πανεπιστημίου, ἀλλά καί τό θεσμό τοῦ πανεπιστημίου γενικότερα, ὁ σχεδιασμός, οἱ ἐνέργειες καί τά ἔργα μέ τά ὁποῖα προτείνεται νά «ἐνταχθοῦν τά πανεπιστήμια στό Γ΄ Κοινοτικό Πλαίσιο Στήριξης».

### Εἰσαγωγικά

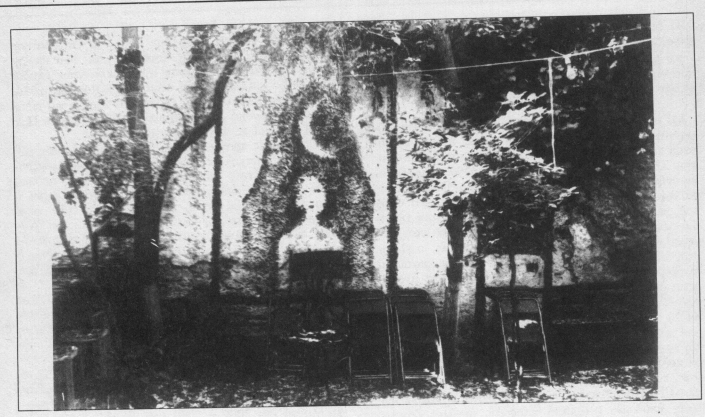
Ή τριτοδάθμια ἐκπαίδευση, καί ὅχι μόνο, δρίσκεται ἀπό τό ἔτος 1995 ἀντιμέτωπη μέ μιά μεγάλη παρέμ-δαση πού ἐπιχειρεῖται μέσω τῶν χρηματοδοτήσεων τῶν Κοινοτικῶν Πλαισίων Στήριξης. Τόν Ἰούνιο τοῦ 2000 λήγει, μετά ἀπό παράταση ἐνός ἑξαμήνου, τό Β΄ Κοινοτικό Πλαίσιο Στήριξης (Β΄ ΚΠΣ, γνωστό καί ὡς πακέτο (!) Ντελόρ). ᾿Από τό ἔτος 2000 προδλέπεται ἡ ἔναρξη τοῦ Γ΄ ΚΠΣ (οἱ ἐξελίξεις δέν ἐπέτρεψαν νά γίνει γνωστό ὡς πακέτο Σαντέρ, ἴσως ὁ Πρόντι στό θέμα αὐτό νά ἔχει καλύτερη τύχη). Οἱ χρηματοδοτήσεις πρός τά ΑΕΙ καί ΤΕΙ γίνονται κυρίως μέ τή μορφή τῶν Ἐπιχειρησιακῶν Προγραμμάτων Ἐκπαίδευσης καί ᾿Αρχικῆς (!) Ἐπαγγελματικῆς Κατάρτισης (!) (ΕΠΕΑΕΚ). Ὑπάρχει τό ΕΠΕΑΕΚ-1 ἀπό τό Β΄ ΚΠΣ καί θά ὑπάρξει τό ΕΠΕΑΕΚ-2 ἀπό τό Γ΄ ΚΠΣ.

Μιά κατ' ἀρχήν γενική ἐπισήμανση εἶναι ὅτι τά «πακέτα» αὐτά ναί μέν διοχετεύουν στά πανεπιστήμια πολύ σημαντικούς, γιά τά μέτρα τῆς κρατικῆς χρηματοδότησης, πόρους, όμως δέν χρηματοδοτοῦν γενικά τήν καλύτερη λειτουργία τῶν πανεπιστημίων, ἀλλά έπιλεκτικά προωθοῦν συγκεκριμένες λειτουργίες, ἐνέργειες καί δράσεις οι όποιες, είτε άμεσα καί δηλωμένα, είτε έμμεσα ώς αναπόφευκτες συνέπειες, συνιστοῦν πολύ σημαντική παρέμβαση στή φυσιογνωμία, στόν ακαδημαϊκό καί στόν δημόσιο χαρακτήρα τῶν πανεπιστημίων. Τό θέμα αὐτό δέν ἔχει συζητήθεῖ, νομίζω, δημόσια όσο θά τοῦ ταίριαζε, ὅπως δέν ἔχει συζητηθεῖ έπαρχῶς σέ ποιό βαθμό αὐτές οἱ παρεμβάσεις εἶναι μονοσήμαντα καθορισμένες από τόν «χρηματοδότη» καί σέ ποιό βαθμό αποτελοῦν τή συνόψιση τῶν πιέσεων διαφόρων ισχυρων «τοπικων» ομάδων πού έχουν τόν τρόπο νά προσανατολίζουν καί τά ἐκπαιδευτικά πράγματα καταπῶς τούς ἐξυπηρετεῖ. Δέν ἔχει ἐπίσης ἐπαρκῶς συζητηθεῖ ποιό πανεπιστήμιο καί τί ἀπό αὐτό κινδυνεύει, ὅπως καί τί ἀπαιτεῖ ὑπεράσπιση, ποιοί εἶναι σέ θέση νά τό κάνουν καί μέ ποιές συνέπειες. (Μεγάλοι «ἀνοιχτοί λογαριασμοί», μένει νά «ἀνοίξουν» καί νά προκύψει ποιοί καί μέ ποιούς θά «λογαριαστοῦν».)

Οἱ κατευθυντήριες ἀπόψεις καί οἱ βασικοί στόχοι πού ἀφοροῦν τό Γ΄ ΚΠΣ περιλαμβάνονται στό «Συνοπτικό Σχέδιο Περιφερειακῆς 'Ανάπτυξης 2000-2006», ὅπου διατυπώνεται ὁ εὐρύτερος κυβερνητικός ἀναπτυξιακός σχεδιασμός γιά τήν Έκπαίδευση-Κατάρτιση-Άπασχόληση, ἕνα κείμενο τό ὁποῖο εἶναι γνωστό, τουλάχιστον σε ὁρισμένους κύκλους, ἀπό διετίας περίπου. Τό κείμενο αὐτό ἀποτελεῖ τό πλαίσιο ὅλων τῶν σχετικῶν κειμένων πού ἀκολούθησαν καί τά ὁποῖα θά ἀναφερθοῦν στή συνέχεια.

Τά ὄσα ἀφοροῦν τό ὑπουργεῖο Παιδείας ἔχουν περιληφθεῖ στό «Ἀναλυτικό Σχέδιο Περιφερειακῆς ἀνάπτυξης στόν τομέα τῶν ἀνθρωπίνων πόρων τοῦ ΥΠΕΠΘ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ» (ΣΠΑ), ἡ τελική διατύπωση τῶν ὁποίων περιέχεται στήν «Πρόταση τοῦ ΥΠΕΠΘ γιά τό σχέδιο περιφερειακῆς ἀνάπτυξης 2000-2006».

Η εμπλοκή τῶν πανεπιστημίων ξεκίνησε ἀπό τή Σύνοδο τῶν Πουτάνεων, ἡ ὁποία συνέστησε «Ἐπιτροπή Γ΄ ΚΠΣ», αποτελούμενη από όκτω αντιπρυτάνεις, μέ συντονιστή τόν αντιπρύτανη τοῦ ΕΜΠ Λευτέρη Παπαγιαννάκη (ἐκπρόσωπο τῶν ΑΕΙ στήν Ἐπιτροπή Παρακολούθησης γιὰ τό Γ΄ ΚΠΣ τοῦ ὑπουργείου Παιδείας), και συνέταξε τήν «Πρόταση τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ». Η πρόταση αὐτή, πού ὅπως θά ἦταν εὔλογο, στήν ηπιότερη τῶν περιπτώσεων, θά ἀποτελοῦσε μιά εἰσήγηση πρός τά ΑΕΙ, χωρίς καμία οὐσιαστική άλλαγή (ἐξ ὄσων γνωρίζω) ἐγκρίθηκε ἀπό ἑπόμενη Σύνοδο τῶν Πουτάνεων καί συνιστᾶ ήδη τήν ἄποψη τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ. Εἶναι ὅμως δεδομένο ὅτι ἡ πανεπιστημιακή κοινότητα καί τά θεσμοθετημένα ακαδημαϊκά ὄργανα (ὑπενθυμίζω ὅτι ἡ Σύνοδος τῶν Πρυτάνεων δέν είναι), είτε από ελλειψη πληροφόρησης, σκόπιμη ή μή, εἴτε ἀπό ἀμηχανία εἴτε ἀπό ἀδιαφορία, δέν επηρέασαν αὐτή τήν πρόταση, παρά τή σημαντική καί σχετικά εκτεταμένη μέσα στά ΑΕΙ εμπειρία από το Β΄ ΚΠΣ.



Στή συνέχεια ἀπολούθησε ἡ «ἀπόπριση» τοῦ ΥΠΕΠΘ, μέ τήν «Εἰσήγηση γιά τήν ἔνταξη τῶν Πανεπιστημίων στό 3ο ΚΠΣ (2000-2006)» τοῦ εἰδιποῦ γραμματέα τοῦ ΥΠΕΠΘ Δ. Κλάδη. (Ζητῶ συγγνώμη γιά τά πολλά διαδιπαστιπά ἀλλά εἶναι ἐνδειπτιπά τοῦ πῶς, γιά ἄλλη μιά φορά, ὁλοπληρώνεται ἕνας «διάλογος».)

Μέ τήν «Πρόταση τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ» («Πρόταση» στό ἐξῆς) καθορίζονται τόσο οἱ στόχοι τοῦ συνολικοῦ σχεδιασμοῦ γιά τά ΑΕΙ τῆς χώρας, ὅσο καί αὐτοἱ τῶν ἐπιμέρους προγραμμάτων ἀνάπτυξης τῶν ΑΕΙ. Τό κείμενο Κλάδη («Εἰσήγηση» στό ἑξῆς), πού ἀκολούθησε, συμπίπτει μέ μεγάλο μέρος τῆς «Πρότασης».

Τόν μήνα 'Οκτώδοιο τοῦ 1999 ὁλοκληρώνεται ἡ πρώτη φάση αὐτῆς τῆς διαδικασίας μέ τήν ὁριστικοποίηση ἀπό τό ΥΠΕΠΘ τῶν προϋπολογισμῶν καί τοῦ ἐπιμερισμοῦ τους σέ «μέτρα» καί «ἐνέργειες», καθώς καί μέ τήν ὑποδολή στό ΥΠΕΠΘ τῶν προτάσεων τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ. Τώρα εἶναι ἡ περίοδος πού «ψήνονται» στό ὑπουργεῖο οἱ ὄροι τῆς προκήρυξης τῶν διαφόρων μέτρων καί ἐνεργειῶν, δηλαδή τό πῶς θά ὑλοποιηθεῖ τό Πρόγραμμα.

# Οί στόχοι καί τά χαρακτηριστικά μιᾶς μεγάλης παρέμβασης

Σέ όλα τά κείμενα πού αναφέρθηκαν, οἱ βασικοί στόχοι απορρέουν κυρίως από τή διαπίστωση ὅτι «οἱ ἀδυ-

ναμίες τοῦ έλληνικοῦ ἐκπαιδευτικοῦ συστήματος γίνονται αἰτία μείωσης τῆς ἀπασχολησιμότητας τοῦ ἐργατικοῦ δυναμικοῦ μέ ἀποτέλεσμα τήν ἀδυναμία του νά προσαρμοστεί στίς μεταβαλλόμενες συνθήκες τής άγορᾶς εργασίας» (ΣΠΑ). (Δέν μπορῶ νά συγκρατήσω ένα σχόλιο: ἡ ἀγορά ὡς φυσική δύναμη –στήν ὁποῖα ποῦ νά παρεμβαίνεις τώρα- μεταβάλλει τίς συνθήκες καί τό ἐκπαιδευτικό σύστημα ὀφείλει νά προσαρμοστεῖ μάλιστα, όχι ἀκριδῶς νά προσαρμοστεῖ, ἀλλά ἀναλαμβάνουν νά τό προσαρμόσουν. Δυστυχῶς αὐτές οί «πρωτόγονες» ἀντιλήψεις δέν ἀποτελοῦν έλληνική ίδιομορφία άλλά βρίσκονται στόν πυρήνα μιᾶς κυρίαρχης τάσης στήν Εὐρωπαϊκή Ένωση πού καθορίζει πα*φεμβάσεις μεγάλης κλίμακας στήν τριτοβάθμια ἐκπαί*δευση, μέ μᾶλλον μοιραῖες συνέπειες γιά τό θεσμό τοῦ πανεπιστημίου.)

Ίδιαίτερα γιά τήν τριτοβάθμια ἐκπαίδευση, ἡ «Πρόταση» καί ἡ «Εἰσήγηση» ἀναφέρουν: «Οἱ στρατηγικοί στόχοι πού θά ἐξυπηρετήσουν τά ἐπιμέρους προγράμματα τῶν ΑΕΙ τῆς χώρας ἀπορρέουν ἀπό τήν ἀδήριτη ἀνάγκη νά ἀναδιαρθρώσουν καί ἀναβαθμίσουν δραστικά τήν προσφορά τους στούς τομεῖς τῆς ἐκπαίδευσης, τῆς ἔρευνας καί τῆς παροχῆς ἐπιστημονικῶν καί τεχνολογικῶν ὑπηρεσιῶν, προκειμένου νά ἀνταποκριθοῦν στήν ἀποστολή τους σέ περιφερειακό, ἐθνικό καί διεθνές ἐπίπεδο». Ώς τέτοιοι στόχοι ἀναφέρονται καί οἱ ἀκόλουθοι:

 α) Ἡ γενίκευση τῆς πανεπιστημιακῆς ἐκπαίδευσης καί ἐλεύθερη πρόσβαση σ' αὐτή. 6) Ό ἐπανασχεδιασμός (!) τῆς βασικῆς προπτυχιακῆς

έκπαίδευσης.

γ) Ό σχεδιασμός, σέ εὐρεία κλίμακα, σύγχρονων προγραμμάτων μεταπτυχιακῶν σπουδῶν καί προγραμμάτων συνεχιζόμενης (ἤ διά δίου) ἐκπαίδευσης.

Μέ αὐτούς τούς στόχους, ἀκόμη καί γιά ἕναν παρατηρητή χωρίς ίδιαίτερα ανήσυχη ματιά, τόσο ή «Πρόταση τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ» ὅσο καί ἡ «Εἰσήγηση» Κλάδη συνιστοῦν μιά συνολική μεγάλη παρέμβαση στήν τριτοβάθμια έκπαίδευση. Βέβαια, θά μπορούσε νά άναρωτηθεῖ κανείς ἄν πρέπει νά πάρει ὅλα αὐτά τοῖς μετρητοῖς. Έντούτοις, παρά τήν ἀρνητική ἐμπειρία από τό σχετικό γενικό αλαλούμ, είμαστε υποχρεωμένοι νά τά πάρουμε ἄν όχι τοῖς μετρητοῖς, τουλάχιστον στά σοβαρά. Καί πρός τοῦτο, θά περιοριστῶ νά άναφέρω μόνον δύο από τούς λόγους: "Οπως άναφέρεται στό κείμενο τοῦ ὑπουργείου Παιδείας: «Είναι πιθανό (γιά τήν έπταετία 2000-2006, διάρκεια τοῦ Γ΄ ΚΠΣ) ὁ αρατικός προϋπολογισμός νά μήν μπορεῖ, πέραν τῶν ἐπενδύσεων ρουτίνας, νά ἀναλάβει καί μαζικές ἐπενδύσεις ὑποδομῆς καί τά ΑΕΙ δέν θά μποροῦν νά καλύψουν τίς ἀνάγκες αὐτές ἀπό δικούς τους πόφους, τό Γ΄ ΚΠΣ είναι ή τελευταία ἴσως εὐκαιρία γιά τά ΑΕΙ νά όλοκληρώσουν τίς άναγκαῖες ή καί ἐπιθυμητές υποδομές (κτιριακή υποδομή, μεγάλοι έξοπλισμοί...)». Ἐπίσης, ὅπως ἀναφέρεται στήν «Πρόταση τῶν ΑΕΙ»: «Ἡ συνοχή τῶν ἐπί μέρους Ἐπιχειρησιακῶν Προγραμμάτων τῶν ΑΕΙ (μέσω τῶν ὁποίων θά έμφραστοῦν οἱ ἐπιλογές τους) θά ἐλεγχθεῖ κατ' ἀρχήν από τήν Ἐπιτροπή Γ΄ ΚΠΣ τῶν ΑΕΙ καί τή Σύνοδο τῶν Πρυτάνεων, μέ βασικά κριτήρια: α) τή σαφήνεια καί τόν ρεαλισμό (!) των στόχων, 6) τήν εναρμόνιση (!) τῶν προτεινόμενων ἔργων καί προγραμμάτων μέ τούς στόχους». Δηλαδή, αλίμονο στά ΑΕΙ πού θά τολμήσουν νά διαμορφώσουν διαφορετικές στρατηγικές απόψεις για την έξέλιξη τοῦ πανεπιστημίου.

# Οἱ ἐπιμέρους ἐνέργειες καί δράσεις τῆς μεγάλης παρέμβασης

Τόσο ἡ «Πρόταση τῶν ΑΕΙ» ὅσο καί ἡ «Εἰσήγηση» Κλάδη διαρθρώνονται σέ «Μέτρα» (δέκα Μέτρα) καί ἐπιμέρους «Ἐνέργειες». Θά ἀναφερθῶ σέ ὀρισμένα ἀπό αὐτά, τά ὁποῖα ἀναδεικνύουν τούς ὅρους αὐτῆς τῆς μεγάλης, ὅπως τή χαρακτήρισα, παρέμβασης.

Τό «Μέτρο 1» περιγράφεται ως « Ανοιγμα-Διεύρυνση τῆς Τριτοβάθμιας Έκπαίδευσης» (κατά τήν «Εἰσήγηση») ἤ ως «Διεύρυνση- Έμβάθυνση-Εὐελιξία» (κατά τήν «Πρόταση») καί προβλέπει τίς ἀκόλουθες ἐνέρ-

γειες:

1. Ύποστήριξη τῶν νέων Τμημάτων (περίπου 70 σέ ΑΕΙ καί ΤΕΙ) τά ὁποῖα ἰδρύθηκαν στό πλαίσιο τοῦ Β΄ ΚΠΣ, στά ὁποῖα στηρίζεται ἡ διεύρυνση τῆς τριτοβάθιμας ἐκπαίδευσης, καί γιά τά ὁποῖα τό Γ΄ ΚΠΣ πρέ-

πει νά ἐξασφαλίσει τόσο τήν ὁμαλή χρηματοδότηση τῶν δαπανῶν λειτουργίας τους ὅσο καί τῶν «αὐξημένων ἀναγκῶν ὁλοκλήρωσης (;!) τῶν βασικῶν ὑποδομῶν τους» καθώς καί τήν «ὁμαλή συνέχιση τῆς στελέχωσής τους τόσο σέ κύριο (πρόκειται κυρίως γιά διδακτικό προσωπικό μέ δεκάμηνες συμβάσεις τοῦ Π.Δ.

407!) ὄσο καί σέ λοιπό ἔμψυχο δυναμικό».

Έτσι, χωρίς προγραμματισμό καί ἀντίστοιχη δέσμευση γιά τίς ἀπαραίτητες νέες θέσεις, χωρίς νά διατυπωθεῖ τό ἀπαραίτητο θεσμικό πλαίσιο γιά τό νέο προσωπικό ὅλων τῶν κατηγοριῶν, χωρίς νά ἐξασφαλιστεῖ ἡ προοπτική καί οἱ πηγές χρηματοδότησης τῶν νέων τμημάτων καί κατά τή διάρκεια τοῦ Γ΄ ΚΠΣ, γιά ἀνάγκες πού δέν καλύπτονται ἀπό αὐτό, ὅπως ἡ πρόσληψη μελῶν ΔΕΠ («μή ἐπιλέξιμες δαπάνες» (!) εἶναι ὁ τεχνικός ὅρος), ἀλλά, καί κυρίως, μετά τή λήξη τῶν κοινοτικῶν χρηματοδοτήσεων.

2. Δεύτερη φάση τῆς διεύρυνσης. ᾿Αφορᾶ τήν «ὁλοκλήρωση τῆς διεύρυνσης τῆς τριτοβάθμιας ἐκπαίδευσης, προκειμένου νά ἐπιτευχθεῖ ἡ ἐλεύθερη πρόσβαση τῶν νέων καί ἡ κατάργηση τῶν εἰσαγωγικῶν ἐξετάσεων, μέ τήν ἐξισορρόπηση τῆς προσφορᾶς μέ τή ζήτηση». Κατά τήν «Εἰσήγηση Κλάδη» θά πρέπει κατά κύριο λόγο νά ἐστιαστεῖ στήν ἀνάπτυξη Διατμηματικῶν Προγραμμάτων Σπουδῶν καί τοποθετεῖται χρονι-

κά γιά τά ἔτη 2002 ή 2003 (ναί, ἔτσι!).

Ή ἐμπειρία ἀπό τήν «πρώτη φάση» τῆς διεύρυνσης μέ τήν ἴδρυση νέων τμημάτων μέ τά ἄλυτα προβλήματα πού ἐπέφερε (προσωπικοῦ, θεσμῶν, ὑποδομῆς, ἐξοπλισμῶν) καί τήν ἀνυπαρξία προγραμματισμοῦ καί δεσμεύσεων γιά τήν ἀντιμετώπισή τους ἀπό μέρους τῆς πολιτείας, ἀποτελεῖ ἐξόχως ἀνησυχητική προοπτική γιά τά ἀκόμη μεγαλύτερα προβλήματα πού συνεπάγεται ἡ γενίκευση τῆς διεύρυνσης τῆς τριτοβάθμιας ἐκ-

παίδευσης.

Γιά τήν ἐξέλιξη τῶν σπουδῶν ἡ «Πρόταση» προτείνει τήν εὐελιξία τῶν σπουδῶν πού θά ἐπιτρέπει στούς φοιτητές «νά ἐπιλέξουν τό ἐππαιδευτικό πρόγραμμα πού τούς ταιριάζει καί νά ἀναδείξουν τίς ἰκανότητές τους». Οἱ προτεινόμενες μορφές εἶναι ἡ ὁριζόντια κινητικότητα φοιτητῶν (μετακίνηση τῶν φοιτητῶν ἀπό τμῆμα σέ ἄλλο συγγενές τμῆμα τῆς ἀρεσκείας τους), τό διαφοροποιημένο πτυχίο (παρακολούθηση μαθημάτων, κορμοῦ ἡ ἐπιλογῆς, ἀπό ἄλλο συγγενές τμῆμα μέ ὑποχρέωση ἀναγραφῆς σχετικῆς ἔνδειξης στό πτυχίο) καί τό διατμηματικό πτυχίο (παροχή κοινοῦ διαφοροποιημένου πτυχίου ἀπό δύο ἡ περισσότερα τμήματα).

Αν αὐτοί οἱ θεσμοί ἐφαρμοστοῦν πρίν νά διασφαλιστοῦν οἱ προϋποθέσεις πού θά ἐγγυῶνται τό ἐπιστημονικό περιεχόμενο τοῦ παρεχόμενου πτυχίου, ὁ κίνδυνος, μέ τή γενίκευσή τους, νά πάρουν τή μορφή γενικευμένων Προγραμμάτων Σπουδῶν Ἐπιλογῆς (ΠΣΕ)

θά εἶναι μεγάλος.

Πιστεύουμε ὅτι τὰ ΑΕΙ πού σέβονται τό ρόλο τους πρέπει νὰ ἀπαιτήσουν τήν υἰοθέτηση κανόνων, προϋποθέσεων καί κριτηρίων πού θά διασφαλίζουν τόν

άκαδημαϊκό καί δημόσιο χαρακτήρα, τή στάθμη, τή διωσιμότητα καί τήν άξία τῶν παρεχόμενων σπουδῶν καί τίτλων προκειμένου νά άντιμετωπιστεῖ τό αίτημα γιά διευουμένη τοιτοβάθμια έκπαίδευση. Έπειδή ή πολιτεία, ὅπως φαίνεται τουλάχιστον ἀπό τίς μεσοπρόθεσμες επιλογές της, δέν περιλαμβάνει τέτοια θέματα στίς προτεραιότητές της, είναι άναγκαῖο νά άναπτυχθοῦν τέτοιες πρωτοβουλίες μέσα στά ΑΕΙ.

3. Μεταπτυχιακά προγράμματα σπουδῶν. Ἡ «Εἰσήγηση Κλάδη» ἀναφέρει: «Μετά ἀπό μιά γενικευμένη διαδικασία ποιοτικής άξιολόγησης όλων τῶν λειτουργούντων Προγραμμάτων Μεταπτυχιακῶν Σπουδῶν (ΠΜΣ) θά ἐπιδιωχθεῖ καί ἡ ὀργάνωση ΠΜΣ σέ νέες, στρατηγικής σημασίας γνωστικές περιοχές»— καί μάλιστα ή «Πρόταση» προσθέτει καί τή «διαμόρφωση κανόνων γιά τή συμμετοχή τῶν ἐπιχειρήσεων στή χρημα-

Ή προτεινόμενη (στήν «Πρόταση», όχι στήν «Είσήγηση») συμμετοχή τῶν ἐπιχειρήσεων στή χρηματοδότηση τῶν μεταπτυχιακῶν καθώς καί διαφαινόμενες τάσεις σέ όρισμένα ΑΕΙ (έπιβολή διδάκτρων καί ἄλλων «νεωτερισμῶν») ἐπιβάλλουν νά διευκρινιστεῖ καί νά κατοχυρωθεῖ ὁ δημόσιος καί ἀκαδημαϊκός χαρακτήρας τῶν μεταπτυχιακῶν σπουδῶν. Γιά τίς προτεινόμενες άλλαγές, πρέπει νά παρθοῦν οἱ κατ' ἀρχήν ἀπαραίτητες αποφάσεις καί νά έκτιμηθοῦν οἱ συνέπειές τους γιά τό θεσμό τοῦ πανεπιστημίου. Ἐπίσης, θά πρέπει τά ΑΕΙ νά ἀπαιτήσουν ἀπό τό ΥΠΕΠΘ νά συζητήσει καί νά δεσμευτεῖ γιά τίς ἀπαραίτητες θεσμικές ουθμίσεις πρίν υἰοθετηθοῦν τόσο σημαντικές ἀλλαγές.

Τό «Μέτρο 2» έχει αντικείμενο «Διά βίου εκπαίδευση καί Πανεπιστήμια» καί περιλαμβάνει τίς ἐνέργειες:

1. Ανοιχτό Πανεπιστήμιο, τό οποίο θεωρείται ώς «τό κατ' έξοχή σύστημα διά βίου έκπαίδευσης σέ πανεπιστημιακό ἐπίπεδο, μέσα ἀπό τή χρησιμοποίηση κατά κύριο λόγο τῶν μεθόδων τῆς ἐξ ἀποστάσεως ἐκπαίδευσης καί αποτελεῖ τυπική περίπτωση διατηρούμενης καί συνεχιζόμενης ενέργειας στό Γ΄ ΚΠΣ, μέ στόχο τή συνεχή βελτίωση τῶν μεθόδων του καί ἐπέκταση τῶν έπιστημονικών πεδίων δράσης του».

2. Προγράμματα Σπουδῶν Ἐπιλογῆς (ΠΣΕ), τά όποῖα ώς «συμπληρωματικό σύστημα διά βίου ἐκπαίδευσης ἀποτελοῦν ἐπίσης μιά τυπική περίπτωση διατηρούμενης καί συνεχιζόμενης ἐνέργειας στό Γ΄ ΚΠΣ».

Είναι γνωστή ή έξέλιξη τοῦ θεσμοῦ τῶν ΠΣΕ καί ἡ νομοθετική «άναπροσαρμογή» του, πού ἐπιδλήθηκε γιά νά πάρει τελικά τή μορφή τῆς «διά δίου ἐκπαίδευσης». Παρά τήν «ἀναπροσαρμογή», ή βασική δομή τῶν ΠΣΕ ώς συστήματος σπουδῶν «παράλληλο» μέ τίς κανονικές σπουδές πού παρέχονται σέ ἕνα ΑΕΙ, διατηρεῖται. 'Αναφέρω ενα μόνο χαρακτηριστικό: Γιά τήν ίδρυση ένός ΠΣΕ άρχεῖ ἡ πρόταση μιᾶς ὁμάδας (παρέας) πανεπιστημιακῶν πρός τόν ὑπουργό Παιδείας καί ἡ σύμφωνη γνώμη τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου τοῦ Τμήματος στό όποῖο ἀνήκουν (ἄν ἡ ὁμάδα δέν συμπληρώνει ένδεκάδα (!), τότε ἀπαιτεῖται ἡ γνώμη τῆς Συγκλήτου). Μετά ή όμάδα λειτουργεῖ ώς «παράπλευρο» Τμῆμα, προσλαμβάνει προσωπικό χωρίς τούς κανόνες πού αφοροῦν τά μέλη ΔΕΠ, χοηματοδοτεῖται ἀπό τό ΥΠΕΠΘ προνομιακά, σέ σχέση μέ τό ὑπόλοιπο ἴδρυμα στό όποιο ανήκει και του όποιου χρησιμοποιεί τίς ύποδομές καί τούς έξοπλισμούς, καί ἀναλαμβάνει νά ἐκπαιδεύσει φοιτητές σέ αντικείμενα πού, πλήν έλαχίστων έξαιρέσεων, αποτελοῦν ακρότητες έξειδίκευσης ή απίθανους ύδριδικούς συνδυασμούς είδικοτήτων (μιά απλή ανάγνωση τοῦ καταλόγου τῶν τίτλων τῶν ἐγκεκριμένων ΠΣΕ άρκεῖ). Θεσμούς ὅπως τά ΠΣΕ τά περισσότερα ΑΕΙ τούς ἔχουν δικαίως ἀπορρίψει ἐπειδή δέν πληροῦν τίς ἀκαδημαϊκές προϋποθέσεις πανεπιστημια-

κῆς ἐκπαίδευσης.

Ή ἐπιμονή τοῦ ΥΠΕΠΘ, παρά τίς τόσες ἀντιδράσεις, νά ἀποδίδει στά ΠΣΕ κεντρικό ρόλο στή μεσοπρόθεσμη πολιτική γιά τήν τριτοβάθμια έκπαίδευση καί ή ἐνίσχυσή τους καί μέσω τοῦ Γ΄ ΚΠΣ εἶναι ἀποκαλυπτική τῶν κυρίαρχων ἐπιλογῶν του. Ἡ ὀργάνωση, ή δομή καί ή λειτουργία τῶν ΠΣΕ καθώς καί ή προοπτική γενίκευσής τους αποτελοῦν τήν έγκατάσταση καί λειτουργία μέσα στά ΑΕΙ «παράλληλων καί εὐέλικτων» μηχανισμῶν ἐκπαίδευσης, σέ ἄμεση καί πλήρη έξάρτηση ἀπό τόν ὑπουργό καί συνιστοῦν ἀνατροπή τῆς δομῆς καί τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ χαρακτήρα τῶν σπουδῶν, ὅπως μέχρι τώρα παρέχονται ἀπό τό πανεπιστήμιο, σύμφωνα μέ τά όποῖα τό τμῆμα πού ἔχει τήν εύθύνη ένός έπιστημονικοῦ άντικειμένου έχει καί τήν εὐθύνη τῶν σπουδῶν καί ἐγγυᾶται τή στάθμη, τό πεοιεχόμενο τῶν σπουδῶν καί τό κύρος τῶν παρεχόμενων τίτλων. Κατά τή γνώμη μου, ή έγκατάσταση στά ΑΕΙ τέτοιων θεσμῶν «εὐέλικτων», μέ ἐλάχιστη «ἀδράνεια» απέναντι στίς παρεμβάσεις τοῦ ὑπουργοῦ, σέ σχέση μέ τήν «άδράνεια» τῆς ἀκαδημαϊκῆς λειτουργίας των, αποτελεῖ βασική ἐπιλογή καί στόχο γιά τό ΥΠΕΠΘ. Φαίνεται ὅτι ἐκτιμᾶται πώς ἔτσι θά «περάσει» πιό ἄνετα στά πανεπιστήμια ό προκρούστειος «ἐπανασχεδιασμός» τῆς βασικῆς προπτυχιακῆς ἐκπαίδευσης.

3. Άνάπτυξη ἐναλλακτικῶν πρωτοβουλιῶν διά βίου έκπαίδευσης ἀπό τά ΑΕΙ. Σύμφωνα μέ αὐτή τήν ἐνέργεια, «τά ΑΕΙ θά ενθαρουνθοῦν καί θά ενισχυθοῦν προκειμένου νά αναπτύξουν εναλλακτικά συστήματα διά δίου ἐκπαίδευσης (π.χ. προγράμματα ἐξ ἀποστάσεως ἐκπαίδευσης). Γιά τήν ἐκπαίδευση ἀπό ἀπόσταση στό κείμενο τῆς «Πρότασης» ἀναφέρονται ἐκτός άπό τό Ανοιχτό Πανεπιστήμιο καί «άλλες δομές έκπαίδευσης ἀπό ἀπόσταση» καθώς καί ἡ «θέσπιση

διαδικασιῶν πιστοποίησης».

Καί ὰπό τά δύο κείμενα δέν γίνεται σαφές ποιά θά είναι ή έμπλοκή καί μέ ποιά μορφή τῶν πανεπιστημίων καί ποιές θά είναι οι «ἄλλες δομές ἐκπαίδευσης» καθώς ἐπίσης ἄν ἡ πιστοποίηση τῶν γνώσεων θά εἶναι καί αὐτή ἀρμοδιότητα τῶν ΑΕΙ.

Πρέπει νά όριοθετηθοῦν οἱ διαφορετικές νέες λειτουργίες καί ρόλοι πού ἀναλαμβάνει τό πανεπιστήμιο καί νά θεοπιστοῦν κατάλληλες «ἀσφαλιστικές δικλίδες» γιά νά μήν ἀποβοῦν εἰς βάρος τῆς καθαυτῆς ἀκα-

δημαϊκής λειτουργίας του.

Κατά τή γνώμη μου, εἶναι εὖλογα καί πολύ ἀνησυχητικά τά ἐρωτήματα πού ἀνακύπτουν γιά τό τί θά εἶναι τό πανεπιστήμιο πού θά ἀναπτύσσει ὅλες αὐτές τίς διαφορετικές δραστηριότητες καί λειτουργίες, καθώς ἐπίσης γιά τό ποιά θά εἶναι ἡ σχέση του μέ τό κἰστορικό» πανεπιστήμιο καί ποιές θά εἶναι οἱ συνέπειες αὐτῆς τῆς διεύρυνσης τοῦ ρόλου του. Θά ἐξαιρεθεῖ κανένα ἴδρυμα ἀπό αὐτές τίς «σαρωτικές» ἀλλαγές καί ποιός θά ἀποφασίσει καί πότε κάτι τέτοιο;

Τό «Μέτρο 3» ὰφορᾶ τίς ἐνέργειες «Στρατηγικός σχεδιασμός καί ποιοτική ἀξιολόγηση τῶν ΑΕΙ».

1. Ἡ ἐνέργεια «Στρατηγικός σχεδιασμός στά ΑΕΙ» ἀναφέρεται στήν «κατάρτιση στρατηγικών καί ἐπιχειρησιακών σχεδίων τῶν ΑΕΙ μέ δεκαετή ὀρίζοντα, ἀπό τόν ὁποῖο θά πρέπει νά προκύπτουν ἡ νά αἰτιολογοῦνται πλήρως ὅλα τά προγράμματα καί ἔργα γιά τά ὁποῖα ζητεῖται ἡ χρηματοδότησή τους στό πλαίσιο τοῦ ΕΠΕΑΕΚ-2 (Γ΄ ΚΠΣ). Ἐπίσης, ἀπό τό σχεδιασμό αὐτό θά πρέπει νά ἀπορρέουν καί οἱ προτάσεις τῶν ΑΕΙ γιά τὴν περαιτέρω ἀκαδημαϊκή ἀνάπτυξή τους».

Θά μποροῦσε αὐτή ἡ ἐνέργεια νά λειτουργήσει θετικά, γιατί θά ὼθοῦσε τά ΑΕΙ νά συζητήσουν τή μεσοπρόθεσμη προοπτική τους καί νά ἀντιμετωπίσουν τίς ἐπερχόμενες ἀλλαγές, ἄν, ἀντί ὁ στρατηγικός σχεδιασμός νά ἀποτελεῖ μία ἀπό τίς ἐνέργειες τοῦ Γ΄ ΚΠΣ, ὅπως προτείνεται, ὅλες οἱ προτάσεις τῶν ΑΕΙ ἔπρεπε νά ἀπορρέουν καί νά ἀποτελοῦν μέρος τοῦ δεκαετοῦς

στρατηγικοῦ σχεδιασμοῦ τους.

4. Ἡ ἐνέργεια «Ποιοτική ἀξιολόγηση τῶν πανεπιστημίων» ἀφορᾶ τή «συστηματοποίηση τῆς διαδικασίας ποιοτικῆς ἀξιολόγησης τῶν ΑΕΙ» καί περιλαμβάνει ὡς ἐπιμέρους ἐνέργειες τήν «ποιοτική ἀξιολόγηση καθαυτή τῶν ΑΕΙ συνολικά ἡ μεμονωμένων τμημάτων», τήν «ποιοτική ἀξιολόγηση μεταξύ τμημάτων ἤ/ καί προγραμμάτων σπουδῶν μέ ὁμοειδῆ περιεχόμενα», τήν «ποιοτική ἀξιολόγηση ὅλων τῶν λειτουργούντων Προγραμμάτων Μεταπτυχιακῶν Σπουδῶν» καί, τέλος, τήν «ἀνάπτυξη ἐθνικοῦ συστήματος ἀξιολόγησης».

Αποκαλυπτικά μαλλον των προθέσεων όρισμένων όμάδων μέσα στά ΑΕΙ, μέ ίσχυρή, απ' ὅ,τι φαίνεται, παρουσία στή σύνοδο των πρυτάνεων, είναι καί τά άναφερόμενα στό κείμενο τῆς «Πρότασης» σχετικά μέ τό «Σύστημα 'Αξιολόγησης» γιά «δημοσιοποίηση ἀποτελεσμάτων σέ Ἐτήσια Ἑκθεση, μέ προτάσεις κατάργησης, σύμπτυξης ἤ ἴδρυσης νέων Τμημάτων». Δέν μένει παρά ὁ συνδυασμός ὅλων αὐτῶν μέ τή χρηματοδότηση τῶν Τμημάτων καί τῶν ΑΕΙ γιά νά ὁλοκληρωθεῖ τό μοντέλο. Στό σημεῖο αὐτό, τό ΥΠΕΠΘ ἐμφανίζεται πιό συγκρατημένο (ἴσως ἡ ἐμπειρία τοῦ Δ. Κλάδη νά βοηθάει τό ὑπουργεῖο στό νά ἀποφύγει μιά πρόωρη δημόσια ἔκθεση σέ ἔνα τέτοιο θέμα, οἱ πανεπιστημιακοί ὅμως δέν διστάζουν!).

Τό «Μέτρο 5» ὰφορᾶ τήν «ποιότητα τῆς ἐκπαίδευσης» καί περιλαμβάνει τίς ἀκόλουθες ἐνέργειες.

1. «'Αναβάθμιση τοῦ ἔμψυχου ἐπιστημονικοῦ δυναμικοῦ» (κατά τήν «Εἰσήγηση») ἡ «'Αναβάθμιση λειτουργίας μάχιμων ἐκπαιδευτικῶν μονάδων» (ἐργαστήρια,

σπουδαστήρια...) (κατά τήν «Πρόταση»).

Τόσο στήν «Πρόταση» όσο καί στήν «Εἰσήγηση» ἐκτιμᾶται ὅτι «μέ τή βαθμιαία ἰκανοποίηση τῶν ἀναγκῶν σέ κτιριακές ὑποδομές καί ἐξοπλισμούς, τό πρόβλημα μετατίθεται ήδη πρός τήν πλήρη ἀξιοποίηση αὐτῶν τῶν ὑποδομῶν καί ἐξοπλισμῶν καί τήν ἀποτελεσματική λειτουργία τῶν ἀντίστοιχων ἐκπαιδευτικῶν μονάδων». Μάλιστα, «τό πρόβλημα αὐτό ἔχει πλέον στρατηγική σημασία καί ἡ ἀντιμετώπισή του μέ εὐρείας ἔκτασης Ἐνέργεια ἀποκτᾶ ὑψηλή προτεραιό-

τητα».

Μιά τέτοια ἐκτίμηση, δέβαια, θά πρέπει νά θεωρηθεῖ, ἐπιεικῶς, ὑπερβολικά αἰσιόδοξη καί μάλιστα, ἄν λάβει κανείς ὑπόψη του τίς ἀνάγκες τῆς διευρυμένης τριτοβάθμιας ἐκπαίδευσης, ἐξωπραγματική. Φτάνει όμως νά πάρει χαρακτήρα ἐμπαιγμοῦ, ὅταν τά προγράμματα μέ τά όποῖα προτείνεται νά άντιμετωπιστεῖ τό «στρατηγικής σημασίας πρόβλημα» είναι ή «ἐπιμόρφωση ὑπάρχοντος προσωπικοῦ ὑποστήριξης» καί ἡ «άξιοποίηση μεταπτυχιακῶν φοιτητῶν» (ναί, τόσο στρατηγική είναι ή σημασία του!). Γίνεται μάλιστα κυνισμός, ὅταν γιά τό προσωπικό ὑποστήριξης ἀναφέρεται στήν «Εἰσήγηση Κλάδη» ὅτι «νέες προσλήψεις όμως, στήν κατηγορία αὐτή τοῦ προσωπικοῦ, οὖτε ἀπό τό ΕΠΕΑΕΚ-2 φαίνεται νά υπάρχει πιθανότητα νά χρηματοδοτηθοῦν, οὐτε ἡ έλληνική πολιτεία πρόκειται νά ἐπιτρέψει στό ὁρατό τουλάχιστον μέλλον». Προτείνεται λοιπόν «ὁ ἐμπλουτισμός τοῦ ἔμψυχου δυναμικοῦ πού ἐμπλέκεται στό κάθε μορφῆς ἐκπαιδευτικό ἔργο μέ άξιοποίηση των έν ένεργεία μεταπτυχιακών φοιτητῶν» (ἀπασχόληση μέ ὡριαία ἀντιμισθία). Ἐδῶ ἡ «Πρόταση» δείχνεται πιό γενναιόδωρη προσθέτοντας καί τή «μερική ἀπασχόληση νέων ἐπιστημόνων»!

Νομίζουμε ὅτι οὕτε ἡ ἐπιμόρφωση, θεμιτή, τοῦ ὑπάρχοντος προσωπικοῦ οὕτε ἡ μερική ἀπασχόληση νέων ἐπιστημόνων, πού θά πρέπει νά ἀποτραπεῖ, μποροῦν νά ἀποτελέσουν λύσεις γιά νά καλυφθεῖ ἡ διευρυμένη λειτουργία τῶν ΑΕΙ. Τά πανεπιστήμια δέν μποροῦν νά στηρίζονται σέ νέους ἐπιστήμονες πού θά ἀπασχολοῦνται κάποιες ὡρες στό πανεπιστήμιο, κάποιες ὡρες σέ κάποιο φροντιστήριο κλπ. Οὕτε δέδαια μέ τέτοιες ἰδέες ἀντιμετωπίζεται τό θέμα «ἀνεργία νέων ἐπιστημόνων». Αὐτό πού χρειάζεται εἶναι ἡ προσέλκυση νέων ἐπιστημόνων στίς κατώτερες καθηγητικές δαθμίδες καί ὅχι «ἐπιστήμονες μέ δελτίο παροχῆς ὑπηξεσιῶν».

Ένῶ σχεδιάζεται ἡ γενίκευση τῆς τριτοβάθμιας ἐκπαίδευσης, δηλώνεται ὅτι νέες θέσεις ΔΕΠ, νέων ἐπιστημόνων καί προσωπικοῦ ὑποστήριξης πρακτικά δέν θά ὑπάρξουν καί ὅτι οὖτε ἀπό τούς πόρους τοῦ Γ΄ ΚΠΣ θά μποροῦσαν νά καλυφθοῦν (οὕτως ἡ ἄλλως θά ἦταν περιορισμένης διάρκειας). Αὐτό καθιστᾶ τό ὅλο ἐγχείρημα ἀδιέξοδο καί ὁδηγεῖ ἀναπόφευκτα στήν

ύποβάθμιση τῶν «γενικευμένων» πανεπιστημιακῶν σπουδῶν. Κάνει δέ ἐπιτακτική τήν ἀνάγκη τά πανεπιστήμια νά ἀρθρώσουν ἔναν διαφορετικό «ὑπεύθυνο» (σέ ἀντίθεση μέ τήν πολιτεία) λόγο, ἀντί νά σπεύδουν μέ τήν «Πρόταση τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ» νά υἰοθετοῦν, ἐν ἀναμονῆ τῶν ὄντως ὑψηλῶν χρηματοδοτήσεων, ἀδιαμαρτύρητα τέτοιες ἐπιλογές.

Πρέπει νά διατυπωθοῦν τά ἀπαραίτητα χρονοδιαγράμματα κάλυψης ἀναγκῶν σέ ὑποδομές, ἐξοπλισμούς καί προσωπικό καθώς καί οἱ ἀπαραίτητες θεσμικές ρυθμίσεις καί νά ἀπαιτηθεῖ ἀπό τό ΥΠΕΠΘ νά δεσμευτεῖ ἐπί αὐτῶν παράλληλα μέ τή διαπραγμάτευση τῶν

ὄρων γιά τό Γ΄ ΚΠΣ.

5. «Νέες μέθοδοι διδασκαλίας και μάθησης». Στήν ενέργεια αὐτή ὑπάγεται και ἡ «ἀναμόρφωση τοῦ συστήματος συγγραμμάτων» γιά τήν ὁποία ἡ «Πρόταση» ἀναφέρεται σέ: «οἰκονομικές και θεσμικές προϋποθέσεις γιά τή μετάβαση ἀπό τό ἕνα δωρεάν σύγγραμμα σέ σύστημα δωρεάν σημειώσεων (ὁδηγούς μελέτης) και

πολλαπλής δανειστικής διδλιογραφίας».

Είναι ύπερώριμο ἀκαδημαϊκό αίτημα ἡ ὑπέρβαση τοῦ μοναδικοῦ συγγράμματος καί ἡ χρήση τῆς πολλαπλης διδλιογραφίας, όμως δέν πρέπει νά χρησιμοποιεῖται ώς μέσο γιά τή «σιωπηρή» κατάργηση τοῦ δωρεάν συγγράμματος, δηλαδή είς βάρος τῶν φοιτητῶν. Θά ἔχουμε μετάβαση ἀπό τό καθεστώς ὅπου ἡ δωρεάν διανομή ἐπέβαλε τό μοναδικό σύγγραμμα στό καθεστώς έκεινο όπου ή υπέρβαση του μοναδικού συγγράμματος θά καταργήσει τή δωρεάν διανομή συγγραμμάτων; Βέβαια πρέπει νά βρεθοῦν τρόποι «έκλογίκευσης» καί περιορισμοῦ τῆς τεράστιας σπατάλης πού σήμερα γίνεται στό ὄνομα τῆς δωρεάν διανομῆς συγγραμμάτων. Ἐπίσης, ἀκόμη καί στά ΑΕΙ πού ύλοποιοῦν κάποιο πρόγραμμα «πολλαπλῆς διδλιογραφίας» μέσω τοῦ ΕΠΕΑΚ-1 (Β΄ ΚΠΣ), δέν είναι «δανειστικοῦ τύπου», ὅπως θά ἔπρεπε. Καί ἀκόμη, ὁ τρόπος πού «εἰσάγεται» ὁ «ὁδηγός μελέτης» μᾶλλον ὑπονομεύει μιά ἀκαδημαϊκά σωστή πρόταση γιά τήν είσαγωγή τῶν πολλαπλῶν πηγῶν στή μελέτη τῶν φοιτητῶν μας.

Τό «Μέτρο 6» ἀναφέρεται στήν «Πανεπιστημιακή ἔρευνα» με ἐπιμέρους ἐνέργεια γιά τήν «Ἐνίσχυση τῆς

δασικής έρευνας».

Οἱ έξελίξεις σέ θεσμούς καί πολιτική ἔρευνας τόσο στήν Εὐρώπη (5ο Πρόγραμμα-πλαίσιο γιά τήν ἔρευνα καί τήν τεχνολογία) ὄσο καί στήν Έλλάδα (Γενική Γραμματεία Ἔρευνας καί Τεχνολογίας, πρόσφατη προκήρυξη ἐθνικοῦ ΠΕΝΕΔ), πού ἀποκλείουν τήν ἐνίσχυση τῆς βασικῆς ἔρευνας, κάνουν ἐπιτακτική τήν ἀνάγκη ἐνίσχυσής της, τουλάχιστον σέ ἐθνικό ἐπίπεδο, δυστυχῶς, ὅμως, δέν κάνουν πειστικά τά ἀναφερόμενα στήν «Εἰσήγηση Κλάδη».

Πρέπει νά ἀναδιατυπωθοῦν, ἀνεξάρτητα ἀπό τό Γ΄ ΚΠΣ, οἱ ἐθνικοί στόχοι γιά τήν ἔρευνα ὥστε νά προβλέπεται ἡ ἐνίσχυση καί τῆς βασικῆς ἔρευνας. Καί ἐπειδή σέ πρόσφατο δεῖγμα γιά τίς ἀπόψεις τῆς πολιτείας, τό ΠΕΝΕΔ 1999, δέν προβλέπεται χρηματοδότηση τῆς βασικῆς ἔρευνας ἄν καί Π(ρόγραμμα) Ε(νίσχυσης) Ν(έου) Ε(ρευνητικοῦ) Δ(ὑναμικοῦ), θά πρέπει τά ΑΕΙ καί οἱ ἐρευνητικοἱ φορεῖς νά ἀναλάβουν τήν πρωτοβουλία.

Στίς ἐπιμέρους ἐνέργειες ἀναφέρονται καί τά «Ἐθνικά ἤ /καί πανεπιστημιακά ἰνστιτοῦτα (ΕΠΙ). Ἡ ἀρνητική ἐμπειρία ἀπό τή λειτουργία στό ΕΜΠ ἐνός ΕΠΙ μέ εὐρύτατη δραστηριότητα κάνει ἀναγκαία τή θέσπιση κανόνων πού θά διασφαλίζουν τή διαφάνεια καί τόν ἀκαδημαϊκό ἔλεγχο καί θά ἀποτρέπουν τήν ἀνταγωνιστική πρός τά ΑΕΙ λειτουργία τῶν ἰνστιτούτων ἤ τήν ὑπερβολική εἰς βάρος τῶν ΑΕΙ διόγκωσή τους.

Τό «Μέτρο 9» αναφέρεται σέ «Ύποδομές καί έξο-

πλισμούς» καί περιλαμβάνει τίς ἐνέργειες:

1. Όλοκλήρωση ὑποδομῶν-ἀναβάθμιση ἐξοπλισμῶν ἡ ὁποία ἀφορᾶ τήν «κτιριακή ὑποδομή καί τούς μεγάλους ἐξοπλισμούς γιά τήν κάλυψη τῶν διαρκῶς αὐξανόμενων ἀναγκῶν τῆς διευρυνόμενης τριτοβάθμιας ἐππαίδευσης». "Οπως ἡδη ἔχει ἀναφερθεῖ, σύμφωνα μέ τήν «Εἰσήγηση» καί τήν «Πρόταση»: «Εἰναι πιθανό ὁ κρατικός προϋπολογισμός νά μήν μπορεῖ, πέραν τῶν ἐπενδύσεων ρουτίνας, νά ἀναλάβει καί μαζικές ἐπενδύσεις ὑποδομῆς. Καί εἶναι ἀκόμα περισσότερο πιθανό ὅτι τά ΑΕΙ δέν θά μποροῦν νά καλύψουν τίς ἀνάγκες αὐτές ἀπό δικούς τους πόρους. Έτσι, τό ΕΠΕΑΕΚ-2 εἶναι ἡ τελευταία ἴσως εὐκαιρία γιά τά ΑΕΙ νά ὁλοκληρώσουν τίς ἀναγκαῖες ἤ/και ἐπιθυμητές ὑποδομές».

Έπειδή εἶναι μᾶλλον αὐτονόητο ὅτι οἱ πόροι δέν ἐπαρκοῦν γιά μιά τόσο εὐρείας κλίμακας παρέμβαση στήν τριτοβάθμια ἐκπαίδευση, προτείνεται ὡς παραμυθία «γιά τήν ταχεία ὁλοκλήρωση ὑποδομῶν καί ἐξοπλισμῶν, ἡ δυνατότητα ἐγγυημένου δανεισμοῦ ἀπό τήν Εὐρωπαϊκή Τράπεζα ἡ ἀπό ἄλλους τραπεζικούς ὁμίλους, μέ ἐγγύηση τοῦ κράτους γιά τήν πληρωμή τῶν τοκοχρεολυσίων μέσω τοῦ ΕΠΕΑΕΚ-2 καί στή συνέχεια μέσω τοῦ προγράμματος δημοσίων ἐπενδύσεων».

Αὐτή ἡ «διέξοδος», ἀντί να καθησυχάζει για τήν έξεύρεση πόρων, ἐμπνέει ἀνησυχίες για τούς κινδύνους καί τίς ἐπιπτώσεις τέτοιων ἐπιλογῶν καί γεννᾶ ἐρωτηματικά για τήν ἀναγκαιότητά τους.

Ή προοπτική δημόσιων πανεπιστημίων «χρεωμένων» στήν Εὐρωπαϊκή Τράπεζα ή σέ ἄλλους τραπεζικούς

είναι έφιαλτική.

"Αν ὄντως οἱ πόροι τοῦ ΕΠΕΑΕΚ-2 εἶναι οἱ μονα-δικοί σημαντικοί γιά τά ἐπόμενα χρόνια καί ἀφοροῦν κυρίως τή διευρυνόμενη ἐκπαίδευση, τότε εἶναι ἀναγκαῖο νά διατυπωθοῦν ἀπό τά ΑΕΙ οἱ ἐπιλογές γιά τίς ὑποδομές καί τούς μεγάλους ἐξοπλισμούς τῆς ἐπόμενης δεκαετίας, ἀνεξάρτητα ἀπό τό Γ΄ ΚΠΣ, καί ἀφοῦ ἀναδειχτεῖ ἡ ἀδυναμία κάλυψης τῶν ἀναγκῶν ἀπό αὐτούς τούς «μοναδικούς πόρους», θά ἔπρεπε νά ἀπαιτηθεῖ ἀπό τήν πολιτεία νά ἀναγνωρίσει τό πρό-βλημα καί νά δεσμευτεῖ γιά τούς τρόπους μέ τούς ὁποίους θά ἐξασφαλίσει τή συνέχεια τῆς λειτουργίας

καί τήν ἀνάπτυξη τοῦ δημόσιου πανεπιστημίου. Έκτός καί ἄν ἡ πολιτεία μεριμνήσει θέτοντας προϋπόθεση γιά τή χρηματοδότηση υποδομῶν καί εξοπλισμῶν τή σύναψη τραπεζικῶν δανείων.

2. Επέκταση-έκσυγχρονισμός-λειτουργία βασικῶν ὑποδομῶν. Αφορᾶ τίς Βιβλιοθῆκες, τά Δίκτυα-Τηλεμα-

τική καί τά Κέντρα Πληροφορικῆς.

Γιά τά ἔργα αὐτά θά πρέπει, ἀφοῦ προηγηθεῖ ἀπολογισμός, νά γίνει ὀρθολογικός σχεδιασμός τῆς μελλοντιχής λειτουργίας τους, ώστε νά μήν εξελιχθοῦν σέ «καταδόθοες» πολύτιμων γιά τή λειτουργία τῶν ΑΕΙ πόρων.

Εἰδικότερα γιά τά «Δίκτυα-Τηλεματική», εἶναι ἀναγκαῖο νά θεσμοθετηθοῦν κανόνες πού ὁριοθετοῦν τίς δραστηριότητές τους καί διασφαλίζουν τή διαφάνεια, τόν ακαδημαϊκό έλεγχο καί τή δεοντολογία (απόρρητο τῶν ἐπικοινωνιῶν, ἐπιτρεπτές καί μή παρεχόμενες

ύπηρεσίες κλπ).

Τό «Μέτρο 10» αναφέρεται ως Διοικητικός έκσυγχρονισμός τοῦ συστήματος τῆς πανεπιστημιακῆς έκπαίδευσης («Εἰσήγηση Κλάδη») ἤ Θεσμικές μεταρ-

ουθμίσεις («Ποόταση»).

Είναι ἀποκαλυπτικό τῶν προθέσεων τοῦ ΥΠΕΠΘ ότι, ἐνῶ στήν «Πρόταση τῶν AEI» ἀναφέρονται κάποιες θεσμικές ουθμίσεις γιά τή λειτουργία τῶν ΑΕΙ, ή «Εισήγηση Κλάδη» αναφέρεται αποκλειστικά στόν διοικητικό έκσυγχρονισμό. Φαίνεται ὅτι μᾶλλον τό ΥΠΕΠΘ δέν προτίθεται νά δεσμευτεῖ σέ θέματα θεσμικῶν ουθμίσεων παράλληλα μέ τή διαπραγμάτευση τοῦ Γ΄ ΚΠΣ.

Εἶναι ἐπιτακτική ἡ ἀνάγκη νά σχεδιαστοῦν οἱ θεσμικοί κανόνες γιά τή νέα λειτουργία τῶν ΑΕΙ. Χωρίς αὐτούς τούς κανόνες ὅλες αὐτές οἱ παρεμβάσεις στήν τριτοβάθμια έκπαίδευση θά όδηγήσουν στήν αποδιοργάνωση καί τήν υποβάθμιση τοῦ Πανεπιστημίου.

Τέλος, πρέπει νά επισημανθεῖ ὅτι πουθενά στά κείμενα τῆς «Πρότασης» καί τῆς «Εἰσήγησης» δέν γίνεται μνεία ένεργειῶν πού στοχεύουν στήν ενίσχυση τῆς παραγωγῆς πολιτισμοῦ καί τῆς ποιότητας ζωῆς στά πανεπιστήμια.

### Συμπερασματικά

Συμπερασματικά συνοψίζω τίς βασικές ἐπισημάνσεις, τούς κινδύνους από τίς διαφαινόμενες συνέπειες καί κάποιες προτάσεις πού ἀφοροῦν τήν «ἔνταξη τῶν πανεπιστημίων στό Γ΄ Κοινοτικό Πλαίσιο Στήριξης». Τόσο ή «Πρόταση τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ» ὅσο καί ἡ «Εισήγηση Κλάδη» συνιστοῦν μιά συνολική παρέμβαση στή φυσιογνωμία, στόν ακαδημαϊκό καί στόν δημόσιο χαρακτήρα τῶν πανεπιστημίων, παρέμβαση ἡ όποία, αν τά πανεπιστήμια δέν αντιδράσουν, θά όδηγήσει στήν αποδόμησή τους. Ένῶ σχεδιάζεται ή γενίκευση τῆς τριτοβάθμιας ἐκπαίδευσης, δηλώνεται ὅτι νέες θέσεις ΔΕΠ, νέων επιστημόνων καί προσωπικοῦ ύποστήριξης πρακτικά δέ θά ὑπάρξουν καί ὅτι οὕτε άπό τούς πόρους τοῦ Γ΄ ΚΠΣ θά μποροῦσαν νά καλυφθοῦν (οὕτως ἤ ἄλλως θά ἦταν περιορισμένης διάρκειας). Έπειδή αὐτό όδηγεῖ ἀναπόφευκτα στήν ὑποβάθμιση τῶν «γενικευμένων» πανεπιστημιακῶν σπουδῶν, είναι ἐπιτακτική ἡ ἀνάγκη νά ἀρθρωθεῖ ὁ διαφορετικός, «ὑπεύθυνος» (σέ ἀντίθεση μέ τήν πολιτεία) λόγος τῶν ΑΕΙ, ἀντί αὐτά διά τῆς συνόδου τῶν πρυτάνεων νά σπεύδουν, μέ τήν «Πρόταση τῶν ΑΕΙ γιά τό Γ΄ ΚΠΣ» νά ὑἰοθετοῦν, ἐν ἀναμονή τῆς, σημαντικῆς δεδαίως, χρηματοδότησης, χωρίς οὐσιαστικό ἀντίλογο, τέτοιες ἐπιλογές.

Έλπίζοντας ὅτι ἡ προϊούσα ἀποδιοργάνωση τῆς συλλογικότητας στό πανεπιστήμιο δέν έχει ακόμη φτάσει σέ μή αντιστρεπτά επίπεδα, τόλμησα νά διατυπώσω καί κάποιες προτάσεις, όρισμένες από τίς όποῖες ἐπα-

1. Ποοκειμένου νά άντιμετωπιστεῖ τό αἴτημα γιά διευουμένη τοιτοβάθμια έκπαίδευση, ποέπει τά ΑΕΙ πού σέβονται τό ρόλο τους νά διατυπώσουν καί νά απαιτήσουν τήν υίοθέτηση κανόνων, προϋποθέσεων καί κριτηρίων πού θά διασφαλίζουν τόν ακαδημαϊκό καί δημόσιο χαρακτήρα, τή στάθμη, τή διωσιμότητα καί την άξία τῶν παρεχόμενων οπουδῶν καί τίτλων. Διαφορετικά, έτσι ὅπως τώρα ἐπιχειρεῖται, ἡ διεύρυνση τῆς τριτοβάθμιας ἐχπαίδευσης θά ὁδηγήσει ἀναπόφευκτα στήν αποδόμηση τοῦ πανεπιστημίου.

2. Τά Προγράμματα Σπουδῶν Ἐπιλογῆς στά ὁποῖα έμμένει τό ΥΠΕΠΘ, παρά τήν κριτική καί ἀπόρριψη, καθώς καί ή προτεινόμενη (ἀπό τήν «Πρόταση τῶν AEI») «εὐελιξία» τῶν πανεπιστημιακῶν σπουδῶν καί ή προοπτική γενίκευσής της συνιστοῦν ἀνατροπή τῆς δομής καί τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ χαρακτήρα τῶν οπουδῶν, όπως μέχρι τώρα παρέχονται από τό Πανεπιστήμιο, σύμφωνα μέ τά όποῖα τό τμῆμα πού ἔχει τήν εὐθύνη ένός επιστημονιχοῦ αντιχειμένου έχει καί τήν εὐθύνη τῶν σπουδῶν καί ἐγγυᾶται τή στάθμη, τό περιεχόμενο τῶν σπουδῶν καί τό κύρος τῶν παρεχόμενων τίτλων. Τά πανεπιστήμια πρέπει νά έξακολουθήσουν νά απορρίπτουν αὐτόν τό θεσμό.

3. Η τόσο στενή καί πολλαπλή έπαφή τοῦ πανεπιστημίου μέ τήν αγορά έργασίας καί ή προσαρμογή τοῦ σ' αὐτή καθώς καί ἡ σέ εὐρεία πλέον κλίμακα ἀνάπτυξη δραστηριοτήτων «ιδιωτικοοικονομικοῦ χαρακτήρα» έγκυμονοῦν κινδύνους άλλοτρίωσής του. Γί' αὐτό:

Πρέπει νά όριοθετηθοῦν οἱ διαφορετικές νέες λειτουργίες και ρόλοι πού αναλαμβάνει τό Πανεπιστήμιο καί νά θεσπιστοῦν κατάλληλες «ἀσφαλιστικές δικλίδες» ὤστε νά μήν ἀποβοῦν εἰς βάρος τῆς καθαυτό

άχαδημαϊχῆς λειτουργίας του.

4. Πρέπει νά ἀναδιατυπωθοῦν, ἀνεξάρτητα ἀπό τό Γ΄ ΚΠΣ, οι έθνικοί στόχοι γιά τήν ἔφευνα ὥστε νά ένισχύεται καί ή βασική έρευνα πού τώρα αποκλείεται καί από τά εὐρωπαϊκά καί από έλληνικά προγράμματα. Καί ἐπειδή σέ πρόσφατο δεῖγμα γιά τίς ἐπιλογές τῆς πολιτείας, τό ΠΕΝΕΔ 1999, δέν προβλέπεται χρηματοδότηση τῆς βασικῆς ἔρευνας ἄν καί Πρόγραμμα Ένίσχυσης Νέου Έρευνητικοῦ Δυναμικοῦ, θά πρέπει τά ΑΕΙ καί οι έρευνητικοί φορεῖς νά ἀναλάβουν τήν πρωτοβουλία.

Κάποιες ἰδέες γιά να περιοριστεῖ ὁ κίνδυνος ἡ «ἔνταξη τῶν ΑΕΙ στό Γ΄ ΚΠΣ» να ὁδηγήσει στήν άποδόμηση τοῦ Πανεπιστημίου εἶναι οἱ ἀκόλουθες:

5. Αν όντως, όπως δηλώνεται, οι πόροι τοῦ Ε-ΠΕΑΕΚ-2 εἶναι οἱ μοναδικοί σημαντικοί γιά τά ἐπόμενα χρόνια καί ἀφοροῦν κυρίως τή διευρυνόμενη εκπαίδευση, τότε είναι αναγκαῖο τό κάθε ΑΕΙ να καταστρώσει ένα «στρατηγικό σχέδιο» δεκαετοῦς διάρκειας (συγγνώμη γιά τό συνειρμό μέ τά πάλαι ποτέ «πλάνα»), ἀνεξάρτητα ἀπό τό Γ΄ ΚΠΣ, στό ὁποῖο νά διατυπωθοῦν τά ἀπαραίτητα χρονοδιαγράμματα κάλυψης αναγκῶν σέ ὑποδομές, ἐξοπλισμούς καί προσωπικό καθώς καί οἱ ἀπαραίτητες θεσμικές ουθμίσεις καί, άφοῦ ἀναδειχτεῖ ἡ ἀδυναμία κάλυψης τῶν ἀναγκῶν από αὐτούς τούς «μοναδικούς πόρους», νά απαιτηθεῖ από τό ΥΠΕΠΘ να δεσμευτεῖ για τούς τρόπους μέ τούς όποίους θά έξασφαλίσει τή συνέχεια τῆς λειτουργίας καί τήν ἀνάπτυξη τῶν δημόσιων πανεπιστημίων.

6. Κατά τή σύνταξη τῶν «στρατηγικῶν σχεδίων» δεκαετούς διάρκειας τῶν ΑΕΙ πρέπει νά λαμβάνεται ύπόψη έκτός από τα δεδομένα τοῦ γενικοῦ σχεδιασμοῦ τῆς κυβέρνησης καί τό γεγονός ὅτι δημόσια πανεπιστήμια πρέπει νά ὑπάρχουν καί νά ἐξελίσσονται ἀνεξάρτητα ἀπό τήν ὕπαρξη ή μή τῶν πάσης φύσεως πακέτων. Γιατί ἄν, στά χρόνια πού ἔρχονται, αποδειχθεῖ ότι ή αποδόμηση τοῦ Πανεπιστημίου, πού σήμερα έπιχειφεῖται μέσω τῶν ΚΠΣ, ἦταν μιά λανθασμένη ἐπιλογή, δέν θά είναι δυνατή ή ανασύστασή του.

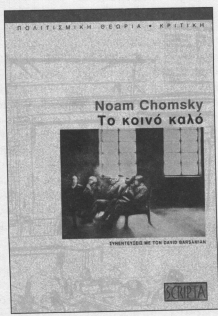
7. Πρέπει νά ἀπαιτηθεῖ ἀπό τό ΥΠΕΠΘ ὅλες οἰ προτάσεις τῶν ΑΕΙ γιά ἔνταξη στό Γ΄ ΚΠΣ νά ἀπορρέουν καί νά αποτελοῦν μέρος τοῦ δεκαετοῦς «στρατηγικοῦ σχεδιασμοῦ» τους. Καί ἡ διαπραγμάτευση τοῦ Γ΄ ΚΠΣ νά γίνει στό πλαίσιο αὐτῶν τῶν σχεδίων.

8. Γιά τή χρηματοδότηση τῶν μεγάλων ὑποδομῶν σέ κτίρια καί έξοπλισμούς πρέπει νά αποκλειστεῖ ὁ προτεινόμενος δανεισμός από τήν Ευρωπαϊκή Τράπεζα ή άπό άλλους τραπεζικούς όμίλους, ώστε νά άποτραπεί ή έφιαλτική προοπτική δημόσιων πανεπιστημίων

«χρεωμένων» σέ τράπεζες.

Στήν κρίσιμη αὐτή γιά τήν τριτοβάθμια ἐκπαίδευση περίοδο, η πρόκληση συνίσταται στό ἄν ὑπάρχουν σήμερα στό έλληνικό Πανεπιστήμιο οι προϋποθέσεις νά άναπτυχθοῦν οἱ κατάλληλες καί ἐπαρκεῖς ἐκεῖνες πρωτοβουλίες οι οποῖες, χωρίς νά χρεώνονται συλλήβδην τά τοῦ έλληνικοῦ «ἰστορικοῦ» πανεπιστημίου, νά εἶναι σέ θέση, χωρίς λαϊκισμούς, νά αναδείξουν τόν αμεσο κίνδυνο ἀποδόμησής του καί νά ὑπερασπιστοῦν τόν άκαδημαϊκό καί δημόσιο χαρακτήρα του.

KPITIKH ΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΗ ΘEΩPIA



### **NOAM CHOMSKY** ΤΟ ΚΟΙΝΟ ΚΑΛΟ

Μια διεισδυτική ματιά σε θέματα παγκοσμίου ενδιαφέροντος από τον συγγραφέα που οι New York Times αποκάλεσαν «ο σπουδαιότερος, κατά πάσα πιθανότητα, εν ζωή διανοούμενος».

Αποσπάσματα από τις συνεντεύξεις του βιβλίου:

«Ο Αριστοτέλης θεωρούσε δεδομένο ότι η δημοκρατία πρέπει να είναι πλήρως συμμετοχική (με μερικές αξιοσημείωτες εξαιρέσεις, τις γυναίκες και τους σκλάβους ας πούμε) και ότι πρέπει να αποβλέπει στο κοινό καλό. Για να το πετύχει, οφείλει να εξασφαλίζει σχετική ισότητα, "λεγογισμένη και επαρκή ιδιοκτησία" και "διαρκή ευημερία" για τον καθένα».

«Ο James Madison πίστευε ότι πρωταρχικός σκοπός της κυβέρνησης είναι "να προστατέψει τη μειονότητα των βαθύπλουτων εναντίον της πλειοψηφίας". Όπως αρεσκόταν να το θέτει ο συνάδελφός του John Jay: "εκείνοι στους οποίους ανήκει η χώρα, οφείλουν να τη κυβερνούν"».

«Οι συζητήσεις περί μορατόριουμ χρεών δεν είναι στην ουσία το κύριο θέμα. Αν οι πλούσιοι της Βραζιλίας δεν είχαν αφεθεί ανεξέλεγκτοι, η Βραζιλία δεν θα είχε εξαρχής χρέος. Ας δώσουν πίσω τα λεφτά αυτοί που τα δανείστηκαν. Κανενός άλλου δεν είναι το πρόβλημα».



ΑΣΚΛΗΠΙΟΥ 10 106 80 ΑΘΗΝΑ ΤΗΛ: 3616 528 FAX: 3616 529

# ΤΟ ΧΡΥΣΟ ΜΕΤΑΛΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑΣ

τοῦ Βασίλη Ζουναλῆ

χώρα βρίσκεται ένα δημα πρίν ἀπό τήν πλήοη ένταξη στήν ΟΝΕ. Όλοι, σχεδόν, συγχαίρουν τήν έλληνική οἰκονομία γιά τίς ἐπιδόσεις της. Οἱ ἀξιωματοῦχοι τῆς Ε.Ε. δέν φείδονται φιλοφρονήσεων γιά τήν οἰκονομία μας, εὐκαιρίας δοθείσης. Ακόμη καί ὁ πλανητάρχης, μόλις τοῦ δόθηκε ἡ εὐκαιρία κατά τήν 24ωρη παραμονή του στή χώρα μας, εἶπε κι αὐτός τά δικά του καλά λόγια: «"Αν ὑπῆρχαν χουσά όλυμπιακά μετάλλια γιά τήν οἰκονομία, ή έλληνική θά ἔπρεπε νά πάρει ἕνα». Σπουδαῖο αὐτό τό δῶρο τοῦ Κλίντον πρός τήν κυβέρνηση Σημίτη. Ή άντιπολίτευση είτε κατάπιε τή γλώσσα της άναλισκόμενη στά πυροτεχνήματα τῆς «σκανδαλολογίας» (ΝΔ), είτε φωνασκεί σέ ἐπιδείξεις «άνυποχώρητης προβολής τοῦ λαϊκοῦ φρονήματος καί ὑπεράσπισης τῶν λαϊκῶν συμφερόντων» έρήμην τοῦ λαοῦ (ΚΚΕ καί οἱ οὐρές του), είτε θέλει άλλά δέν μπορεί γιατί βρίσκεται «άλλοῦ», ἐκτός τόπου καί χρόνου (Συνασπισμός καί λοιπές δυνάμεις).

Ή σημερινή εὐτυχία τῆς ἐγχώριας οἰκονομίας δέν έχει ιστορικό προηγούμενο, φαντάζει μοναδική. Οί άντίπαλοι τῆς κυβέρνησης εἶναι παγιδευμένοι στό κλίμα πού ἐπικρατεῖ. Γιά νά πιάσει τόπο ὁ ἀντιπολευτικός τους λόγος εἶναι ἀναγκασμένοι νά καταβάλουν καί τά διόδια άναγνώρισης κάποιων, έστω, οίκονομικῶν ἐπιτυχιῶν τῆς κυβέρνησης. Λένε καί γράφουν, παραδείγματος χάριν, ὅτι «ναί μέν ἔδειξε δείγματα καλῆς οἰκονομικῆς διαχείρισης ὁ κ. Σημίτης, ἀλλά δέν έχει ἐπιδείξει δείγματα ἰσχυρῆς διακυβέρνησης σέ κρίσιμα έξωτερικά θέματα», ή «μέτριος ἕως καλός διαχειριστής, άλλά έμεῖς εἴμαστε καλύτεροι» καί λοιπά συναφῆ. Ώς διαχειριστές, ὡς λογιστές, ὡς οἰκονομολόγοι, οί κυβερνήτες μας τό έχουν πάρει τό μετάλλιο. Κι αὐτό τούς ἀρκεῖ γιά τήν ὥρα ποιός περιμένει, ἄλλωστε, «ἰσχυρή διακυδέρνηση» στά λοιπά μέτωπα, στή σκιά τῆς «νέας τάξης πραγμάτων»;

Ποιός περίμενε πρίν ἀπό δέκα χρόνια, πρίν ἀπό πέ-

ντε χρόνια, ὅτι ἡ ἐλληνική οἰκονομία θά εἰσέπραττε τόσα συγχαρητήρια; Ἡ «ψωροκώσταινα» τοῦ παρελθόντος φουσκώνει σήμερα σάν διάνος μέ τό «χρυσό μετάλλιο» τῆς οἰκονομίας στό στῆθος, λοιδορώντας τίς ἀριστερές μεγαλοστομίες ὡς ἀναχρονισμούς. Πρόκειται γιά «θαῦμα»; Ἐξαρτᾶται ἀπό τό τί ἐννοεῖ κανείς μέ τή λέξη «θαῦμα». Ἐν πάση περιπτώσει, πρόκειται γιά ἔνα εἶδος θαύματος πού τό ἀληθινό του ὄνομα εἶναι γεγονική συντυχία, συγκυρία ἀστάθμητων συναντήσεων μέ εὐνοϊκά οἰκονομικά ἀποτελέσματα, συντυχία «ἀρετῆς» κυδερνητῶν καί λοιπῶν οἰκονομικῶν παραγόντων ἀλλά καί «τύχης», virtus et fortuna πού ἔλεγε κι ὁ ἄλλος.

Δέν θά διηγηθοῦμε τήν ἱστορία τῶν γεγονότων αὐτῆς τῆς συντυχίας. Θά ποῦμε μόνον ὅτι ἡ κυβέρνηση Σημίτη, πού «κέρδισε» τό στοίχημα τῆς ΟΝΕ καί τῆς οἰκονομίας, ὀφείλει πάραυτα νά ἀποδώσει τό «χρυσό μετάλλιο» στόν ἀδιαφιλονίκητο πρωταγωνιστή αὐτῆς τῆς ἐπιτυχίας, στό Χρηματιστήριο ᾿Αξιῶν ᾿Αθηνῶν (ΧΑΑ): τό «χρυσό μετάλλιο» ἀνήκει στή Σοφοκλέους!

Όλες οι προσπάθειες «ἐκσυγχρονισμοῦ» τῆς ἑλληνικῆς οἰκονομίας, ἡ δημοσιονομική εὐταξία, ἡ λιτότητα μισθων/ήμερομισθίων καί παροχών τοῦ ψυχορραγοῦντος «κράτους προνοίας» (μάλιστα, απονομή βραβείου γιά τήν ἐπιδολή λιτότητας!), ἡ ἀπόσυρση τοῦ κράτους από τίς ὅποιες ἐπιχειρηματικές δραστηριότητες τοῦ παρελθόντος, ή προϊούσα ίδιωτικοποίηση, ή «άπελευθέρωση τῶν δημιουργικῶν ἐπιχειρηματικῶν δυνάμεων τοῦ τόπου» πού δοξολογεῖται πιά χωρίς ἐπιφυλάξεις ώς «ή καλύτερη προϋπόθεση γιά τήν έξασφάλιση μακροχρόνιας ανάπτυξης τῆς χώρας», ἡ «ἔκρηξη τῆς ἐγχώριας ἐπιχειρηματικότητας» πού ὁ ἐκκωφαντικός της θόρυδος πλακώνει τήν απελπισία των σύγχρονων προλεταρίων καί ἀποκλήρων αὐτοῦ τοῦ τόπου, αὐτή ἡ νέα είχονική οίχονομική πραγματικότητα, αὐτά τά θεωρούμενα θαύματα τῆς ἑλληνικῆς οἰκονομίας, ὀφείλονται στό ΧΑΑ. Όφείλονται τρεῖς φορές, τουλάχιστον, στή Σοφοκλέους.

### 'Οφειλή Πρώτη

Ή δραχμική άξία αὐτῆς τῆς ὀφειλῆς ἀνέρχεται σέ περίπου 6,5 τρισεκατομμύρια δραχμές, αν περιοριστούμε στήν τελευταία διετία (1998, 1999). Τόσα περίπου είναι τά χρήματα πού ἄντλησαν κατά τή διετία καί θά άντλήσουν γιά αύξήσεις μετοχικοῦ κεφαλαίου οἱ εἰσηγμένες καί ὅσες πρόκειται νά εἰσαχθοῦν στό ΧΑΑ, ὡς τό τέλος τοῦ ἔτους, έταιρεῖες. "Ας τό ξαναποῦμε γιά νά τό χωνέψουμε: 6,5 τρισεκατομμύρια δραχμές μέσα σέ δυό χρόνια. Τά στοιχεῖα γιά τίς αὐξήσεις μετοχικοῦ κεφαλαίου μέσω τοῦ ΧΑΑ γιά τό τρέχον ἔτος (1999) είναι ἀκόμα πιό ἐντυπωσιακά: 4 τρισεκατομμύρια δραχμές μέχρι σήμερα καί άναμένονται άλλα 750 δισεκατομμύρια ώς τό τέλος τοῦ χρόνου! Περίπου 20 καί πάνω δισεκατομμύρια άνά έργάσιμη ήμέρα γιά αύξήσεις μετοχικοῦ κεφαλαίου. Μ΄ αὐτά τά χρήματα θά μποροῦσαν νά κατασκευασθοῦν 10 ἐθνικές ὁδοί ('Αθήνα-Θεσσαλονίκη) στά δύο χρόνια ή 10.000 χιλιόμετρα σιδηροδρομικής γραμμής στά δύο χρόνια, ή ένα Μέγαρο Μουσικής σχεδόν ανά έργασιμη ήμέρα, ή ένα μεγάλο (γιά τά έλληνικά μέτρα) έργοστάσιο κάθε ἐργάσιμη ἡμέρα! Ή περίφημη «ἔκρηξη τῆς ἐπιχειρηματικότητας» μέ τήν όποία μᾶς δομδαρδίζει καθημερινά ο «οίχονομιχός τύπος», οί ρός σελίδες τῶν πολιτιχῶν έφημερίδων καί συχνά-πυκνά ή τηλεόραση, τροφοδοτεῖται μέ ἐκρηκτικές ὕλες ἀπό τούς «ἐπενδυτές», τούς παῖκτες, τῆς Σοφοκλέους. Οἱ ἀπορίες, πάντως, γιά τό πόσο αντιστοιχεῖ στά πράγματα ἡ ἐντύπωση πού ἔχει δημιουργηθεῖ γιά «ἐπιχειρηματική κοσμογονία», τά έρωτηματικά γιά τό ποῦ κατευθύνθηκαν τά κεφάλαια πού βγηκαν από τίς τσέπες τοῦ ἐπενδυτικοῦ κοινοῦ, γιά τό ἄν καί σέ ποιό βαθμό πραγματοποιήθηκαν αὐτές οἱ αὐξήσεις μετοχικοῦ κεφαλαίου, παραμένουν. Σ' αὐτό, ὅμως, τό ζήτημα θά ἐπανέλθουμε μόλις δημοσιευτοῦν τά σχετικά στοιχεῖα.

### 'Οφειλή δεύτερη

Ή τιθάσευση τοῦ δημόσιου έλλείμματος, ἡ αύξηση τῶν δημόσιων ἐσόδων εἴτε μέσω τῆς εἰσαγωγῆς ὀργανισμῶν /έταιρειῶν τοῦ Δημοσίου στό ΧΑΑ (καθώς καί στό Χρηματιστήριο τῆς Νέας Ύόρκης, παράδειγμα ΟΤΕ καί λοιπά), εἴτε μέσω τοῦ εἰδικοῦ φόρου 0,6% ἐπί τοῦ χρηματιστηριαχοῦ τζίρου (αὐτό τό ποσοστό ἦταν παλαιότερα 0,15%, ανέβηκε στό 0,3% καί από τόν φετινό Σεπτέμβοιο στό 0,6% μέ αποτέλεσμα ἐπιπλέον δημόσια ἔσοδα πού «τρέχουν» μέ ρυθμό 500-600 δισεκατομμύρια τό χρόνο, ἐνῶ πρίν ἀπό μερικά χρόνια «ἔτρεχαν» μέ ρυθμό μόνο 20-30 δισεκατομμύρια τό χρόνο), ἀκόμη καί ἡ μείωση τοῦ πληθωρισμοῦ στό ἐπίπεδο τοῦ 2 ἔως 2,5% καί λοιπά συναφῆ ὀφείλονται κι αὐτά στή Σοφοκλέους. Οἱ ἐπιτυχίες, δέδαια, στά μέτωπα τοῦ πληθωρισμοῦ καί τοῦ δημοσίου ἐλλείμματος δέν ὀφείλονται ἀποκλειστικά στή Σοφοκλέους. Ή

στροφή, πάντως, τῆς ὅποιας ὑπῆρξε ρευστότητας ἀπό τήν κατανάλωση πρός τίς χρηματιστηριακές ἐπενδύσεις έν ονόματι ἄμεσου καί εὔκολου κέρδους, βοήθησε σημαντικά στήν πτώση τοῦ πληθωρισμοῦ (αὐτή ἡ πτώση ένδιαφέρει τά μάλιστα τήν κυβέρνηση γιατί ὁ πληθωοισμός είναι τό «κριτήριο τῶν κριτηρίων» τοῦ Μάαστριχτ). Άξίζει νά σημειώσουμε ὅτι κατά τή διάρκεια τῶν τελευταίων ἐβδομάδων τά ἐπίπεδα ρευστότητας έμφανίζεται νά έχει μειωθεί σημαντικά (τό χρημα πού ύπῆρχε στά χέρια τῶν «ἐπενδυτῶν-παικτῶν» τοῦ ΧΑΑ στράγγιξε λόγω τῶν ἀλλεπάλληλων αὐξήσεων κεφαλαίου). Αὐτό τό γεγονός σέ συνδυασμό μέ τήν παρουσία πληθωριστικών «σκιών» στήν έλληνική οἰκονομία (πού ὀφείλονται ἐν μέρει καί σέ ρευστοποίηση τῶν ύπερκερδών χιλιάδων μικροεπενδυτών γιά τήν άγορά καταναλωτικών άγαθών άντί τίτλων στό ΧΑΑ), καθώς καί οι πρόσφατες αὐξήσεις τῶν τιμῶν τοῦ πετρελαίου διεθνῶς ἔφεραν κάποια πρῶτα σύννεφα στή Σοφοκλέους, άλλά όχι ἀκόμη βροχές καί καταιγίδες – ἴδωμεν.

### 'Οφειλή τρίτη

Αὐτή εἶναι καί ἡ σημαντικότερη ὀφειλή τῆς ἑλληνικῆς οίκονομίας στό ΧΑΑ. Είναι ἡ ὕψιστη ὀφειλή, ἡ «ὀφειλή τῶν ὀφειλῶν», ὅχι μόνον τῆς κυβέρνησης τοῦ κ. Σημίτη, άλλά τοῦ συνόλου τῶν παραγόντων τοῦ ἐγχώοιου καπιταλιστικοῦ τρόπου παραγωγῆς πρός τή νέα «κοινότητα-κίνημα-κόμμα» (ἔχει χαρακτηριστικά καί τῶν τριῶν παραπάνω συγκροτήσεων) τῶν «ἐπενδυτῶνπαικτῶν» τοῦ ΧΑΑ, πού ἀριθμεῖ πάνω ἀπό 1.200.000 μέλη (!) καί διαθέτει σήμερα τό ισχυρότερο ίδεολογικό όπλοστάσιο. Οἱ ὅποιες, κατά καιρούς, καπιταλιστικές οὐτοπίες δεινοπάθησαν στόν τόπο μας, ἀπό τόν «λαϊκό καπιταλισμό» εως τό νεοφιλελευθερισμό, επανέρχονται σήμερα δριμύτερες μέσα ἀπό τήν ἀπτή ύλικότητα τοῦ χρηματιστηριακοῦ θεσμοῦ γιά συγκεκριμένη πραγμάτωση ή εὔλογη ἀναμονή πραγμάτωσης έκατοντάδων χιλιάδων άτομικῶν προσδοκιῶν πρόσθετου εἰσοδήματος, άδιανόητου πρίν από 5-10 χρόνια. (Σημείωση: δέν τίθεται θέμα ἀποδοχῆς ή μή ἀποδοχῆς αὐτῶν τῶν ἀτομιχῶν προσδοχιῶν οἱ κοινωνιχές συνέπειές τους εἶναι άπαράδεκτες).

Αὐτή ἡ τεράστια στρατιά τῶν «ἐπενδυτῶν-παικτῶν» τοῦ χρηματιστηρίου ἐμπεδώνει ὁλοένα καί πιό ἀποτελεσματικά τήν ἰδεολογική ὁμηρία τῆς πολιτικῆς, τῶν συνδικαλιστικῶν ἀγώνων, τῆς ἐν γένει πάλης ὅσων ὑφίστανται τήν ἐκμετάλλευση, τοῦ δίκιου τῶν ἀδικημένων. Οἱ «εὐδαίμονες» τῆς Σοφοκλέους ὡς ὑλικοί φορεῖς τῆς ἱδεολογίας τῆς «δημιοκρατίας τῶν μετόχων» ὄχι μόνον διευκολύνουν τήν κυβέρνηση στά «ἐκσυγχρονιστικά» της βήματα, ὅχι μόνον ἀντιστρατεύονται ἀντί νά συμπαρίστανται στίς διεκδικήσεις τῶν ἀδικημένων καί στίς πολιτικές προσπάθειες γιά τἡ «δημοκρατία ὅλων τῶν πολιτῶν» (φτάσαμε στό σημεῖο νά ἀποφεύγουμε τούς ὅρους σοσιαλισμός-κομμουνισμός μέχρις

ότου ἐπαναπολιτικοποιηθεῖ ἡ ἀριστερή πολιτική!), συνδιαμορφώνουν κιόλας τήν κυδερνητική πολιτική έν ονόματι τῆς προκοπῆς τοῦ ΧΑΑ. Τελματώνουν τίς ὅποιες συλλογικές προσπάθειες έγκατάστασης τῶν προϋποθέσεων μιᾶς ζωῆς πού νά ἀξίζει νά τή ζεῖ κανείς μέ τήν ολοένα καί πιό αποτελεσματική λοιδορία τους. Έχουν τό πάνω χέρι. Ποιός θά φανταζότανε τέτοιο καζίκι ποίν ἀπό μόλις 10 χρόνια. Αὐτή εἶναι ή μπανα-

νόφλουδα τοῦ 2000.

Από τό κράχ τοῦ «βολβοῦ τῆς τουλίπας» τό 1637 ώς τό περίφημο κράχ τοῦ χρηματιστηρίου τῆς Νέας Ύόρκης τό 1929, ἀλλά καί τά πιό πρόσφατα (ἄν καί λιγότερο σημαντικά ώς πρός τίς ἄμεσες συνέπειές τους) κράχ τοῦ 1987 (πάλι στή Νέα Ύόρκη) καί τοῦ 1997 στή Νοτιοανατολική 'Ασία, τά ἀνά τόν κόσμο χονματιστήρια. Αγγόρισση Τολλά χοηματιστήρια γνώρισαν πολλά σκαμπανεβάσματα, πολλές «ἄσπρες» καί «μαῦρες» ἡμέρες. Έντούτοις, ὁ χορός τῶν χρηματιστηρίων, ὁ χορός αὐτοῦ τοῦ τζόγου καλά κρατεῖ, ὅπως καλά κρατοῦν κοι οἱ λοιποί τζόγοι. "Οσοι πιστεύουν καί διακονοῦν, δεξιά κι άριστερά, τίς παραλλαγές ένός καπιταλιστικοῦ οἰκονομικοῦ ορθολογισμοῦ ἀντιπαραβάλλοντάς τον μέ τά φαντάσματα τοῦ χρηματιστηρίου, εξορχίζοντας αὐτόν τόν «εὐκαιριακό τζόγο» (λές καί ὑπάρχει μή-εὐκαιριακός τζόγος!) ώς διαστροφή, ματαιοπονοῦν. Τά χρηματιστήρια αποτελοῦν αναπόσπαστο θεσμό τοῦ καπιταλιστικοῦ τρόπου παραγωγῆς. Πρόκειται γιά θεσμό ποῦ ἀφ' ένός δρίσκεται στό έσωτερικό, στήν καρδιά, τοῦ καπιταλιστιχοῦ τρόπου παραγωγῆς ὡς ἕνας ἀπό τούς πιό δολικούς «χρηματικούς αἰμοδότες» του (δίπλα στό κράτος, στίς τράπεζες καί τά άλλα χρηματοπιστωτικά ίδούματα) καί ταυτόχρονα επιστατεῖ τήν εν γένει οἰκονομική δραστηριότητα ως ο υπέρτατος έξωτερικός κριτής: κριτής ιδιόμορφος καί αμφιδόλου «αντικειμενικότητας», ελέω τζόγου δάσει αστάθμητων μελλοντικῶν «ἄσπρων» ή «μαύρων» ήμερῶν. Τά καμώματα τοῦ χρηματιστηρίου, τά «ἀσύμβατα» μέ τήν οἰκονομική πραγματικότητα φουσκώματα καί ξεφουσκώματα, ίδιαίτερα σήμερα στήν εποχή τῆς προϊούσας παγκοσμιοποίησης, ἐπιφυλάσσουν ἐκπλήξεις καί γιά τούς πιό είδικούς ἐπί τοῦ θέματος. Μέ τήν ίδια εὐκολία πού τό Χρηματιστήοιο Αθηνῶν πῆρε τό «χουσό μετάλλιο» γιὰ τίς «ἐπιτυχίες» τῆς ελληνικῆς οἰκονομίας μπορεῖ νά καταστεῖ κι ὁ πιό άρνητικός πρωταγωνιστής της. Σέ κάθε περίπτωση, πάντως, αὐτή ἡ ἑλληνική οἰκονομία καί τό ΧΑΑ της κάνει τούς πλούσιους πλουσιότερους καί τούς φτωχούς φτωχότερους (πρό ἡμερῶν διαβάσαμε στίς εφημερίδες ὅτι ἡ Ε.Ε. τράδηξε τό αὐτί τῆς ὁλυμπιονίκου έλληνικής οἰκονομίας ἐπειδή ἡ ἐγχώρια ανεργία συνεχίζει τήν αυξητική της πορεία σέ αντίθεση μέ τίς πτωτικές τάσεις τῆς ἀνεργίας σέ ἄλλες χῶρες τῆς Ε.Ε.) ὅταν ὅλα πᾶνε πρίμα, καί τούς πολύ πλούσιους πολύ πλουσιότερους όταν όλα θά πᾶνε κατά διαόλου. Στήν τελευταία περίπτωση οί φτωχοί θά γίνουν καί φτωχότεροι πολύ περισσότερο.

Έπείγουν καί εἶναι ἐπίκαιρες πολλές ἄλλες προτεραιότητες ἀπό τό νά ἐπαναλαμβάνουμε τά γνωστά καί τετριμμένα. Αὐτές, ὅμως, ξεπερνοῦν τά ὅρια τοῦ πα-

ρόντος ἄρθρου.

 Τό κράχ τοῦ «βολβοῦ τῆς τουλίπας» ἔχει συνοπτικά ὡς ακολούθως. Αν καί τό πρῶτο χρηματιστήριο ίδρύθηκε στήν Αμβέρσα τό 1531, τό πρῶτο μαζικό χρηματιστήριο ήταν έκεῖνο τοῦ Αμστερνταμ. Έδωσε τήν εὐκαιρία πρόσβασης τοῦ εὐρύτερου κοινοῦ στίς χρηματιστηριακές συναλλαγές σέ τέτοιο βαθμό πού έγχαινίασε καί τόν τζόγο τῆς τουλίπας! Δημιουργήθηκαν τότε πολλές έταιρεῖες εἰσαγωγῆς βολβῶν, καλλιέργειας καί έμπορίου τουλίπας. Οι τίτλοι αὐτῶν τῶν εταιρειών σχεδόν μονοπώλησαν τόν χρηματιστηριακό τζόγο μέχρι τόν Φεβρουάριο τοῦ 1637 πού αὐτός ὁ τζόγος κατέρρευσε. "Οσον άφορα, τέλος, τόν όρο «κράχ» (γδοῦπος, κατάρρευση στά γερμανικά) χρησιμοποιήθηκε γιά πρώτη φορά τό 1873 γιά νά δηλώσει τήν κατάρρευση τοῦ χρηματιστηρίου τῆς Βιέννης.



Νίκος Βασιλειάδης

ΑΓΑΘΟΣ

(Μυθιστόρημα)

ΠΕΜΠΤΗ ΕΚΔΟΣΗ

ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΝΕΦΕΛΗ



Μ. Θεοδοσοπούλου

ЕПОХІКА

κείμενα για νεότερους πεζογράφους

ΜΟΛΙΣ ΚΥΚΛΟΦΟΡΗΣΕ

ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΝΕΦΕΛΗ

# Ο ΕΜΦΥΛΙΟΣ: ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ¹

τοῦ Γιώργου Μαργαρίτη

### Ή προσέγγιση τῶν ὁρίων

Τήν ἄνοιξη τοῦ 1945, ὅταν, μετά τή συμφωνία της Βάρκιζας, ή εἰρήνη, ἔστω καί πρόσκαιρη, ἔστω καί ίδιόμορφη, ἐπανῆλθε στή χώρα, τή βρῆκε περίπου όλοκληρωτικά κατεστραμμένη. Οἱ συγκοινωνίες, σιδηροδρομικές, όδικές, ακτοπλοϊκές, ήταν κατά 90% έκτός λειτουργίας, ή προσδοκώμενη παραγωγή τροφίμων -γιά τό 1945- είχε πέσει περίπου στό μισό ἐπίπεδο τῆς ἀντίστοιχης τοῦ 1939, ἡ διομηχανία εἶχε σταματήσει, τό ἐμπόριο ἐπίσης, τά ζῶα, ἰδιαίτερα τά μεγάλα, εἶχαν περιοριστεῖ στό 50 μέ 60% τῶν προπολεμικῶν τους ἀριθμῶν, τό μόνο ἀξιόπιστο νόμισμα ήταν ἡ χουσή λίρα καί ή κρατική μηχανή δέ ήταν ἀπό μόνη της σέ θέση νά κινήσει ότιδήποτε. Ένα μεγάλο τμήμα τοῦ πληθυσμοῦ ζοῦσε κοντά στήν ἀπόλυτη ἔνδεια. Στήν ὕπαιθρο, ἀλλά καί σέ πολλές ἀστικές συνοικίες, ένα σημαντικό ποσοστό κατοικιῶν εἶχε καταστραφεῖ ένῶ πολλές έκατοντάδες χωριά εἶχαν όλοκληρωτικά καεῖ. Πολλοί ἄνθρωποι ἔπρεπε νά αὐτοσχεδιάζουν συνεχῶς γιά νά ἀποκτήσουν ή νά συντηρήσουν τά βασικά ἀπαραίτητα: τήν ἐνδυμασία τους λόγου χάριν ή, κυρίως, τήν ὑπόδησή τους.

Τό ὅτι οἱ ἄνθρωποι ἐπιδίωναν στίς δύσκολες συνθηκες, τό ὅτι τέλος πάντων, δέν ὑπῆρξαν μαζικοί θάνατοι ἀπό πείνα καί στερήσεις ἡ τό ὅτι δέν ἐκδηλώθηκαν καταστροφικές ἐπιδημίες ὀφειλόταν σέ ἔνα σύστημα πού, ἀπό τό 1943 καί μετά, συντηροῦσε ὀλοένα καί εὐρύτερες περιοχές, ὀλοένα καί πολυπληθέστερα τμήματα τοῦ πληθυσμοῦ: ἐννοῶ τή βοήθεια ἀπό τό ἐξωτερικό. Οἱ ἀποστολές ἐφοδίων καί εἰδῶν πρώτης ἀνάγκης, κάτω ἀπό τήν αἰγίδα τοῦ Ἐρυθροῦ Σταυροῦ, ἔρχονταν τακτικά ἀπό τό φθινόπωρο τοῦ 1942 καί στήριζαν τή χώρα. Στό ἀμέσως πρίν ἀπό τήν ἀπελευθέρωση διάστημα, γιά προφανεῖς πολιτικούς λόγους, ἐνισχύθηκαν ἀκόμα περισσότερο ἐνῶ στή μετά τήν ἀπελευθέρωση περίοδο προστέθηκαν στίς ἀποστολές αὐτές τά ἀγαθά πού ἔφερναν οἱ συμμαχικές ὀργανώσεις ἀρωγῆς, ἡ Ἔμ-Ἔλ καί ἡ ΟΥΝΡΑ.² Ἡ ἐξωτερική

αὐτή στήριξη διατηροῦσε τούς ελληνες στή ζωή καί τούς ἀπομάκρυνε ἀπό τό ἐπισιτιστικό ἀδιέξοδο καί τήν κρίση. Από τήν ἄλλη πλευρά, ὅμως, δημιουργοῦσε πλῆθος κοινωνικές καί πολιτικές παρενέργειες.

Γιά νά γίνει διαυγέστερη ή σημασία τῆς πανταχοῦ παρουσίας τῆς ξένης βοήθειας, πρίν ἀποπειραθοῦμε νά προσεγγίσουμε πιό είδικές καταστάσεις καί προβληματισμούς, νά σημειώσουμε ὅτι, ἔξω ἀπό τό πεδίο τῆς διατροφής καί των είδων πρώτης ανάγκης, τό φάσμα τῶν ἀγαθῶν πού ἔφθαναν στήν Ἑλλάδα ἔλυνε πολλά άλλα προβλήματα. Στόν τομέα τῆς ἔνδυσης καί τῆς ύπόδησης τῶν ἐλληνικῶν πληθυσμῶν, ἡ δοήθεια αὐτή αποτέλεσε τή μόνη, έκτός ἴσως από τίς στρατιωτικές στολές καί ὑφάσματα, πηγή ἀνανέωσης ρούχων καί παπουτσιῶν. Τά εἴδη αὐτά τά ἔφερνε μαζικά ἡ ΟΥΝΡΑ μετά τήν ἀπελευθέρωση καί προέρχονταν είτε ἀπό στρατιωτικά ἀποθέματα είτε ἀπό προϊόντα σχετικῶν έράνων στίς Ήνωμένες Πολιτεῖες καί τόν Καναδά. Ίδιαίτερη σημασία, σέ μιά χώρα πού μετροῦσε πολλές έκατοντάδες χιλιάδες αστέγους, είχε ή διανομή κουδερτῶν καί ἀδιάδροχου ὑφάσματος (ἀντίσκηνων). Στόν τομέα τῆς προσωρινῆς στέγασης, τῆς ἀποκατάστασης τῶν πυροπαθῶν καί τῆς πρόχειρης ἐπισκευῆς τῷ βλαφθέντων κτιρίων, ή δοήθεια πρόσφερε τούς περίφημους τσίγκους, τίς κυματιστές λαμαρίνες πού άντικαθιστοῦσαν τίς καμένες στέγες καί ἔγιναν ἔκτοτε βασικό στοιχεῖο τῆς λαϊκῆς ἀρχιτεκτονικῆς. Στίς συγκοινωνίες, οι πρόχειρες στρατιωτικές γέφυρες καί τά ύλικά στοιχειώδους όδοποιίας –μαζί μέ βασικά σχετικά έργαλεῖα- ἔφεραν μιά πρώτη ἀνακούφιση.

Πολύ σημαντική, τόσο γιά τίς ἐξελίξεις ὅσο καί γιά τόν γενικότερο προβληματισμό αὐτῆς τῆς ἐργασίας, ἤταν ἡ παρουσία τῆς ἐξωτερικῆς βοήθειας στόν ἀγροτικό χῶρο. Στίς διανομές τῆς ΟΥΝΡΑ περιλαμβάνονταν γεωργικά ἐργαλεῖα, κάποια ἐκπαιδευτικά προγράμματα γιά ἀγρότες, λιπάσματα σέ μικρές ποσότητες, καθώς καί τό θαυματουργό ἐντομοκτόνο, τό DDT, πού ἄλλαξε τίς συνθῆκες ζωῆς καί ἐργασίας ἰδιαίτερα στίς πεδινές ἀγροτικές ἐκτάσεις. Γιά τό 1945, τό βα-

σικό ήταν ή διανομή σπόρων. Οι σπόροι αὐτοί ἔλυσαν τό βασικό πρόβλημα της ἑλληνικής γεωργίας σέ μιά ἐποχή πίεσης και ἐπέτρεψαν τήν καθ' ὅλα ἀξιοπρεπή σοδειά τοῦ 1946. Τό καλαμπόκι ἔφθασε περίπου στό 100% τῆς παραγωγῆς τοῦ 1939 (ἔναντι μόλις 43% γιά τό 1945), τά σιτηρά στό σύνολό τους τό 80% (ἔναντι 46% τό 1945) καί, τό σπουδαιότερο, οί πατάτες, πού καλλιεργήθηκαν λίγο-πολύ παντοῦ, πρέπει νά ξεπέρα-

σαν τήν παραγωγή τοῦ 1939.3

Τό 1945, ή Έλλάδα διατηρούσε τόν ἔντονα ἀγροτικό της χαρακτήρα. Περίπου 65% τοῦ συνολικοῦ πληθυσμοῦ της εἶχαν ὡς κύρια ἀπασχόληση τή γεωργία ἤ τήν κτηνοτροφία, παρά τή μεγάλη, τή δυσανάλογη, ἀνάπτυξη λίγων ἀστικῶν κέντρων μέ ἐπικεφαλῆς τό συγκρότημα 'Αθήνας-Πειραιᾶ, στόν Μεσοπόλεμο. 'Ο ἀγροτικός χῶρος ἀναδείχθηκε σέ πεδίο κοινωνικῆς καί πολιτικῆς ρευστότητας στή διάρκεια τῆς Κατοχῆς. Στήριξε, ἄς μήν ξεχνᾶμε, τό βάρος –οἰκονομικό, πολιτικό, στρατολογικό– τῆς ἔνοπλης ἀντίστασης, μεταβάλλοντας τίς πολιτικές ἰσορροπίες στή χώρα. 'Επιβάλλεται λοιπόν νά σταθοῦμε στίς ἰδιαίτερες συνθῆκες πού ἐπικράτησαν στό χῶρο αὐτόν στή μετά τή Βάρκιζα περίοδο.

νάμεσα στό φθινόπωρο τοῦ 1943 καί τήν ἄνοιξη Α νάμεσα στό φθινοπωρό του 12 το δεχθεῖ ίδιαίτοῦ 1945, ὁ ἀγροτικός χῶρος εἶχε δεχθεῖ ίδιαίτοῦ νιά τά καταστροφι τερες πιέσεις. Δέν ἐπρόκειτο μόνο γιά τά καταστροφικά πλήγματα τῶν κατακτητῶν, πού, ἀπό τό χειμώνα 1943-1944, πυρπολοῦσαν συστηματικά τά χωριά καί τίς άγροτικές έγκαταστάσεις (μύλους, άχυρῶνες, ἀποθῆκες κλπ.), στερώντας έτσι τους άγρότες από έργαλεῖα καί ἀποθηκευτικούς χώρους μέ στόχο νά μειώσουν ἀφ' ἐνός τίς δυνατότητες παραγωγῆς καί ἀφ' έτέρου τίς δυνατότητες συντήρησης καί διαχείρισης τῆς σοδειᾶς. Ταυτόχρονα, ὁ ίδιος ἀγροτικός χῶρος, τό όρεινό καί ήμιορεινό του τμημα ίδιαίτερα, κλήθηκε νά στηρίξει τίς πολεμικές προσπάθειες τοῦ ΕΛΑΣ. Οἱ τελευταῖες περνοῦσαν δύσκολη –καί ἄρα πολυέξοδη– καμπή, έξαιτίας τῶν ἐμφύλιων συρράξεων καί τῆς γενικευμένης εμπλοκής κατά τῶν Ταγμάτων ᾿Ασφαλείας. Στήν οὐσία, δηλαδή, ἔπρεπε, παρά τίς ἀντίξοες συνθῆκες, νά ἐξασφαλιστεῖ τό ἀναγκαῖο πλεόνασμα γιά τή διατροφή 35-40.000 μαχητῶν τοῦ ΕΛΑΣ, ἀλλά καί τῶν διοικητικῶν μηχανισμῶν τῆς Ἑλεύθερης Ἑλλάδος πού, μέ ἀποκορύφωμα τό καλοκαίρι τοῦ 1944, είχαν γίνει ίδιαίτερα πολυάνθρωποι καί πολυέξοδοι.

Ό ἀγροτικός χῶρος αἰσθάνθηκε τήν πίεση αὐτή μέ ἐπώδυνο τρόπο καί πέρα ἀπό τίς γενικές ἐνδείξεις ἀδιεξόδου –ὅπως ἡ ἀριθμητικκή καθήλωση τοῦ ΕΛΑΣ στούς κρίσιμους μῆνες τοῦ καλοκαιριοῦ τοῦ 1944 – συχνά οἱ προκαλούμενες ἐντάσεις ὁδηγήθηκαν σέ ὁριακό σημεῖο. Ἡταν προφανές ὅτι ὅσο περνοῦσε ὁ καιρός καί μεγάλωναν οἱ ἐμπλοκές καί οἱ ὑποχρεώσεις, ὁ ΕΛΑΣ ἔπαιρνε περισσότερα ἀπό τόν ἀγροτικό χῶρο ἀπ' ὅσα τοῦ ἐξασφάλιζε σέ ἀντιστάθμισμα, ἀπό ὅσα τοῦ ἔδινε. Δυσαρέσκειες καί ἐχθρότητες ἐνάντια στό

άντιστασιακό κίνημα έμφανίστηκαν ἤ ἐνισχύθηκαν μέσα σέ αὐτή τή συγκυρία. Τό διαφαινόμενο ἀδιέξοδο ἔγινε πιό αἰσθητό στήν περίοδο ἀνάμεσα στήν Άπελευθέρωση καί τά Δεκεμβριανά, όπότε ἔγινε σαφές ὅτι ή έλπίδα γιά οὐσιαστική συνδρομή, στήριξη καί ἀνάπλαση τῆς κατεστραμμένης ὑπαίθρου ἡταν κυρίως ἡ δοήθεια πού μποροῦσε νά ἐξασφαλισθεῖ ἀπό τό ἐξωτερικό, ἀπό τούς Συμμάχους. Νά σημειώσουμε ἐδῶ ὅτι στήν περίοδο αὐτή σημαντικοί σέ ἔκταση καί σέ πληθυσμό χῶροι τῆς ὑπαίθρου ἡρθαν γιά πρώτη φορά μαζικά σέ ἐπαφή μέ τίς ὀργανώσεις καί τούς μηχανισμούς διανομῆς τῆς δοήθειας, τήν ΟΥΝΡΑ ἰδιαίτερα. Στήν περίοδο τῆς Κατοχῆς, ἡ δοήθεια πού ἔστελνε ὁ Έρυθρός Σταυρός δέν ἔφθανε σέ περιοχές πού –κατά τούς κατακτητές καί τίς κατοχικές 'Αρχές- βρίσκονταν ύπό τόν ἔλεγχο τῶν «συμμοριτῶν». Ἰσχυαν σχετικά μέ αὐτό δρακόντειες ἀπαγορεύσεις.

Μέσα στό πάθος καί τόν ἐνθουσιασμό τῶν Δεκεμδριανῶν, ἡ ἀδυναμία τῆς ὑπαίθρου νά συνδράμει τόν ΕΛΑΣ καί νά στηρίξει μιά νέα τακτική σύγκρουση δέν φάνηκε στήν πραγματική της διάσταση. Ἡ ἐπιμελητεία τοῦ ΕΛΑΣ ἐξάλλου, κατά τή διάρκεια τῆς σύγκρουσης, ἐπωφελήθηκε σημαντικά ἀπό τήν κατάληψη τῶν ἀποθηκῶν τῆς συμμαχικῆς δοήθειας στόν Βόλο, τό Κρυονέρι κλπ. Τό ἀδιέξοδο ἐμφανίστηκε κυρίως στήν περίοδο ἀνάμεσα στήν ἀνακωχή καί τήν ὑπογραφή τῆς συμφωνίας τῆς Βάρκιζας, ὅταν ἡ ἀπογοήτευση ἀπό τό ἀποτέλεσμα τῆς μάχης ἔδγαλε στό φῶς τόσο τήν ἀντικειμενική ἀδυναμία τῆς ὑπαίθρου νά συνδράμει ἔνα νέο ξεκίνημα, ὅσο καί τίς ἐντάσεις καί ἐχθρότητες πού

ή κατάσταση αὐτή προκαλοῦσε.

### Μετά τή Βάρχιζα: ἡ τοπιχή ἐξουσία

Σέ όριακές καταστάσεις, ὅπως αὐτές πού ἐπικρατοῦσαν στήν ἐλληνική ὕπαιθρο τήν ἀνοιξη τοῦ 1945, ἡ νομή καί ἡ διάρθρωση τῆς τοπικῆς ἐξουσίας ἀποκτοῦσε καίρια σημασία γιά τήν ἐξέλιξη τῶν οἰκονομικῶν λειτουργιῶν καί τῶν παρεπόμενων κοινωνικῶν σχέσεων. Τό σέ τοπικό ἐπίπεδο κτίσιμο τοῦ νέου κρά-

τους γινόταν έτσι κλειδί των έξελίξεων.

Πραγματικά, οἱ ἀνατροπές στήν τοπική ἐξουσία ὑπῆρξαν ραγδαῖες. Οἱ πρόεδροι τῶν κοινοτήτων καὶ τά κοινοτικά συμβούλια τῆς ἐαμικῆς περιόδου ἀντικαταστάθηκαν ἄμεσα ἀπό ἄλλα, τῶν ὁποίων τά μέλη ἔπρεπε ἀποδεδειγμένα νά ἀνήκουν στήν ἐθνικόφρονα παράταξη. Στήν πράξη, ἡ μεγάλη πλειοψηφία τῶν νεοτοποθετηθέντων δημοτικῶν ἀρχόντων είχε ἄμεσα ἐμπλακεῖ, μέ τόν ἕναν ἡ τόν ἄλλον τρόπο, στίς ἀντιεαμικές κινήσεις. Ἐπρόκειτο γιά μέλη ἐθνικῶν ὀργανώσεων, στελέχη τοῦ κατοχικοῦ κράτους ἡ μέλη καὶ στελέχη παρακρατικῶν-τρομοκρατικῶν ὀργανώσεων τῆς ἐπογῆς.

χῆς. Ο οἰκονομικός ρόλος αὐτῶν τῶν ὀργάνων ὑπῆρξε πολύπλευρος. Στή διάρκεια τῆς Κατοχῆς ἡ συλλογικό-

τητα τῆς παραγωγικῆς διαδικασίας στά χωριά εἶχε ἐνισχυθεῖ. Οἱ λόγοι ήταν πολλοί. Νά ἀναφέρουμε ἐνδεικτικά τήν ἀνάγκη νά ἐξασφαλιστοῦν κοινοτικά πλεονάσματα -γιά τήν ἐξυπηρέτηση τοῦ ΕΛΑΣ, γιά τή σέ είδος φορολόγηση πού ἐπέβαλλε τό κατοχικό κράτος (δεκάτη, παρακράτημα) ή ἔστω γιά τήν ίκανοποίηση άναγκῶν τῶν στρατευμάτων Κατοχῆς. Προέκυπτε ἐπίσης ή ἀνάγκη κοινοτικῆς διαχείρισης -ή ἐπιδιαιτησίας – τῶν καλλιεργειῶν πού προῆλθαν ἀπό τήν ἐκχέρσωση δημοτικῶν ή δημόσιων γαιῶν στά κατοχικά χρόνια. Ακόμη, οι άνακατατάξεις στή χρήση τῆς κοινοτικῆς γῆς πού προκάλεσαν οἱ ἀναζητήσεις νέων ἐπισιτιστικῶν ἰσορροπιῶν, ἡ κατανομή ἀνάμεσα σέ καλλιεργημένα καί δοσκότοπους, ἔπρεπε νά ἐξομαλυνθοῦν από τίς νέες κοινοτικές αρχές. Τέλος, για να μείνουμε στά ὅσα κληροδότησε στή νέα ἐξουσία ἡ κατοχική περίοδος, στίς κοινότητες έπεφτε ή εὐθύνη γιά τή διαχείριση τῶν περιουσιῶν ὄσων ἔλειπαν ἀπό τά χωριά, όσων είχαν σκοτωθεῖ, ἦταν ἐξόριστοι, πρόσφυγες στίς πόλεις ή ἐκτοπισμένοι, ὑπόδικοι ή κρατούμενοι τῆς νέας κατάστασης.

Ή άρμοδιότητα γιά αὐτά τά κατοχικά κληροδοτήματα καί ὁ ἔλεγχος τῆς διαδικασίας ἔνταξης αὐτῶν τῶν εἰδικῶν καταστάσεων στή μεταπολεμική πραγματικότητα ἐπηρέαζε σημαντικά τήν οἰκονομική καί κοινωνική ἀναδιάρθρωση των ἀγροτικῶν μικρόκοσμων. Ἡ ἐξομάλυνση μποροῦσε νά ἐξασφαλίσει ὀφέλη γιά ὀρισμένους καί νά ὀδηγήσει στήν ὑποδάθμιση τῆς κοινωνικῆς θέσης ἄλλων. Τό γεγονός ὅτι ὁ ἀποκλειστικός ἔλεγχος αὐτῆς τῆς διαδικασίας βρισκόταν στά χέρια πολιτικά προσανατολισμένων καί φανατικῶν παραγόντων, πού ἐνσυνείδητα καί μέ τήν ἐνθάρρυνση τῶν κεντρικῶν ᾿Αρχῶν προωθοῦσαν παραταξιακές ἐπιλογές καί λύσεις, δημιουργοῦσε μιά ἔκρυθμη κατάσταση.

Στή διάρκεια τοῦ 1945 καί ιδιαίτερα τούς καλοκαιρινούς μῆνες καταγράφηκαν ἀρκετές ἐστίες ἔντασης
γιά τέτοιου εἴδους ζητήματα. Δέν ἦταν λίγες οἱ περιπτώσεις πού οἱ ἐντάσεις ὁδήγησαν σέ ρήξεις καί σέ συγκρούσεις. Στά ὑπομνήματα-καταγγελίες μεμονωμένων
ὰριστερῶν ἢ ἐπιτροπῶν καί ὀργανώσεων περιγράφονται συνεχῶς τέτοιου εἴδους περιστατικά. Ἡ γενικευμένη αὐθαιρεσία σέ βάρος τῶν ἀντιστασιακῶν πολιτῶν
ὑπῆρξε ἡ μία σταθερά τῆς οἰκονομικῆς ἐκδοχῆς τῆς
τρομοκρατίας. Μαζί μέ τήν ἄσκηση βίας, τίς ἀρπαγές,
τίς κλοπές καί τίς καταστροφές δημιουργοῦσαν ἕνα
πλέγμα πιέσεων ἰκανό νά συνθλίψει καί τόν πλέον
εὐκατάστατο «νοικοκύρη».

Ή πλέον σημαντική, ὅμως, οἰκονομική λειτουργία πού πέρασε στά χέρια τῆς μετά τή Βάρκιζα νέας τοπικῆς ἐξουσίας ἦταν ἡ διανομή τῆς ξένης βοήθειας. Οἱ τοπικές ἐπιτροπές διανομῆς τῶν εἰδῶν τῆς ΟΥΝΡΑ ἤ τῆς ἀμερικανικῆς βοήθειας συνήθως ταυτίζονταν μέ τά κοινοτικά συμβούλια. Οἱ συνηθισμένες διαφοροποιήσεις καί προσθῆκες σέ αὐτήν τή σύνθεση ἀφοροῦσαν τή συμμετοχή τοπικῶν δημόσιων ὑπαλλήλων, δασκάλων ἤ ἱερέων σέ αὐτά. Σέ καμία πάντως ἀπό αὐτές τίς κα-

τηγορίες λειτουργῶν δέν ὑπῆρχε περίπτωση νά παρεισφρύσει ἀριστερός μετά ἀπό τίς συνεχεῖς προσεκτικές ἐκκαθαρίσεις τῆς δημόσιας διοίκησης. Καθώς ἡ ἐκστρατεία ἐνάντια στήν 'Αριστερά καί τήν 'Αντίσταση κορυφωνόταν, ἡ διανομή τῆς βοήθειας ταυτίστηκε μέ τήν ἐνεργό ἀνάμειξη στήν ἀντικομμουνιστική ἐκστρατεία. Σέ πολλές περιοχές οἱ πίνακες διανομῶν δέν περιλάμβαναν παρά τίς οἰκογένειες τῶν ἐξοπλισμένων χωρικῶν, μελῶν εἴτε παρακρατικῶν ὀργανώσεων, ὅπως ἡ Χ στόν Μοριά, εἴτε ἡμικρατικῶν μονάδων, ὅπως οἱ ΜΑΥ.

Ό ἀποκλεισμός τῶν ἀριστερῶν ἡ ἔστω τῶν ὕποπτων γιά συμπάθειες πρός τήν ᾿Αριστερά πολιτῶν ἀπό τή διανομή τῆς δοήθειας συμπλήρωνε τό πλέγμα ἀσφυξίας γύρω ἀπό αὐτούς. Συμπλήρωνε μέ τόν πλέον ἀπόλυτο τρόπο τίς ὑπόλοιπες μορφές διώξεων καί πιέσεων: τή φυσική τρομοκρατία, τούς ξυλοδαρμούς, τίς λεηλασίες, τούς διασμούς, τίς δολοφονίες, τίς ἐξαφανίσεις, τίς συλλήψεις, τίς ἐκτοπίσεις, τίς ἐπικηρύξεις. Πιστοποιοῦσε τό γεγονός ὅτι οἱ ἀριστεροί ἡταν πολίτες δεύτερης κατηγορίας, μέ πολύ πειρορισμένο κύκλο δικαιωμάτων καί καμία ἐξασφάλιση, ἀπόδλητοι, ἐκτός νόμου καί νομιμότητας, στερούμενοι κάθε είδους προστασίας πού ἔνα εὐνομούμενο κράτος ὀφείλει, στό ὄνομα της ἰσοπολιτείας, νά παρέχει στούς πολίτες του.

Ή μαζική φυγή μελῶν, στελεχῶν καί οἰκογενειῶν τῆς 'Αριστερᾶς πρός τίς πόλεις καί ιδιαίτερα πρός τήν 'Αθήνα καί τή Θεσσαλονίκη εἰχε, σύμφωνα μέ τίς μαρτυρίες, δύο παρονομαστές. Τή διασφάλιση τῆς ζωῆς καί τῆς σωματικῆς ἀκεραιότητας ἀπό τή μιά καί τήν ἀναζήτηση πόρων ζωῆς ἀπό τήν ἄλλη. Οἱ ἀριθμοί εἰναι ἐντυπωσιακοί καί μᾶς ἀποκαλύπτουν τήν ἔκταση τοῦ ζητήματος. 'Από τό 1945 ὡς τό 1947, 150 ὡς 200 χιλιάδες ἀριστεροί ἐγκατέλειψαν τήν ὕπαιθρο μετακινούμενοι πρός τίς μεγάλες πόλεις. Στό τοπικό ἐπίπεδο, στίς περιφερειακές πρωτεύουσες, τό ρεῦμα ἦταν ἐπίσης σημαντικό.

Οἱ πολιτικές ἐπιπτώσεις αὐτῆς τῆς μαζικῆς μετανάστευσης ἦταν καταλυτικές. Οἱ ἀριστερές πολιτικές ὀργανώσεις ἀπορφανίστηκαν ἀπό στελέχη καί, μαζί μέ τή φυσική διαρροή πού προκάλεσε ἡ ἤττα καί ἡ ἀπογοήτευση, οὐσιαστικά διαλύθηκαν. Ὁ Δημοκρατικός Στρατός δρέθηκε ἔτσι ὑποχρεωμένος νά κινεῖται σ ἔναν χῶρο ὅπου δέν διέθετε κοινωνικές προσβάσεις, πολιτικούς μηχανισμούς καί δίκτυα. Αὐτό εἶχε ἀποφασιστικές ἐπιπτώσεις στή στρατολογία, στόν ἑφοδιασμό, στήν ἀπόκτηση πολύτιμων πληροφοριῶν καί σέ κάθε ἄλλη στήριξη.

Τελικά, ως όλοκλήρωση τῆς προαναφερθείσας ἀπορφάνισης καί ἀποκοπῆς τοῦ Δημοκρατικοῦ Στρατοῦ ἀπό τήν κοινωνία, ἦρθε ἡ μαζική ἐκτόπιση τῶν πληθυσμῶν τῆς ὑπαίθρου σέ πολλές κρίσιμες περιοχές τῆς χώρας. Οἱ κυβερνητικοί, ἐκμεταλλευόμενοι τίς δυνατότητες πού πρόσφερε ἡ μαζική πλέον ἀμερικανική βοήθεια, ἀπό τό 1947 καί μετά, μπόρεσαν νά μεταφέρουν περισσότερους ἀπό 700.000 κατοίκους τῆς ὑπαίθρου



σέ εἰδικά κέντρα «συμμοριοπλήκτων», στίς παρυφές τῶν ὀχυρωμένων πόλεων. Ἐκτός ἀπό τόν ἀστυνομικοῦ χαρακτήρα ἔλεγχο πού μποροῦσσε πλέον εὖκολα νά ἀσκηθεῖ πάνω σέ αὐτούς τούς ἀνθρώπους, ἡ ἀπόλυτη οἰκονομική, ἐπισιτιστική τους ἐξάρτηση ἀπό τούς κυ-δερνητικούς μηχανισμούς διανομῆς δοήθειας δέν τούς ἄφηνε κανένα περιθώριο πολιτικῶν ταλαντεύσεων καί ἐκτροχιασμῶν.

### Ένας στρατός χωρίς οἰχονομικές βάσεις

Όταν ὁ Ἐμφύλιος γενικεύθηκε στό διάστημα 1947-1948, ὁ ΔΣΕ δρέθηκε νά κινεῖται σέ μιά νεκρή παραγωγικά ζώνη ἀπό τήν ὁποία μποροῦσε νά ἀντλήσει μόνο ὅ,τι εἶχε ἐγκαταλειφθεῖ πίσω, τά τελευταῖα κατάλοιπα δηλαδή μιᾶς ὑλικῆς ζωῆς πού εἶχε σταματήσει. Ἐκτός ἀπό τά χωράφια μέ τίς πατάτες καί τά λίγα ὅσπρια πού πολλές φορές ἔσωσαν τούς ἀντάρτες ἀπό τήν πείνα, ἡ μόνη ἄλλη πηγή τροφῆς ἦταν τά κοπάδια πού ἀφέθηκαν στά δουνά. Καί αὐτά ὅμως ἦταν μιά πηγή διατροφῆς μέ σύντομο τέλος. Οἱ ἐκκαθαριστικές ἐπιχειρήσεις τοῦ Στρατοῦ μπορεῖ νά μήν ἀνακάλυπταν τούς ἀντάρτες, μετέφεραν ὅμως σέ σίγουρα μέρη τά κοπάδια πού εἶχαν ἀπομείνει στά δουνά. ᾿Αργά, μεθοδικά καί ἀποτελεσματικά, τά ὀρεινά τῆς

χώρας μετατράπηκαν σέ ἐπισιτιστική ἔρημο.

Στήν αναζήτηση διεξόδων από αυτήν τήν κατάσταση, ὁ Δημοκρατικός Στρατός ἀναζήτησε ἐπιμελητειακή στήριξη σέ δύο ἐπίπεδα. Τό πρῶτο ἦταν ἡ ἀπόπειρα άλωσης ἀστικῶν κέντρων, ἐκεῖ ὅπου, αὐστηρά φυλασσόμενα, ὑπῆρχαν τά ἐφόδια τοῦ ἀντίπαλου στρατοῦ καί οἱ ἀποθῆκες τῆς ἀμερικανικῆς βοήθειας. Οἱ πόλεις όμως αυτές, οι περιφερειακές πρωτεύουσες, ήταν ὀργανωμένες ἀκριδῶς γιά νά προλάβουν μιά τέτοια προοπτική. Ήταν δηλαδή ὀχυρωμένες, βαρύτατα έξοπλισμένες καί στελεχωμένες μέ κάθε τύπου στρατεύματα καί μονάδες ἀσφαλείας. Ἡ ἄλωσή τους γινόταν ἔτσι δύσκολη καί ἀβέβαιη ὑπόθεση, τό κόστος τῆς όποίας, ακόμη καί στήν περίπτωση πλήρους έπικράτησης τοῦ Δημοκρατικοῦ Στρατοῦ, ἦταν δυσανάλογο ώς πρός τά τυχόν ὀφέλη. Σέ συνδυασμό μέ τίς πάγιες δυσχολίες έλιγμοῦ τῶν ἀνταρτῶν, σέ χώρους ὅπου οί έλεύθερες καί ἀσφαλεῖς περιοχές ἦταν λίγες καί συνήθως απόμαχρες, ή έξασφάλιση των ώφελημάτων αποδειχνυόταν αδύνατη. Τό τελευταῖο ἴσχυε ἰδιαίτερα γιά τά τρόφιμα καί τά είδη πρώτης ἀνάγκης (ἰματισμός, υπόδηση) πού ήταν όγκώδη καί δύσκολα στή μεταφορά τους. Στόν δέ οπλισμό καί τά πυρομαχικά, στίς πάγιες δυσκολίες προστίθεντο ή ασυμβατότητα πολλων κατηγοριῶν ὅπλων.5 Ὁ ἰσολογισμός τῶν μεγάλων ἐπιτυχιῶν του ΔΣΕ στά Καλάβουτα, στήν Καρδίτσα, στή Νάουσα ή στό Καρπενήσι προφανέστατα δέν συνεισέφερε στή λύση τοῦ ἐπιμελητειακοῦ ἀδιεξόδου.

Ή ἄλλη λύση ήταν ή βοήθεια ἀπό τίς ἀνατολικές χῶρες. 'Ακόμα κι ἄν ἀγνοήσουμε τούς διπλωματικούς καί πολιτικούς περιορισμούς αὐτῆς τῆς δοήθειας, ἡ ἔνταξή της στήν πολεμική προσπάθεια τοῦ Δημοκρατικοῦ Στρατοῦ συναντοῦσε πληθος ἐμποδίων. Τό κυριότερο ἀπό αὐτά ἦταν ἡ ἀδυναμία προώθησης τῶν ύλικῶν αὐτῶν στίς μακρινές ώς πρός τά σύνορα περιοχές. Η κυριαρχία τῆς ἀεροπορίας, ἡ ἀπουσία δρόμων ή ἔστω ἀσφαλῶν διαδρομῶν πρός τά νότια, ἡ πενία σέ μεταγωγικά ζῶα καί ἡ κυριαρχία τοῦ ἀντιπάλου σέ βασικούς ἄξονες πού ἔτεμναν τά πρός τό νότο δρομολόγια (ἄξονας Μετσόδου) περιόριζαν τή σημασία τῆς ἀπό τό ἐξωτερικό βοήθειας στίς γύρω ἀπό τά σύνορα περιοχές. Τό γεγονός αὐτό συρρίκνωνε στό ἐλάχιστο τήν τακτική καί στρατηγική εὐελιξία τοῦ ΔΣΕ καί αποδείκνυε μέ τόν πλέον απόλυτο τρόπο ὅτι τίποτε δέν ήταν δυνατό νά υποκαταστήσει τήν απουσία έγχώριων πόρων. Μιᾶς οἰκονομίας πολέμου δηλαδή στούς χώρους δραστηριοποίησης τῶν ἀνταρτῶν.

### Στίς πόλεις

Ό Έμφύλιος ξετυλίχθηκε στήν ἐπαρχία, ἦταν μιά ὑπόθεση τῆς ἀγροτικῆς Ἑλλάδας. Τά μεγάλα ἀστικά κέντρα τῆς χώρας, ἡ Ἀθήνα κυρίως, ἔμμεσα μόνο ἀναμείχθηκαν σέ αὐτόν, δέν ὑπῆρξαν πεδία ἀναμέτρησης ἤ ἔστω ἀμφισθητούμενης κυριαρχίας. Ἔξησαν φυσικά τήν καταστολή, τό γεμάτο ἀπειλές καί φόβους κλίμα. Ἀπό τήν ἄλλη πλευρά, ὅμως, οἱ πολεμικές ἐπιχειρήσεις ἦταν ἀπόμακρες, ποτέ δέν πλησίασαν τίς μεγαλύτερες πόλεις. Ταυτόχρονα, ὁ πόλεμος ἄφηνε στά μεγάλα ἀστικά κέντρα σημαντικά οἰκονομικά ὀφέλη.

Πραγματικά, ο πόλεμος ήταν γιά τίς πόλεις μιά ιδιαίτερα ἐπικερδής ὑπόθεση πού δημιουργοῦσε εὐκαιρίες πλουτισμοῦ καί εἰσοδήματα σέ σημαντικό ἀριθμό ἀνθρώπων. Τά ἀστικά κέντρα διαχειρίζονταν τούς τεράστιους οἰκονομικούς πόρους πού συνέρρεαν ἀπό τό ἐξωτερικό γιά νά στηρίξουν τήν κυβερνητική πολεμική προσπάθεια καί τήν, πρός ὄφελος τῆς Δύσης, ἀνοικοδόμηση τῆς χώρας. Ἡ διαχείριση αὐτή ἦταν ἄκρως ἐπωφελής γιά συγκεκριμένα κοινωνικά στρώματα, δημιουργοῦσε δέ, παράλληλα, μιά εὐρύτερη αἰσθηση εὐμάρειας. Στήν πρωτεύουσα, παρά τούς πρόσφυγες πού συνέρρεαν καί τήν ἐμφανή φτώχεια, ἡ ἐποχή καταγράφηκε ως νέα Μπέλ Ἐπόκ, πράγμα πού ἀποτυπώθηκε στήν ἄνθηση καί τήν αἴγλη τῶν κέντρων διασκέδασης καί εἰδικά ἐκείνων τῆς παραλίας.

Έπτός ὅμως ἀπό τή διασκέδαση τῶν νεόπλουτων καί πλουτιζόντων στρωμάτων τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας, στόν πολιτικό χῶρο ἡ λειτουργία αὐτή εἶχε βαθύτερα ἀποτελέσματα. Ἐνῶ σέ μιά πρώτη φάση (καλοκαίρι 1945-καλοκαίρι 1946) παρατηρήθηκε ἔντονη ἄνοδος τῆς δύναμης τῆς ᾿Αριστερᾶς στήν ᾿Αθήνα, μέ

άπτό παράδειγμα τήν ἐκλογική κυριαρχία τῶν προσκείμενων στό ΚΚΕ παρατάξεων στίς συνδικαλιστικές ὀργανώσεις, τό ρεῦμα γρήγορα ἀντιστράφηκε. Ἡ τρομοκρατία καί οἱ διώξεις εἰχαν φυσικά τό μερίδιό τους σε αὐτή τήν ἀναστροφή. Θὰ ἦταν λάθος ὅμως νὰ τίς

θεωρήσουμε μοναδικές αίτίες.

Ή στροφή πρός τά άριστερά στηριζόταν στήν άνάπτυξη ένός κινήματος διεκδικήσεων πού ἐπεδίωκε τήν πιό ὁρθολογική –κοινωνικά, ταξικά– κατανομή τῆς ξένης δοήθειας. Τήν κατά τό δυνατό δίκαιη μοιρασιά τῆς πίτας μέ άλλα λόγια. Ή πίτα όμως καθ έαυτή άνηκε κατ' αποκλειστικότητα σέ άλλους, πράγμα τό όποῖο περιόριζε τίς διεκδικητικές δυνατότητες. Νά σταθοῦμε λίγο σέ αὐτό. Τό ἀντικείμενο, τό προϊόν πρός διεκδίκηση, δέν άνηκε στίς έγχώριες παραγωγικές λειτουργίες, δέν έξαρτιόταν από αὐτές. Οἱ ἀπέναντί του λοιπόν δυνατότητες ένός διεκδικητικοῦ κινήματος ήταν κατ' ανάγκην περιορισμένες καί σέ κάθε περίπτωση δέν μποροῦσαν νά μεταβληθοῦν σέ πολιτικές. Τί θά μπορούσε λόγου χάριν νά άμφισδητήσει πολιτικά ένα συνδικαλιστικό κίνημα μέ τέτοιες βάσεις; Τό καθεστώς τῆς ξένης βοήθειας χάρη στό όποιο ὁ πληθυσμός δούλευε καί ζοῦσε; Αὐτό τό ἀδιέξοδο, ἡ ἀδυναμία τῆς συνδικαλιστικής πρακτικής νά συμπληρωθεῖ ἀπό πολιτικά αἰτήματα ή νά μετεξελιχθεῖ σέ πολιτικό αἴτημα, ἄμβλυνε ταχύτατα τή δυναμική της καί έξουδετέρωσε τίς έκει ἐπιτυχίες τῆς ᾿Αριστερᾶς. Τό κίνημα είχε πρακτικά έξουδετερωθεῖ ἀπό τίς ἴδιες τίς οἰκονομικές λειτουργίες πρίν ἀκόμα οἱ συλλήψεις τῆς ἄνοιξης καί τοῦ καλοκαιριοῦ τοῦ 1947 τοῦ δώσουν τό τελικό κτύπημα.

Παράλληλα, στήν ίδια περίοδο, ή μαζική ἄφιξη άριστερών προσφύγων - έξαιτίας της τρομοκρατίας καί τοῦ σέ βάρος τους οἰκονομικοῦ ἀποκλεισμοῦ- ἀπό τήν έπαρχία στίς πόλεις, πού τροφοδότησε ὀργανωντικά τό ΚΚΕ, γνώρισε τήν ἀφομοιωτική ἐπίδραση τοῦ συστήματος. Οι ὑπό διωγμόν ἀριστεροί ἔπρεπε νά δουλέψουν καί νά ζήσουν, πράγματα πού άμφότερα παρέπεμπαν στήν έξαρτημένη από τό έξωτερικό οἰκονομική δραστηριότητα. Ἡ έξεύρεση έργασίας στά έργα πού έκτελοῦνταν μέ χρηματοδότηση τοῦ «Λογαριασμοῦ Δραχμῶν 'Ανοικοδομήσεως» ή σέ ἐργασίες πού καθοδηγοῦσε ἡ ΑΜΑΓΚ<sup>8</sup> ἦταν σχετικά πιό εὖκολη γιά ἀριστερούς ἀπ' ὅ,τι ἡ πρόσληψη στόν έλληνικό ἰδιωτικό ή δημόσιο τομέα. Μέσα από αυτές τίς διαδικασίες, τά στελέχη τῆς 'Αριστερᾶς ὄχι μόνο ἀποκόπτονταν ἀπό τό χῶρο τῆς φυσικῆς τους δραστηριότητας, τόν κρίσιμο χῶρο τῆς ὑπαίθρου, ἀλλά προοδευτικά ἀφομοιώνονταν από μιά έχθρική πρός τό ΚΚΕ καί τόν Δημοκρατικό Στρατό κατάσταση.

Τό γεγονός ὅτι ἡ προσπάθεια τοῦ Δημοκρατικοῦ Στρατοῦ σέ ὅλη τή διάρκεια τοῦ πολέμου δείχνει ἀδιέξοδη καί ἀπελπισμένη ὀφείλεται σ' αὐτόν τό συνδυασμό πιέσεων, συσχετισμῶν καί ἀνεπάρκειας μέσων γιά τήν ὁποιαδήποτε λύση πού θά μποροῦσε νά ἐπιλεγεῖ. ᾿Από τήν ἄλλη πλευρά, ἡ παρά τούς συσχετισμούς

αὐτούς ἔκταση, διάρκεια, σκληρότητα τοῦ πολέμου έπιδεβαιώνει τίς βαθύτατες κοινωνικές διεργασίες πάνω στίς όποῖες στηρίχθηκαν οἱ πολεμικές ἐπιλογές.

1. Τό παρόν κείμενο ήταν ή εἰσήγηση τοῦ γράφοντος στό συνέδριο «Πτυχές τοῦ Ἐμφύλιου Πολέμου», πού ὀργάνωσε τό Πάντειο Πανεπιστήμιο σέ συνεργασία μέ τόν Δημο Καρπενησίου στό Καρπενήσι, στίς 23 μέ 26 Σεπτεμβρίου 1999.

2. Ἡ Ἦ-Ἦλ ἦταν ὑπηρεσία ἀρωγῆς τῶν βρετανικῶν ἐνόπλων δυνάμεων πού συνόδευε τήν προέλασή τους στίς πεοιοχές πού ἀπελευθερώνονταν ἀπό τόν Αξονα. Τά ἀρχικά ΟΥΝΡΑ σημαίνουν: UNRRA: United Nations Relief and Rehabilitation Administration. Έπρόκειτο γιά τή διεύθυνση τῶν Ἡνωμένων Ἐθνῶν πού εἶχε ἀναλάβει τή συνδρομή καί τή στήριξη τῶν πληθυσμῶν πού ὁ πόλεμος εἶχε φέρει σέ ίδιαίτερα δυσχερή θέση. Η διεύθυνση αυτή είχε ώς κυριότερες πηγές χρηματοδότησης καί προμηθειῶν σέ εἴδη καί τρόφιμα τήν κυβέρνηση τῶν ΗΠΑ καθώς καί πολλούς ἐπίσημους ή ίδιωτικούς όργανισμούς τῆς ίδιας χώρας.

3. Freris A.F., The Greek Economy in the 20th century, Croom Helm, London, Sydney 1986, p.119. Ἡ πρώτη συνέπεια αὐτῆς τῆς ἀνόδου τῆς παραγωγῆς, ἰδιαίτερα σέ ὀρεινές καί ήμιορεινές περιοχές, ήταν ὅτι δημιουργήθηκαν πρόσκαιρα οἱ στοιχειώδεις παραγωγικές προϋποθέσεις γιά τή

στήριξη ἀντάρτικου.

4. Ίδιαίτερα ἐνδιαφέρουσα ἀφήγηση γιά τέτοιου είδους σύγκρουση στή μαρτυρία τοῦ Θανάση Πορφύρη, «Αποφράδα μέρα πόνου καί θρήνου γιά τό χωριό 'Οξυά Κόνιτσας», 22 Ιούνη 1945, στό περιοδικό Έθνική Αντίσταση τχ. 99,

Απρίλης 1998, σ. 27 κ.έ.

5. Υπῆρχε γενικά πανοπερμία ὅπλων πού ἔκανε τήν τροφοδότησή τους μέ πυρομαχικά άληθινό πονοκέφαλο. Ό ΔΣΕ χρησιμοποιούσε σέ μεγάλο ποσοστό γερμανικής προέλευσης όπλισμό – προϊόν βοήθειας από τίς ανατολικές χῶρες. Ὁ βρετανικός ὁπλισμός τοῦ Ἐθνικοῦ Στρατοῦ εἶχε διαφορετικά διαμετρήματα. Τό ίδιο δέ καί ὁ ἀμερικανικός ή τά ὑπολείμματα τῶν ἰταλικῶν ὅπλων, κληροδοτήματα τῆς Κατοχῆς.

6. Στή Θεσσαλονίκη τό σημαντικότερο πολεμικό γεγονός πού συνέδη ήταν ο δομβαρδισμός τῆς πόλης ἀπό πυροδόλο τῶν ἀνταρτῶν στίς 9 Φεβρουαρίου τοῦ 1948. Γεγονός ἐντυπωσιασμοῦ περισσότερο, χωρίς ἄλλες ἐπιπτώσεις. Στήν Πάτρα ὁ πόλεμος πλησίασε μέ τή μάχη τῆς Χαλανδρίτσας, χωρίς καί έδω νά μεταβάλει τίς καθημερινές συνήθειες τῆς πό-

λης.
7. Στό πλαίσιο του Σχεδίου Μάρσαλ καί τῶν συμφωνιῶν ή ελληνική κυμεταξύ Έλλάδος καί Ήνωμένων Πολιτειῶν, ἡ έλληνική κυδέρνηση τοποθετοῦσε σέ είδικό λογαριασμό ἴσο ποσό δραχμῶν γιά κάθε δολάριο πού ξοδεύτηκε ἀπό τά ποσά τῆς ἀμεοικανικής δοήθειας. Ο λογαριασμός πήρε τό όνομα «Λογα-οιασμός Δραχμῶν ἀΑνασυγκροτήσεως». Αὐτά τά χρήματα ξοδεύονταν σέ ἔργα ἀνασυγκρότησης μέσα στήν Ἑλλάδα, μέ βάση ἔνα γενικό σχέδιο πού συμφωνήθηκε μεταξύ τῶν κυδεονήσεων Έλλάδας καί Ήνωμένων Πολιτειῶν καί μέ τήν έγκριση τῆς 'Αμερικανικῆς 'Αποστολῆς Οἰκονομικῆς Βοηθείας γιά κάθε δαπάνη.

8. Τό γραφεῖο διαχείρισης τῆς ἀμερικανικῆς βοήθειας

(Σχεδίου Μάρσαλ) στήν Έλλάδα.



Η φωτογραφία ἀναδημοσιεύεται ἀπό τό διβλίο τοῦ Γιώργου Βουνελάκη - Θαλασσινοῦ 'Οδοιπορικό. Μνῆμες καί ἀπόψεις (ἐκδ. Γιαννίκος, Άθήνα 1997). Έπτά κεφάλια άνταρτῶν τοῦ Δημοκρατικοῦ Στρατοῦ περιβάλλουν τόν όλόσωμο νεχρό, τόν διοικητή τοῦ ἀρχηγείου Πάρνωνα, ταγματάρχη τῆς 3ης Μεραρχίας Πελοποννήσου Γιώργη 'Αντζακλῆ ἀπό τόν Βρονταμᾶ Λακωνίας. Τά κομμένα κεφάλια τῶν ἀνταρτῶν σύμφωνα μέ τόν Κ. Παπακωνοταντίνου (Μπελᾶ), ή Νεκρή Μεραρχία, εκδ. Άλφειός 1986, σελ. 1338, άνήκουν στούς: Βασίλη Μαντηλάρη (Μεσσηνία), Γιάννη Άσσογιάννη (Μεσσηνία), Δημήτρη Ζουρντό (Μολάοι), Δημήτρη 'Αλεβίζο-Κοτρωνάκη (Λακωνία), Δημήτρη Λυμπέρη (Σκάλα Λακωνίας), Γιάννη Δ. Δούμουρα (Δραγουμάνο 'Αρκαδίας). Καί ἡ ἰστορία τῆς φωτογραφίας: Ένας τσαγκάρης από τόν Βρονταμᾶ, σφοδρός έθνικόφρων, φωτογράφισε τά κομμένα κεφάλια καί τόν νεκρό 'Ατζακλῆ καί κρέμασε στό μαγαζί του τή φωτογραφία. Ο παραγιός του, φεύγοντας μετανάστης στήν Αυστραλία, έκλεψε τή φωτογραφία καί τήν πῆρε μαζί του. Τήν παρουσίασε είκοσι χρόνια ὰργότερα ὅταν γύρισε στό χωριό του. Οἰ αποχεφαλιοθέντες τῆς φωτογραφίας είναι οι νεχροί τῆς μάχης πού ἔγινε στίς 6.4.1949 στόν Βρονταμᾶ Λακωνίας.

Ή φωτογραφία αὐτή ἦταν νά δημοσιευτεῖ στό προηγούμενο τεῦχος. Μπλέχτηκαν τά πράγματα καί ἔμεινε μόνο ή λεζάντα χωρίς "τά κομμένα κεφάλια".

# Η ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΠΟΙΗΣΗ ΚΑΙ Ο ΝΙΚΟΣ ΠΟΥΛΑΝΤΖΑΣ

τοῦ Κώστα Βεργόπουλου

ατ' ἀρχήν, ἐκφράζω τή συγκίνησή μου γι' αὐτή τή συνάντηση πού γίνεται ἔστω καί μέ καθυστέρηση 20 ἐτῶν. Ἡ φιλία μου μέ τόν Νίκο Πουλαντζᾶ καί τόν Κωνσταντίνο Τσουκαλᾶ, στό πλαίσιο τῆς τριμελοῦς ἀδελφότητας, εἶναι τόσο παλαιά, δαθιά καί γνωστή, ὤστε θά ἔμοιαζε μέ ἀπρέπεια καί ὁπωσδήποτε μέ πολιτικό σφάλμα νά μιλήσω ἐγώ γι' αὐτόν, γιά τόν αἰφνίδιο καί πρόωρο χαμό του: θά

ήταν σάν νά μιλοῦσα γιά τόν έαυτό μου.

"Όταν ἄρχισαν φλυαρίες καί φθηνές ὑποθέσεις θανάτου πρίν ἀπό 20 ἀκριδῶς χρόνια, τό μόνο πού συνέστησα ήταν τουλάχιστον σιωπή, από στοιχειώδη σεβασμό σ' αὐτόν πού ἀναλώθηκε κατά κυριολεξία στό έργο του, έργο πού ὁπωσδήποτε δύσκολα προσεγγίστηκε μέχρι σήμερα καί ακόμη δυσκολότερα κατανοήθηκε. Μέ τή στό μεταξύ απόσταση δύο δεκαετιῶν πού έξασφάλισε ὁ πανδαμάτωρ, έντυπωσιάζει ἡ οὐσιαστική σιγή καί ἀμηχανία κυρίως τῆς ᾿Αριστερᾶς ἀπέναντι στό πρωτοπόρο, διεισδυτικό καί δημιουργικό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ. Ὁ Νίκος, μέ όξυδέρκεια, φαντασία καί άναλυτική αὐστηρότητα, διατύπωσε τόν τρόπο μέ τόν όποῖο ἡ Αριστερά θά πραγματοποιοῦσε τό πολιτικό aggiornamento της καί θά παρέμενε πρωτοπορία στούς σύγχρονους κοινωνικούς καί πολιτικούς άγῶνες. Φαίνεται όμως ότι αὐτό ἦταν ὑπερβολικά μεγάλη φιλοδοξία γιά παραδοσιακούς πολιτικούς οργανισμούς πού στήν πραγματικότητα δέν φιλοδοξοῦσαν παρά μιά φευγαλέα παρουσία, έναν ρόλο κομπάρσου στούς σκοτεινούς διαδρόμους τῶν κυβερνητικῶν συνδυασμῶν καί τῆς ἐξουσίας. Ἡ παράδοξη αὐτή στάση τῆς ᾿Αριστερᾶς κατά τόν Μάιο τοῦ 1968 δικαίωσε κατά κάποιο τρόπο τόν Ζάν-Πώλ Σάρτρ, σύμφωνα μέ τόν οποῖο «τό κομμουνιστικό κόμμα δέν ήταν ἐπαναστατικό, ἀλλά δέν ήταν ούτε καί ρεφορμιστικό: δέν ἐπιδίωκε ἀπολύτως τίποτα, ἐκτός ἀπό τό νά ὑπάρχει».

Έάν παράλληλα, στό μεταξύ διάστημα, ή μαρξιστική σκέψη καί πρακτική, ή πολιτική θεωρία καί κοινωνιολογία εἶχαν διατυπώσει διαφορετικές μεθόδους καί δρόμους πού ἀπομάκρυναν ἀπό τή συμβολή τοῦ Ν.Π., τό πράγμα δέν θά ἦταν ἰδιαίτερα ἀνησυχητικό, θά ἦταν μάλιστα ἐλπιδοφόρο γιά τήν 'Αριστερά καί τόν λαό της. "Όμως, τό πιό ἀνησυχητικό τοῦ σημερινοῦ



εἰκοσάχρονου ἀπολογισμοῦ εἶναι ὅτι ἡ μαρξιστική σκέψη, ἐνῷ μέ τόν Πουλαντζᾶ ἔφθασε στό ἀποκορύφωμά της, μετά ἀπό αὐτόν, στή διάρκεια τῷν δύο δεκαετιῷν πού ἀκολούθησαν, δέν ἔπαυσε νά ξεφουσκώνει ὀμφαλοσκοπώντας. Οὐσιαστικά, μέχρι σήμερα, δέν ὑπῆρξε συνέχεια στό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ, ἀλλά δέν ὑπῆρξε συνέχεια στό μαρξισμό ἀπό τό σημεῖο πού τόν ἄφησε αὐτός, οὕτε κάν στήν πολιτική ἐπιστήμη καί στήν πολιτική κοινωνιολογία. Τό συναίσθημα τοῦ ἀδιεξόδου

καί τῆς παρακμῆς τοῦ πνευματικοῦ καί πολιτικοῦ χώρου τῆς 'Αριστερᾶς διαχέεται σ' αὐτόν πού ἐπιχειρεῖ

τόν ἀπολογισμό τῆς εἰκοσαετίας.

Έάν ἔπρεπε νά συνοψίσω τή συμβολή τοῦ Πουλαντζα στό πνεύμα τῆς ἐποχῆς του, θά ἔλεγα ὅτι συνίσταται στή βασική μαρξιστική αντίληψη ότι οί κοινωνικές πρακτικές διαμορφώνουν τίς κοινωνικές τάξεις καί όχι φυσικά τό αντίστροφο. Από τήν πάλη τῶν τάξεων προχύπτουν οι τάξεις, όχι τό αντίστροφο, αλλά από τήν πάλη τῶν τάξεων διαμορφώνονται ἐπίσης ἡ ίστορική σκηνή τῆς «κοινωνίας» καί τοῦ «κράτουςἔθνους», τά πεδία τῆς πολιτικῆς, τῆς δημοκρατίας, τῶν θεσμῶν καί μηχανισμῶν τοῦ κράτους. Οἱ ἔννοιες αύτές, στό μέτρο πού έκπορεύονται από τό αὐτό πεδίο, δηλαδή αὐτό τῆς πάλης τῶν τάξεων, θεωροῦνται «όμοούσιες», χωρίς ιεράρχηση καί έτεροκαθορισμό, μέ χαρακτήρα «σχετικής αὐτονομίας» ώς πρός τή θεωοούμενη βασική οἰκονομική σχέση. Καίρια συμβολή τοῦ Πουλαντζᾶ ήταν ἡ ἀποκάλυψη καί ὁ προσδιορισμός τῆς πολιτικῆς, τῆς δημοκρατίας καί τοῦ κράτους ως «είδιχῶν πεδίων», ἐντός τῶν ὁποίων ἐκτυλίσσεται είδικός μακροχρόνιος «πόλεμος θέσεων καί χαρακωμάτων», μέ τήν έννοια πού προσέδωσε σ' αὐτά ὁ Γκράμσι. Ή κοινωνική έξουσία στό πεδίο τῆς πολιτικῆς, τῶν δημοκρατικών θεσμών καί τοῦ κράτους πολύ ἀπέχει από τό να είναι έννοιολογικά μονολιθική καί ακόμη λιγότερο ἀποκλειστική στά χέρια τῆς ἄρχουσας τάξης. Λόγω τῆς ὑφῆς τοῦ κράτους καί τῶν θεσμῶν, πού άναφέρονται στό σύνολο τῆς κοινωνίας, ἡ ἐξουσία στήν αστική κοινωνία στό πολιτικό πεδίο μπορεί να έπιμερίζεται καί ν' άντισταθμίζεται μέ κατακτήσεις θέσεων από τίς λαϊκές καί προοδευτικές δυνάμεις, έστω καί ἄν ἐνισχύονται ἔτσι οἱ ἀντινομίες τοῦ συνόλου. Έννοιες ὅπως «κοινωνία», «λαός», «ἔθνος», «κράτος», «θεσμοί καί κρατικοί ἰδεολογικοί μηχανισμοί» δέν είναι μονόπλευρα δημιουργήματα τοῦ κεφαλαίου, ούτε απλά έργαλεῖα τῆς κυριαρχίας του ούτε απατηλά ίδεολογικά προπετάσματα. Συνιστοῦν πεδία κοινωνικῶν ἀνταγωνισμῶν σέ συνθῆκες «σχετικῆς αὐτονομίας» γιά τό καθένα. Τό ὅτι ἡ ἄρχουσα τάξη τίς οἰκειοποιεῖται γιά νά διασφαλίσει τήν κυριαρχία της δέν σημαίνει ὅτι οἱ ἔννοιες αὐτές εἶναι ἀπλά καί μόνον απατηλές, εφόσον καί σήμερα ακόμη διαπλάθουν τό πεδίο καί τόν τρόπο μέ τόν όποῖο ή κυριαρχούσα τάξη ἐπιδεδαιώνεται ώς κυριαρχούσα.

Στό παρελθόν, οἱ μαρξιστές εἰχαν τήν τάση νά ὑποδαθμίζουν τό πεδίο τῆς πολιτικῆς, ἐπειδή ἀπέδιδαν
σχεδόν ἀποκλειστική σημασία στήν οἰκονομία. Ἡ πολιτική εἶχε διαίως ἀναχθεῖ περιφρονητικά σέ ἀνώδυνη
«ὑπερδομή», σέ ἰδεολογία ἀπατηλή, ἐνῶ ἡ πραγματικότητα τῶν μαρξιστῶν ἦταν ἐγκατεστημένη δαθιά
στήν οἰκονομία, στίς σχέσεις ἰδιοκτησίας τοῦ κεφαλαίου, στή διαδόητη καί ἀμαρτωλή «κοινωνία τῶν πολιτῶν». Ἦλλα νεωτερίζοντα ρεύματα τοῦ μαρξισμοῦ
προσδιόριζαν ἐφησυχαστικά τήν πολιτική ὡς παραγωγό τῆς οἰκονομίας ἀπό τή δασική ἐργοστασιακή σχέ-

ση. Έξ οὖ καί τό κράτος ἀντιμετωπίστηκε ἀπό τούς μαρξιστές σχεδόν πάντα μέ τήν πεποίθηση ὅτι ἦταν ἕνα καταδικασμένο μονοδιάστατο ἐργαλεῖο χειραγωγούμενο ἀπό τό κεφάλαιο καί τήν ὰστική τάξη.

Αντίθετα ο Πουλαντζᾶς, σέ βαθιά καί δημιουργική άρμονία μέ τόν Μάρξ καί τόν 'Αλτουσέρ, ἀποκάλυψε ότι τό κράτος δέν είναι οὔτε παράγωγο οὔτε ἐργαλεῖο ούτε καί απλή ίδεολογική ύπερδομή τοῦ κεφαλαίου, άλλά συνιστᾶ «κάτι τό ξεχωριστό, κάτι τό εἰδικό», πέρα ἀπό τή δασική καπιταλιστική σχέση παραγωγῆς, έφόσον άναφέρεται στό σύνολο τῆς κοινωνίας, ἐκπο-αὐτῆς. Μέ αὐτή τήν πορεία, ὁ Πουλαντζᾶς συναντήθηκε μέ τίς ἀναλύσεις τῆς ἐξουσίας ἀπό τόν Φουκώ, ό όποῖος φυσικά ἀπό ἀλλοῦ προερχόταν καί ἀλλοῦ έσκόπευε: ἐνῶ γιά τόν Φουκώ τό πρόβλημα ἡταν ἡ μηχανική τῆς ἐξουσίας καί τοῦ ἐξουσιασμοῦ, γιά τόν Πουλαντζᾶ τό πρόβλημα ἦταν ἡ είδική μορφή έξουσιασμοῦ πού ὀνομάζεται «κράτος». Πόρισμα τῆς διατύπωσης τοῦ Πουλαντζᾶ ήταν ὅτι τό κράτος ἀπορρέει κατά συνέπεια ὄχι μόνον ἀπό τήν ἀστική τάξη καί τό όπλοστάσιό της, άλλά καί ἀπό τήν κοινωνία ώς σύνολο καί ἀπό τήν είδική σύνδεση τοῦ κράτους μέ τό ἔθνος. Ἡ διατύπωση τῆς ἔννοιας «κράτος-ἔθνος» χρονολογεῖται ἀκριδῶς ἀπό ἐκείνη τήν περίοδο, πρός άντικατάσταση τοῦ παραδοσιακοῦ περισσότερο ταξικά μονοσήμαντου όρου «κράτος».

Ή ἀταλάντευτη ἐμμονή τοῦ Πουλαντζᾶ, ὅπως καί τοῦ 'Αλτουσέρ, στήν προσέγγιση τοῦ κράτους καί τῆς πολιτικῆς ὡς στρατηγικῶν πεδίων τῆς ταξικῆς πάλης ὁδήγησε καί τούς δύο ν' ἀπορρίπτουν ἐπανειλημμένα καί κατηγορηματικά ἄλλες ὑποθέσεις πού ἤδη ἀπό τότε διαβεβαίωναν εἰτε τή δῆθεν ἀπατηλότητα εἰτε τήν παρακμή τοῦ κράτους-ἔθνους. Σ' ὅλες τίς περιπτώσεις πού ἤδη τότε τό κράτος-ἔθνος εἶχε θεωρηθεῖ «ἀπατηλό, ἀρχαϊκό καί ξεπερασμένο», αὐτό γινόταν μέ πρόσχημα κάποιες ὑποτιθέμενες μεταλλαγές τοῦ κεφαλαίου. Τέσσερα μαρξιστικά ρεύματα εἶχαν σπεύσει στίς δεκαετίες τοῦ '60 καί τοῦ '70 νά διαβεβαιώσουν ὅτι

τό κράτος-ἔθνος ἀφομοιώνεται:

α) στήν ἔννοια της παγκόσμιας ἐμπορευματικῆς κυκλοφορίας, κάτι πού ἦταν ἰδιαίτερα τοῦ συρμοῦ στά τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ '60,

6) στό άνερχόμενο φαινόμενο τῶν πολυεθνικῶν ἐπι-

χειρήσεων,

γ) στήν κρατικομονοπωλιακή μεταλλαγή καί διάρθρωση τοῦ κεφαλαίου,

δ) στήν παγκοσμιοποίηση τοῦ κύκλου του.

Καί στίς τέσσερις περιπτώσεις, ή τοποθέτηση τόσο τοῦ Πουλαντζᾶ ὅσο καί τοῦ ᾿Αλτουσέρ ἦταν ξεκάθαρα ἀπορριπτική: οἱ μεταλλαγές τοῦ κεφαλαίου δέν εἶναι σέ θέση νά θίξουν τά φαινόμενα τῆς κοινωνίας, τοῦ κράτους καί τῆς πολιτικῆς πού διατηροῦν ξεχωριστή «εἰδική» φύση, ἀνταποκρίνονται σέ ἄλλα πεδία καί προϋποθέσεις καί διατηροῦν σέ κάθε περίπτωση χαρακτήρα «σχετικῆς αὐτονομίας». Τό κράτος-ἔθνος

δέν προσδιορίζεται ἀπό τήν ἀπλή οἰκονομική σχέση οὕτε δέδαια, ἀκόμη λιγότερο, ἀπό τή διεθνοποιημένη μορφή της μέ τήν ἐνδεχόμενη διεθνοποίηση τοῦ κεφαλαίου. Ἡ τοποθέτηση τοῦ Πουλαντζᾶ πάνω στό ζήτημα αὐτό δέν ἄφηνε περιθώρια γιά παρερμηνεῖες: «Ἡ μεγάλη πλειοψηφία ἀπό ἐμᾶς ἀπορρίπτουμε τήν ἰδέα ὅτι ἡ διεθνοποίηση ἀφαιρεῖ τήν οὐσία καί τό ρόλο τοῦ ἐθνικοῦ κράτους πρός ὄφελος εἴτε τοῦ διεθνοποιημένου καί πολυεθνικοῦ κεφαλαίου εἴτε διακρατικῶν ἤ

ύπερκρατικῶν ὀργανισμῶν».1

Ή ἀφομοίωση τοῦ ἔργου τοῦ Μάρξ ἀπό τόν Πουλαντζᾶ στάθηκε τόσο δαθιά καί συνεπής, πού πολλές φορές ὁ Νίκος δέν δίστασε νά ἔρμηνεύσει τό μαρξικό ἔργο ἀκόμη καί contra, ἀπό τυπική ἄποψη, στόν ἴδιο τόν Μάρξ. Οἱ πρόσφατες ἔρευνες τοῦ Στάθη Κουδελάκη πάνω στόν πολύ νεανικό Μάρξ ἐπιδεδαίωσαν ὅτι ὁ Πουλαντζᾶς ἤταν ἀκριδέστατος στήν κατανόησή του, ὅσον ἀφορᾶ τή σημασία τῆς πολιτικῆς, τῆς δημοκρατίας καί τοῦ κράτους, ἀκόμη καί ὅταν ὁ ἴδιος contra omnes διαδεδαίωνε θέσεις πού θεωρήθηκαν «αίρετι-

κές» στή δεκαετία τοῦ '60.2

Ακόμη καί ἄν τό κεφάλαιο παγκοσμιοποιηθεῖ πλήρως, ή κοινωνία καί τό κράτος δέν μποροῦν παρά νά διατηρήσουν τόν έθνικό, τοπικό καί περιφερειακό χαρακτήρα, λόγω τῶν κοινωνικῶν προσδιορισμῶν πού συγκροτοῦν αὐτές τίς ἔννοιες, λόγω τοῦ ἐντοπισμοῦ τῆς ἔννοιας «κοινωνία» στό πεδίο τῶν κοινωνικῶν σχέσεων. Μέ πλήρη παγκοσμιοποίηση τοῦ κεφαλαίου, είναι άδύνατον ἐπί τοῦ παρόντος νά διανοηθοῦμε έννοιες ὅπως «παγκόσμια κοινωνία», «παγκόσμια πάλη τῶν τάξεων», «παγκόσμιο κράτος». Γιά τήν πνευματική παράδοση τοῦ Μάρξ, ὅπως αὐτή σωστά κατανοήθηκε από τόν Πουλαντζᾶ, τό κράτος συνιστᾶ τό είδικό πεδίο στούς θεσμούς καί μηχανισμούς τοῦ όποίου διεκπεραιώνεται καί άναπτύσσεται, μέσω τῆς πολιτικής καί τής δημοκρατίας, διαρκής πάλη των τάξεων.

"Οπως ὁ Μάρξ στά μέσα τοῦ περασμένου αἰώνα, ὁ Πουλαντζᾶς στή δεκαετία τοῦ '60 διεῖδε τή δυνατότητα ἐπαναστατικῆς μετατροπῆς τῆς κοινωνίας μέσα ἀπό τή διαρχή πάλη γιά κατάχτηση θέσεων στό πεδίο τῆς πολιτικής καί της δημοκρατίας. Ή πολιτική, αντί νά είναι υποπροϊόν, εργαλεῖο ή παράγωγο τῆς οἰκονομίας, συμπυχνώνει τίς κοινωνικές σχέσεις, παράγοντας τή δική της αλήθεια. Ή πολιτική δίδει τό γενικό σχημα της ποινωνίας σέ ἀφαίρεση παί διασφαλίζει τό πλαίσιο στό οποῖο ἐκάστοτε ἀρθρώνεται τό συγκεκριμένο κοινωνικό υπόδειγμα. Τέλος, ή πολιτική μέ τή δημοχρατική της διάσταση καί τή λαϊκή συμμετοχή όχι μόνον κατοχυρώνει τόν λαό απέναντι στήν απολυταρχία, άλλά ταυτόχρονα, ἄν καί ἀστική, ἐμπεριέχει, λόγω βαθιᾶς καί άξεπέραστης άντιφατικότητας, τό σημείο ρήξης καί υπέρβασης τῆς ἀστικῆς τάξης πραγμάτων από τό στρατόπεδο τῆς ἐργασίας καί τοῦ λαοῦ.

Ο Στάθης Κουβελάκης κατέδειξε στή διδακτορική του διατριδή (Πανεπιστήμιο Παρίσι VIII, Δεκ. 1998)

τήν ἐμμονή τοῦ Μάρξ στό ζήτημα της ἐλευθερίας τοῦ Τύπου καί στή δημοσιοποίηση όλων τῶν μυστικῶν τῆς έξουσίας. Όπως ὁ Μάρξ τό διαπίστωσε, ὁ λαός δέν συγκροτεῖται ὡς λαός παρά μέ τήν ἐλευθερία πολιτικῆς ἔκφρασης, τήν ἄσκηση τῶν δημοκρατικῶν ἀστικῶν δικαιωμάτων καί μέ τήν ένεργοποίηση τῆς ἀστικῆς δημοκρατίας. Όσο περισσότερο ή Αριστερά διεκδικεῖ εμβάθυνση καί κατοχύρωση δημοκρατικῶν καί ἀστικῶν ἐλευθεριῶν, τόσο περισσότερο θά ὡριμάζει τό άληθινό ὑπόβαθρο τῆς πολιτικῆς καί τῆς δημοκρατίας, πού δέν είναι άλλο από τόν λαό καί τό ἔθνος, τό ἐθνικό-λαϊκό ὑπόβαθρο, πού στή μαρξιστική ὁρολογία ὀνομάζεται «κοινωνία». Αὐτή εἶναι ἡ πραγματική θέση τοῦ Μάρξ, αὐτήν ἀνακάλυψε μέ διεισδυτική ἀνάλυση ο Πουλαντζᾶς, παραμερίζοντας τά ἐπισωρευμένα μαρξιστοειδῆ ψιμύθια πού ἐπί ἕναν αἰώνα τήν ἔκρυβαν. Πολύ απλά: ὁ ἀγώνας γιά δημοκρατία, ἀκόμη καί στό πεδίο τῆς ἀστικῆς πολιτικῆς, τοῦ κράτους καί τῶν άστικῶν θεσμῶν, εἶναι σήμερα ἀπαράκαμπτος, μπορεῖ μάλιστα ν' ἀποδεῖ ἐπαναστατικός, ἀπό τή στιγμή πού ή μητέρα τῆς δημοκρατίας, ἡ ἀστική τάξη, στήν ἐποχή μας έχει τήν τάση νά έγκαταλείπει τήν κόρη της καί νά προσφεύγει σέ όλο καί δεσποτικότερες μορφές χρήσης τῆς κρατικῆς έξουσίας.3

Κατά τίς δύο τελευταῖες δεκαετίες, τό πολιτικό-κοινωνικό σκηνικό στήν Ευρώπη καί στόν κόσμο έχει μεταβληθεῖ οιζικά. Μέ κεντοικό ιδεολόγημα αίχμῆς τήν παγκοσμιοποίηση καί τό μονεταρισμό, έχει έξαπολυθεῖ στήν ἐποχή μας πολύπλευρος ἀντιδραστικός ρεβανσισμός καί κοινωνική άντεπανάσταση σέ παγκόσμια κλίμακα. "Όμως, ή διερεύνηση τῶν ἐμπειρικῶν στοιχείων δείχνει μέ πειστικότητα καί ἀκρίβεια ὅτι μέχρι σήμερα ή παγκοσμιοποίηση προχωρεῖ κυρίως στόν ἐγκέφαλο των κυβερνήσεων καί πολύ λιγότερο στήν πραγματικότητα. Ἡ διεθνής κινητικότητα τῶν παραγωγικῶν συντελεστῶν, κεφαλαίου καί ἐργασίας, στήν ἐποχή μας δέν συγκρίνεται μέ ἐκείνην τοῦ τέλους τοῦ 19ου αἰώνα: λιγότερο ἀπό 1% τῶν Εὐρωπαίων ἐργαζομένων μετακινεῖται σήμερα στό ἐξωτερικό σ' ἀναζήτηση ἐργασίας, παρά τήν έξαιρετικά ύψηλή άνεργία πού μαστίζει τόν εύρωπαϊκό χῶρο. Στόν 19ο αἰώνα, χῶρες μέ ύψηλή ἀνεργία, ὅπως ἡ ᾿Αγγλία καί ἡ Ἰρλανδία, ἀπέστειλαν στό έξωτερικό πάνω από τό 50% τοῦ πληθυ-

σμοῦ τους.

Όμοίως σήμερα, τά εύρωπαϊκά καί αμερικανικά κεφάλαια πού ἐπενδύονται στό ἐξωτερικό ἀντιπροσωπεύουν λιγότερο ἀπό 1% τοῦ ἐθνικοῦ προϊόντος τῶν ἀναπτυγμένων χωρῶν προέλευσης, παρά τό γεγονός ὅτι οἱ ἀποδόσεις κεφαλαίου παραμένουν βαθιά ἄνισες ἀπό χώρα σέ χώρα. Στά τέλη τοῦ 19ου αἰώνα, ἡ Βρετανία ἐπένδυε στό ἐξωτερικό ἐπί σειρά δεκαετιῶν 10% τοῦ ἐθνικοῦ προϊόντος της. Βεβαίως, οἱ νομικοί φραγμοί στίς κινήσεις κεφαλαίου ἔχουν σήμερα ἐξαλειφθεῖ, ἀλλ' αὐτό δέν ἀρκεῖ: γιά τήν πραγματική συγκρότηση ἑνιαίου παγκόσμιου συστήματος, ἀπαιτεῖται ἡ πραγματική κινητικότητα τῶν συντελεστῶν, καί ὅχι μόνον ἡ

νομική δυνατότητα μετακίνησης, όπως ἐπί τοῦ παρό-

ντος συμβαίνει.4

Έξάλλου, μέ τή γενίκευση τῶν σύγχρονων οἰκονομικῶν πολιτικῶν μέ στόχο τήν ἐξισορρόπηση τῶν ἰσοζυγίων έξωτερικῶν πληρωμῶν, οἱ έθνικές οἰκονομίες καταλήγουν σήμερα ν' απεξαρτοποιοῦνται από τίς ανάγκες έξωτερικής χρηματοδότησης. Έτσι ώστε ή διεθνής κίνηση κεφαλαίων στήν εποχή μας όχι μόνον αποβαίνει ήσσονος ποσοτικής σημασίας σέ σχέση μέ τό παρελθόν, άλλά διατηρεῖ καί μειωμένη ποιοτική σημασία, ἐφόσον μέ τίς ἀκολουθούμενες σήμερα πολιτικές οί έθνιχοί οἰχονομιχοί χῶροι ἀποβαίνουν περισσότερο ίσορροπημένοι καί αὐτόκεντροι. Στήν ἐποχή μας, οί διεθνεῖς κινήσεις κεφαλαίων ἔχουν μικρότερη σημασία, τόσο ποσοτικά ὄσο καί ποιοτικά, απ' ὅ,τι στό παρελθόν. Οσον άφορᾶ τήν πραγματικότητα τῶν πολυεθνικῶν ἐπιχειρήσεων, ὁ Ρομπέρ Μπουαγέ (Robert Boyer) έδειξε ότι σχεδόν όλες είναι ψευδεπίγραφα πολυεθνικές, ἐνῶ στήν οὐσία παραμένουν ἐθνικές, ἐφόσον πάνω ἀπό 50% τῆς παραγωγῆς καί τοῦ ἀριθμοῦ τῶν ἐργαζομένων σ' αὐτές εἶναι συγκεντρωμένοι κατά κανόνα σέ μιά μητρική χώρα. Μόνον μέ μία, τήν ἰαπωνική Sony, συμβαίνει ἴσως κάτι πού θά ἄξιζε τήν ὀνομασία «πολυεθνικό».6

"Ομως, παρά τήν ἰσχνή τεκμηρίωση τῆς τρέχουσας παγκοσμιοποίησης, είναι γεγονός ὅτι αὐτή σφοαγίζει ήδη τό ίδεολογικό καί πολιτικό πεδίο τῆς ἐποχῆς μας, λειτουργεῖ ήδη ώς ἀκράδαντη πεποίθηση γιά τό σύνολο τῶν κυβερνήσεων καί τῆς κοινῆς γνώμης: συνιστᾶ «πυρίαρχο ἀστικό ἰδεολόγημα» τῆς ἐποχῆς μας, σύμφωνα μέ τήν ἔκφραση τοῦ Πώλ Σουήζυ. Ή παγκοσμιοποίηση σήμερα έχει καταντήσει «όμολογία πίστεως», δόγμα πίστεως «ίερό καί όσιο», «άχραντη» ίδεολογική βάση τοῦ σύγχρονου νεοσυντηρητισμοῦ, τοῦ κομφορμισμοῦ, τῆς νέας ἐξουσιαστικῆς ὀρθοφροσύνης, νέος θεμέλιος μύθος τῆς ἐποχῆς μας. Νέος κομφορμισμός μέ άντικομφορμιστικό καί ριζοσπαστικό προσωπεῖο. Τόσο πού πολλοί ἄνθρωποι τῆς 'Αριστερᾶς προσχωροῦν σ' αὐτόν χωρίς δυσκολία, ὅπως καί στίς ά-

κραίες λογικές συνέπειές του.

Ανεξάρτητα ἀπό τήν πραγματικότητα καί τό βαθμό της σημερινής παγκοσμιοποίησης, έφαρμόζονται παντοῦ, σέ ὅλα τά μήκη καί πλάτη τῆς ὑφηλίου, ἐξτρεμιστικές καί άδιάλλακτες παγκοσμιοποιητικές πολιτικές πού στοχεύουν νά ἐπισπεύσουν τήν παγκοσμιοποίηση, πού «παγκοσμιοποιοῦν», δηλαδή ἀνοίγουν, άπορουθμίζουν καί άποδομοῦν, τίς έθνικές οἰκονομίες καί κοινωνίες στό όνομα τοῦ αναπόφευκτου τῆς παγκοσμιοποίησης. Ή πολιτική τῆς παγκοσμιοποίησης στήν ἐποχή μας δέν ὑποβάλλεται οὕτε σέ ἀξιολόγηση, διάλογο ή έλεγχο ούτε, ακόμη λιγότερο, σέ δημοκρατικές διαδικασίες λήψης αποφάσεων, άλλ' έφαρμόζεται άδυσώπητα σάν τυφλοσούρτης καί όπωσδήποτε προσχηματικά γιά τήν ανάκληση τῶν ποικίλων μεταπολεμιχῶν κοινωνιχῶν κατακτήσεων ἀπό τόν κόσμο τῆς έργασίας.

Φυσικά, κυρίαρχο μοτίδο παραμένει σήμερα ὅτι μέ τήν παγκοσμιοποίηση της οίκονομίας έκπίπτει ίστορικά τό πεδίο τοῦ κράτους-ἔθνους καί συνεπῶς τό σύνολο τῶν πολιτικῶν, κοινωνικῶν καί πολιτιστικῶν θεσμῶν, διαδικασιῶν, δικαιωμάτων καί άρμοδιοτήτων πού συνδέονται μέ αὐτό. Μαζί μέ τό τέλος τοῦ κράτους-ἔθνους, ἀγγέλλεται ἐπίσης τό τέλος τοῦ κοινωνικοῦ κράτους, τό τέλος τῆς ἐργασίας, τῆς πολιτικῆς, τῆς ἰδεολογίας καί ὁπωσδήποτε τῶν δημοκρατικῶν έλευθεριῶν. Ύπό τούς καλύτερους ὅρους, ἡ ἀνθρωπότητα δυθίζεται σήμερα όλοταχῶς στίς συνθῆκες ένός νέου αὐταρχισμοῦ, τῆς ἀντιδημοκρατικῆς «μεταδημοκρατίας», στό ὄνομα πάντα τοῦ θριάμβου τῆς παγκοσμιοποίησης, τῆς ἀνωνυμίας τῶν ἀγορῶν καί τοῦ χρήματος. Ένῶ γιά τόν Πουλαντζᾶ καί τήν 'Αριστερά τῆς έποχῆς του ἦταν αὐτονόητος κοινός τόπος ὅτι ἡ ἀνωνυμία τῶν ἀγορῶν καί τοῦ χρήματος δέν εἶναι παρά ό τρόπος μέ τόν όποῖο συγκαλύπτεται καί ἀναπτύσσεται ή ἐπωνυμία τοῦ μεγάλου κεφαλαίου, τοῦ διεθνοποιημένου χρήματος καί τῶν μονοπωλίων.

Φυσικά, προηγήθηκε περίοδος αποστράτευσης τῶν κοινωνικών κινημάτων καί των πλατιών λαϊκών στρωμάτων ἀπό ἰδεολογίες καί ἀπό κοινωνικούς ἀγῶνες. Ἡ τελευταία είκοσαετία χαρακτηρίσθηκε άπό τάσεις άποξένωσης τόσο από τήν πολιτική ὅσο καί από τό συνδικαλισμό. Όμως στή βάση τῶν ἐξελίξεων αὐτῶν βρίσχεται πάντα ή ἀπογοήτευση τῶν πολιτῶν: ἐφόσον τά πολιτικά κόμματα, παρά τίς αποκλίνουσες καταβολές τους, συγκλίνουν σήμερα προγραμματικά σέ σημεῖο πού ἡ διάκριση μεταξύ 'Αριστερᾶς καί Δεξιᾶς ν' ἀποδαίνει δυσδιάχριτη, είναι έπόμενο ὁ λαός νά γυρίζει τήν πλάτη στήν πολιτική όχι μόνον μέ ἀπογοήτευση άλλά καί μέ άγανάκτηση. Ή πολιτική έξελίσσεται έτσι ραγδαῖα σέ τηλεοπτικό παιχνίδι πολυθρόνας, μέ ὅλο καί λιγότερο κοινωνικό καί πολιτικό ένδιαφέρον, μέ αύξουσα κοινωνική ἀφερεγγυότητα καί ἀνυποληψία.

Στίς συνθηκες αὐτές, ὁ ὑποτιθέμενος μονόδρομος τῆς απαράκαμπτης προσαρμογής τῶν κοινωνιῶν στήν παγκοσμιοποίηση ἐπιδάλλεται αὐταρχικά, δεσποτικά, ἐκτός δημοκρατικών διαδικασιών, χωρίς στοιχειώδη πολυφωνία καί διάλογο, μέ σημαία τήν κυρίαρχη μία καί μοναδική σκέψη. Ή νέα ὀρθοφροσύνη ἀρνεῖται κάθε διάλογο σχετικά μέ τίς ἐπιλογές της μέ ἐπιχείρημα ὅτι δέν ὑπάρχει ἐναλλακτική λύση καί ὅτι συνεπῶς οἱ συζητήσεις περιττεύουν. Τό ἐπιχείρημα αὐτό δέν εἶναι νέο, άλλά πανάρχαιο καί απατηλό, εφόσον συνοδεύει πάντοτε τά αὐταρχικά καθεστῶτα, ώς πρόσχημα, γιά τήν απάλειψη οίασδήποτε αντιγνωμίας, έτερότητας καί

έτεροφροσύνης.

Στήν ἐποχή μας, μέ πρόσχημα ὅτι δέν ὑπάρχουν έναλλακτικές προτάσεις, πῶς ὅ,τι ἡταν νά εἰπωθεῖ εἰπώθηκε ήδη, ὅτι ἡ παγκοσμιοποίηση δέν ἀφήνει πεοιθώρια χειρισμῶν στά κράτη-ἔθνη καί στήν πολιτική, καταλύεται οὐσιαστικά ή βάση τῆς δημοκρατίας καί τῆς δημοκρατικῆς ἔκφρασης, ἡ ἔννοια τῆς δημοκρατικῆς πολυφωνίας καί διαλόγου, εἰς ὄφελος τοῦ μονόδρομου, τῆς μοναδικῆς σκέψης, τῆς ὑποταγῆς τῶν πολιτῶν στή γραμμή πού ἐχπέμπουν οἱ ἀγορές ἐμπορευμάτων, νομισμάτων καί χρηματιστικών τίτλων. Ένῶ ὁ Γάλλος σοσιαλιστής πρωθυπουργός Ζοσπέν διακηρύσσει φραστικά «ναί στήν οἰκονομία τῆς ἀγορᾶς, ὅχι πήν κοινωνία τῆς ἀγορᾶς», οἱ σύγχρονες κοινωνίες, τως φυσικά ή γαλλική, έγκαθίστανται ραγδαῖα σέ νθῆκες όχι απλῶς δικτατορίας τῶν ἀγορῶν καί τῶν ηματιστηρίων, άλλά είδικότερα όλοκληρωτισμοῦ τοῦ του «χρηματιστικοῦ κεφαλαίου», γιά νά χρησιμοποιήιο τήν έννοια τῶν Χιλφερντίνγκ καί Μπουχάριν, ού διατυπώθηκε ήδη από τή δεύτερη δεκαετία τοῦ

πίώνα μας.

Όπως τότε είχε διαπιστωθεῖ ἀπό τούς προαναφερθέντες μαρξιστές καί μαζί τους από τή Ρόζα Λούξεμπουργκ, 10 τό χρηματιστικό κεφάλαιο συνιστα τήν τέλεια μορφή κινητικότητας τοῦ κεφαλαίου, λόγω ύψηλῆς αφαίρεσης καί πλαστικότητας πού τό χαρακτηρίζουν. "Ομως διαπιστώθηκε ήδη ότι τό χρηματιστικό κεφάλαιο συνιστᾶ τήν προϋπόθεση πού ανοίγει όργανικά δρόμο στόν ἰμπεριαλισμό καί στόν ἐπιθετισμό, τόσο στό διεθνές ἐπίπεδο ὅσο καί στό ἐσωτερικό. Ή σημερινή κρίση τῆς δημοκρατίας, ή ἐπανεμφάνιση ρατσισμοῦ, φυλετισμοῦ, κουλτουραλισμοῦ δέν εἶναι ἄσχετη ἀπό τό γεγονός τῆς διαμόρφωσης στήν ἐποχή μας τοῦ νέου χρηματιστιχοῦ χεφαλαίου, τό ὁποῖο μέ οργανική ελαφρότητα καί ανευθυνότητα, ὅπως στήν πρό τοῦ 1914 περίοδο, είναι σέ θέση ν' ἀπεργάζεται

νέες έκατόμβες γιά τήν άνθρωπότητα.

Δείγματα αὐτῆς τῆς ἐξέλιξης εἶναι σήμερα πολλά. Μέ τήν απόλυτη προτεραιότητα στή νομισματική σταθερότητα καί τόν αντιπληθωρισμό, πού ἐπέφερε ἡ τρέχουσα μονεταριστική αντεπανάσταση κατά τίς δύο τελευταΐες δεκαετίες, ὁ πλανήτης ἔχει μετατραπεῖ σέ κόλαση γιά τό ενα τρίτο τῆς ἀνθρωπότητας, σύμφωνα μέ τά στοιχεῖα τοῦ Διεθνοῦς Γραφείου Έργασίας, ὅπως ακριδώς είχαν προβλέψει οι κεϋνσιανοί οικονομολόγοι τοῦ Καίμπριτζ άμυνόμενοι στίς ἐπιθέσεις τοῦ νεότευκτου θατσερισμοῦ στίς αρχές τῆς δεκαετία τοῦ '80. 'Ο τρόμος τῆς ἀνεργίας καί τῆς πείνας θίγουν σήμερα ὅλο καί περισσότερα στρώματα πληθυσμῶν, ἀκόμη καί στίς αναπτυγμένες δυτικές οικονομίες. 'Ανασφάλεια καί αποσταθεροποίηση τοῦ κόσμου τῆς ἐργασίας πλήττουν σήμερα τό 80% των εργαζομένων στίς αναπτυγμένες διομηχανικές χῶρες, ὑπό τό θεωρητικό πρόσχημα τῆς εὐελιξίας καί τῆς προσαρμοστικότητας τῆς έργασίας. Ένῶ είναι γνωστό ὅτι τήν ὑψηλότερη ἰκανότητα προσαρμογῆς διαθέτουν πάντα καί εξ ορισμοῦ οἱ μόνιμοι έργαζόμενοι καί όχι οἱ εὐκαιριακοί.

Χιονοστιβάδες αντίδρασης υπονομεύουν καί απειλοῦν ἀνοικτά σήμερα τό κοινωνικό κράτος, ἀκόμη καί στά πιό στοιχειώδη δικαιώματα τῶν ἐργαζομένων, τῶν ανέργων, των συνταξιούχων. Κύματα απολύσεων έκδηλώνονται κατά παράβαση τῆς κείμενης νομοθεσίας, τόσο ὄσον ἀφορᾶ τίς νόμιμες αἰτίες ὅσο καί τή νομιμότητα τῶν διαδικασιῶν. Συνθλίβονται μέ ἀλαζονική περιφρόνηση οἱ ἔννοιες τοῦ πολίτη, τοῦ ἐργαζομένου, τοῦ έργατικοῦ δικαίου, τοῦ κοινωνικοῦ συμβολαίου, τῆς κοινωνικής συνοχής καί τής κοινωνίας. Η έννοια τής κοινῆς γνώμης πλέον δέν διαμορφώνεται μέ τοποθετήσεις καί ανταλλαγή επιχειρημάτων, αλλά προσεγγίζεται αὐθαίρετα καί ἀντιδεοντολογικά μέ βροχή προκατασκευασμένων δημοσκοπήσεων τοῦ ποδαριοῦ. Κυβερνήσεις, ἀκόμη καί τῆς 'Αριστερᾶς, παραμένουν ἀδρανεῖς καί στήν οὐσία ἐνθαρρύνουν τή σημερινή πολυμέτωπη καί όλοκληρωτική ἐπίθεση τοῦ κεφαλαίου ἐνάντια σέ ότιδήποτε περιορίζει τή βουλιμία, τήν αύθαιφεσία καί τήν ανευθυνότητά του. Ο ίδιος ο Ζοσπέν, παραμένοντας ίδανικά άδρανής πρωθυπουργός, δέν παραλείπει νά ἐπισημάνει φιλοσοφικά τήν ἀλήθεια καί τήν κρισιμότητα τῆς σημερινῆς κατάστασης: «Δέν γλιτώσαμε από τή δικτατορία τοῦ προλεταριάτου γιά νά πέσουμε στή δικτατορία τοῦ μετοχάτου». Οι σημερινοί μέτοχοι τοῦ νέου χρηματιστικοῦ κεφαλαίου, στό πλαίσιο τοῦ παγκοσμιοποιημένου χρήματος, κυβερνοῦν δεσποτικά καί ουθμίζουν μέ τελεσίγοαφα τίς καθημερινές λεπτομέρειες τοῦ δίου τῶν ἐργαζομένων, χωρίς νά δίνουν λόγο σέ κανένα. Έταιρεῖες πού εὐημεροῦν ἀπολύουν μαζικά ἐργαζομένους, διαλύουν τίς βάσεις τῆς παραγωγής τους, άρχει νά μειωθεί περαιτέρω τό έργασιακό κόστος, ν' ανέλθει τό ποσοστό κερδοφορίας, προκειμένου νά στηριχθοῦν οἱ ὑψηλές χρηματιστηριακές αποδόσεις. Έκτελωνίζεται, ακόμη καί μέ συμμετοχή κάποιας 'Αριστερᾶς, ή ἄποψη ὅτι τά χρηματιστήρια νομιμοποιούνται νά ρυθμίζουν τίς παραμικρές λεπτομέρειες τῆς ζωῆς τῶν πολιτῶν, ἐνῶ τό κράτος δέν έχει κανένα δικαίωμα ούτε δυνατότητα παρέμβασης τό

Απώτατος νόμος τοῦ καπιταλισμοῦ είναι φυσικά ἡ άσυδοσία καί ἡ ζούγκλα. "Ομως, ἐνῶ αὐτός ὁ νόμος αποθεώνεται καί πάλι στίς μέρες μας, μέ δεκάδες έκατομμύρια νέα θύματα σέ όλα τά μήκη καί πλάτη τῆς ύφηλίου, ο καπιταλισμός έξ αὐτοῦ, ὡς παραγωγικό σύστημα, δέν εμπεδώνεται περισσότερο, αλλά αποσταθε-

ροποιείται καί συρρικνώνεται άσταμάτητα.

Οι ἐπιλογές τοῦ κεφαλαίου στήν ἐποχή μας ἔχουν τροφοδοτήσει τραγικό έλλειμμα δημοκρατίας, δραματική κατάρρευση της πολιτικής λειτουργίας καί γενική άνυποληψία τοῦ κράτους. Όμως αὐτή ἡ ἐξέλιξη ἔχει αποξενώσει τήν έξουσία από τήν πλειοψηφία των πολιτῶν καί τῶν ἐργαζομένων, ὥστε ν' ἀσκεῖται πλέον δεσποτικά καί ἀνεύθυνα, χωρίς διάλογο καί πολυφωνία. Ἡ ἀστική τάξη σήμερα ἐγκαταλείπει διαστικά δημοκρατικές ἀρχές πού ἡ ἴδια εἰσήγαγε πρίν ἀπό δύο αίωνες στήν Ευρώπη, αρχές πού τῆς ἐπέτρεπαν νά συγκροτεῖται κοινωνικά ὡς κυρίαρχη τάξη. Μετά ἀπό δύο αίῶνες, τό ὑπόδειγμα κοινωνικοῦ ἐξουσιασμοῦ στίς δυτικές κοινωνίες χάνει τήν ήγεμονική του διάσταση, μετατρέπεται ταχύτατα σέ καταπιεστικό, ανελεύθερο καί αὐταρχικό, μέ συνέπεια τήν κρίση νομιμοποίησης της αστικης έξουσίας.

Αὐτή ή ἐξέλιξη ἐπιδεδαιώθηκε καί μέ τίς πρόσφατες

πολεμικές ἐπιχειοήσεις στή Γιουγκοσλαβία. Έκτός ἀπό τήν οὐσία πού εἶναι δέβαια ή νομιμοποίηση τοῦ νέου ρόλου τοῦ ΝΑΤΟ καί τῶν ΗΠΑ σέ ρόλο χωροφύλακα γιά ἐπεμβάσεις «ἐκτός περιοχῆς», δηλαδή σέ παγκόσμια κλίμακα, ἐπανεμφανίσθηκε κατά κόρον ἡ δυτική άλαζονεία σέ συνδυασμό μέ τή μυστική διπλωματία, καί όλα αὐτά γιά ἔνα θέμα ὑποτίθεται χωρίς οἰκονομικό ή στρατιωτικό διακύβευμα, άλλά γιά καθαρά «άνθρωπιστικούς λόγους». Ο Ζοσπέν θύμισε πρόσφατα καρικατούρα τοῦ Ζύλ Φέρυ, ὅταν δικαιολόγησε τούς δομβαρδισμούς καί τίς καταστροφές στή Γιου-

γκοσλαβία μέ ἐπιχειοήματα πολιτισμοῦ.

Όμως, κύριος ὑπεύθυνος γιά τή μιλιταριστική στροφή είναι βέβαια ή Άμερική. Άπό τό 1985, παρουσιάζει ἰσοζύγιο κεφαλαίων θετικό, δηλαδή εἰσάγονται στήν Αμερική περισσότερα κεφάλαια ἀπ' ὅσα ἐξάγονται ἀπό αὐτήν. Αὐτό σημαίνει ὅτι ἡ χώρα αὐτή ὅχι μόνον δέν σταθεροποιεῖ τή διεθνή οἰκονομία, ἀλλά ἐπιδιώνει εἰς δάρος της. Ο λόγος εἰναι ὅτι ἡ ἀμερικανική παραγωγικότητα έχει πρό πολλοῦ απωλέσει τήν απαιτούμενη διεθνή ανταγωνιστικότητα πού ἐπέτρεπε μεταπολεμικά στή χώρα ν' ανακυκλώνει πλεονάσματα σταθεροποιητικά γιά τήν παγκόσμια οἰκονομία. Σήμερα, ή Αμερική, μέ τήν καλύτερη δούληση, δρίσκεται σέ ὀργανική ἀδυναμία νά σταθεροποιεῖ τήν παγκόσμια οἰκονομία, λόγω τῶν ὑψηλῶν ἐλλειμμάτων της, καί συνεπῶς δέν μπορεῖ νά δικαιολογήσει ἀνάληψη ἐκ νέου τῆς παγκόσμιας ἡγεμονικῆς λειτουργίας. "Όμως, ἡ 'Αμερική, ἐνῶ οἰκονομικά ὑστερεῖ, διαθέτει μοναδική δύναμη πυρός πού τήν έξωθεῖ σέ νέα αὐτοκρατορική πεοιπέτεια, ὅπως ἔχει ἤδη ἐπισημάνει ὁ ἰστορικός Πώλ Κέννεντυ, 12 με τόν ὄφο Imperial Overstretch, πού αντιστοιχεῖ ἀκριδῶς στήν ἔννοια τῆς μιλιταριστικῆς μεταλλαγής καί έξωστρέφειας, όπως παρουσιάσθηκε στή δεκαετία τοῦ 1910-20 ἀπό τή Ρόζα Λούξεμπουργκ. Ή ήγεμονεύουσα δύναμη, ενῶ έχει ήδη παύσει νά διαθέτει τά ἀπαιτούμενα οἰκονομικά μέσα γιά νά διασφαλίζει τήν ήγεμονία της, έντούτοις διαθέτει στρατιωτικά μέσα ἄφθονα, πράγμα πού αὐξάνει τή συγκρουσιακότητα τῆς ἐποχῆς μας, ἀλλά καί ἐκθέτει τήν ἰκανότητά της ν' άσκει οίκονομικές σταθεροποιητικές λειτουργίες στό παγκόσμιο σύστημα. Ανάβοντας παράλληλα νέες φωτιές σέ παγκόσμια κλίμακα, μέ κύριο κίνητρο τήν ἐπιβολή ἐνός ἀκόμη ἡγεμονικοῦ ρόλου κενοῦ περιεχομένου. Μέ τήν ανάπτυξη τοῦ νέου μιλιταοισμοῦ στήν ἐποχή μας, στήν οὐσία ἐπισπεύδεται φάση συγκρούσεων καί καταστροφῶν ἀφ' ἐνός, ἀλλά ἀφ' έτέρου<sup>13</sup> καί παγκόσμιας άνομίας μέ παρακμή κάθε μορφῆς ἐλέγχου καί συντονισμοῦ στό πλαίσιο τοῦ νέου παγκόσμιου συστήματος.

"Οσον ἀφορᾶ τήν τύχη τῆς δημοκρατίας στήν ἐποχή μας, εκτός από τίς θλιβερές «προφητικές» αναλύσεις τῆς διαβόητης Τοιμεροῦς Ἐπιτροπῆς, μέ μέλη τούς τότε ἄσημους Σάμουελ Χάντιγκτον καί Ζμπίγκνιου Μπρεζίνσκυ (1974), αναφέρεται ένα πρόσφατο χαρακτηριστικό δείγμα από τον γερουσιαστή τῆς Νέας

Ύόρκης Daniel P. Moynihan στό τελευταΐο διβλίο του μέ τίτλο Μυστικότητα: ή ἀμερικανική έμπειρία. 14 ἀπό τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1990, δηλαδή μετά τήν κατάρρευση τοῦ κομμουνιστικοῦ συγκροτήματος καί τοῦ παγκόσμιου διπολικοῦ συστήματος, ὁ ἀριθμός των φακέλων τοῦ Λευκοῦ Οἴκου καί τοῦ Στέητ Ντηπάρτμεντ πού φέρουν τό χαρακτηρισμό «κρατικό ἀπόρρητο», ἀντί νά μειωθεῖ, αὐξήθηκε κατά 60%. Μέ τήν κατάρρευση τοῦ κομμουνιστικοῦ ἀντιπάλου, ἡ ἀστική δημοκρατία δείχνει ότι έκπνέει, σάν νά ήταν πεπεισμένη ότι έξεπλήρωσε τήν ιστορική της αποστολή.

Πρόσφατα ο Ρῶσος Αλέξανδρος Ζηνόδιεφ15 παρατηροῦσε ὅτι, ὡς φαίνεται, ἡ δυτική δημοκρατία καί τό κοινωνικό κράτος δέν ήσαν παρά διτρίνες τῆς Δύσης κατά τήν περίοδο τοῦ ἀνταγωνισμοῦ της μέ τό κομμουνιστικό στρατόπεδο. Αφότου τό δεύτερο κατέρρευσε, η Δύση δέν αἰσθάνεται πλέον καμιά ὑποχρέωση νά διατηρεῖ εἴτε κοινωνικό κράτος εἴτε δημοκρατικό πολίτευμα. Μέ τίς ἔννοιες τῆς παγκοσμιοποίησης, τῆς διεθνοῦς ἀνταγωνιστικότητας, τοῦ νόμου τῶν ἀγορῶν καί τῶν χρηματιστηρίων δίδονται σήμερα πειστικοφανῆ προσχήματα γιά τήν ἀκύρωση πολλῶν δικαιωμάτων πού είχαν παραχωρηθεῖ κατά τό παρελθόν, ἐνόσω τότε ὑπῆρχε λόγος. Τό κεφάλαιο σήμερα, ὑπό τό ἀπατηλό πρόσχημα τῆς παγκοσμιοποίησης, ἐκποιεῖ ἔννοιες όπως κράτος-ἔθνος, κοινωνία, κοινωνικό κράτος, δημοκρατία, πολιτική, ἔννοιες πού πάντως ποτέ δέν τοῦ ανηκαν κατ αποκλειστικότητα και μέσω τῶν ὁποίων τό ίδιο ελάμβανε τή μορφή τῆς ἄρχουσας τάξης. Εἶναι προφανές ότι, θέτοντας σέ παρένθεση τούς ίδεολογικούς καί πολιτικούς θεσμούς άναπαραγωγῆς τῆς έξουσίας της, ή ἀστική τάξη ὑπονομεύει μ' αὐτόν τόν τρόπο τήν ήγεμονική διάσταση τοῦ δικοῦ της έξουσια-

Είναι φανερό ὅτι στίς σημερινές νέες συνθῆκες ἀποβαίνει πολύ πιό επίκαιρος καί κρίσιμος ο άγώνας πρός ύπεράσπιση τῆς πολιτικῆς, γιά τή διατήρηση καί ἐνίσχυση τῆς δημοκρατίας, τή διάσωση τῆς ἔννοιας τῆς κοινωνίας καί τοῦ λαοῦ ἀπό τήν ἐπαπειλούμενη κατάρρευση τῆς κοινωνικῆς συνοχῆς καί τήν κοινωνική άποσάθρωση. Από τή στιγμή πού ή άστική τάξη έγκαταλείπει καί μάλιστα παραδιάζει απροκάλυπτα δημοκρατικές καί κοινωνικές ἀξίες πού συνόδευσαν τήν ίστορική της διαμόρφωση, επικαλούμενη τή σημερινή δηθεν λαίλαπα της παγκοσμιοποίησης, η υποστήριξη αὐτῶν ἀπό τό λαό καί τήν Αριστερά συνιστᾶ σήμερα όχι μόνο ζήτημα τιμῆς καί καθῆκον ἀπαράβατο, αλλά καί ζήτημα απλης ἐπιδίωσης. Ή σημαία αὐτή μπορεῖ σήμερα νά υπερδαίνει τήν άμυνα τῆς ἀστικῆς κοινωνίας καί τοῦ λαοῦ, ἀνοίγοντας δρόμο προοδευτικῆς, άκόμη καί ἐπαναστατικῆς μετατροπῆς. Ἐτσι κι άλλιῶς, στήν ἰστορία, κινήματα πού ἀποτέλεσαν σταθμό ήταν συχνά αὐτά πού διεκδικοῦσαν ἀπώτερες συνέπειες διαδικασιῶν πού εἶχαν ἤδη ξεκινήσει ἀπό ἄλλους. Ὁ Πουλαντζᾶς εἶχε ἐξηγήσει ὅτι μόνον μέ τή δημοκρατία καί μέ τό παιχνίδι τῆς πολιτικῆς ὁ λαός συγκροτεῖται στήν ἔννοια τοῦ λαοῦ. "Όμως, παράλληλα, ή πολιτική καί ή δημοκρατία, τό κράτος καί οἱ μηχανισμοί του, ἐνῶ συγκροτοῦν τό ἀστικό σύστημα, ταυτόχρονα τό ὑπερβαίνουν. Μ΄ αὐτή τήν ἔννοια, ὁ λαός, ἐνῶ ὑπερασπίζεται τήν πολιτική, τή δημοκρατία, τίς κατακτήσεις του στό κράτος καί στούς θεσμούς του, ταυτόχρονα ἔχει τή δυνατότητα νά ὑπερβαίνει τό πλαίσιο τῆς ἀστικῆς κοινωνίας, πρός τήν κατεύθυνση περισσότερης δημοκρατίας, ὅχι λιγότερης, περισσότερης δημοσιοποίησης τῆς πολιτικῆς, ὅχι λιγότερης, ἐνεργοποιώντας ἔτσι τή δυνατότητα τοῦ σοσιαλισμοῦ.

Έάν, στήν ἐποχή μας, ἡ δημοκρατία, ἡ ἐλευθερία έκφρασης, ή κοινωνία υπονομεύονται καί απειλοῦνται από τήν προσχηματική παγκοσμιοποίηση καί από τό άληθινά παγκοσμιοποιημένο ἐπιθετικό καί άδιαπραγμάτευτο νέο χρηματιστικό κεφάλαιο, ή ανάλυση τοῦ Πουλαντζᾶ ἀναδεικνύεται σήμερα ἀκόμη περισσότερο επίκαιρη απ' ό,τι ήταν στό παρελθόν. Πιθανόν τό σύγχρονο κράτος νά μήν μπορεί νά διαχειρίζεται τήν οἰκονομία, ὅπως διαβεβαιώνει μ' ἐγκατάλειψη καί άνευθυνότητα ο Γάλλος πρωθυπουργός Ζοσπέν, όμως αὐτό τό κράτος ἔχει ἤδη ἀποδείξει ὅτι διαθέτει μεγάλα περιθώρια ρύθμισης τοῦ πλαισίου ἀνάπτυξης τῆς οίκονομίας. Τέτοιες παρεμβάσεις πλαισίου προσδιορίζουν τά ἐλάχιστα ὄρια τῆς οἰκονομίας πού πρέπει νά παραμείνουν σεβαστά καί όχι βέβαια τούς μέγιστους στόχους πού ή οἰκονομία μπορεῖ νά ἐπιδιώκει. Τέτοιο έλάχιστο όριο πού πρέπει καί μπορεῖ τό σύγχρονο κράτος νά καταστήσει σεβαστό είναι τό έπίπεδο άπασχόλησης καί μισθῶν, ὅπως καί ἡ ἐγκατάλειψη τῆς πολιτικής τοῦ διεθνοῦς ἀνταγωνισμοῦ μέσω εὐελιξίας τοῦ έπιπέδου διαβίωσης τῶν ἐργαζομένων. Δέν εἶναι δυνατόν τό κράτος ἀφ' ἐνός νά παρεμβαίνει ἐπιδοτώντας έπιχειρήσεις μέ δισεκατομμύρια από τό κοινωνικό σύνολο καί ἀφ' έτέρου νά διαπιστώνει ὅτι δῆθεν δέν μπορεί νά παρέμβει, όταν ἐργαζόμενοι ρίχνονται στό δρόμο αὐθαίρετα, κατά παράβαση κάθε προβλεπόμενης διαδικασίας, νομοθεσίας καί δεοντολογίας. Θά πρέπει τό κεφάλαιο νά γνωρίζει καλά ὅτι ὑπάρχουν κάποια κοινωνικά καί πολιτικά πλαίσια άπαραβίαστα, ἔστω καί ἄν αὐτά εἶναι ἐθνικά καί ὅχι παγκοσμιοποιημένα, δηλαδή παραμένουν διαφορετικά από χώρα σέ χώρα, ἀνάλογα μέ τήν κατάσταση τῶν κοινωνικῶν άγώνων σέ κάθε περίπτωση.

Ένα παρόμοιο τέτοιο έλάχιστο όριο πού μετριάζει κάπως τήν αὐθαιρεσία καί ἀδεβαιότητα στίς κινήσεις τοῦ κεφαλαίου εἶναι ὁ φόρος Τόμπιν πού θέτει κάποιο κόστος γιά κάθε χρηματιστική συναλλαγή. Ἡ 'Αριστερά σήμερα ἀρχίζει νά συνειδητοποιεῖ ὅτι ἡ δικτατορία τοῦ κεφαλαίου καί τῶν χρηματιστηρίων δέν εἶναι ἀναπότρεπτη, ἀλλά πρέπει καί μπορεῖ νά μετριασθεῖ. Αὐτό δέν εἶναι ἀναδίωση τοῦ κρατισμοῦ, δέν εἶναι κρατική διαχείριση τῆς οἰκονομίας, ἀλλά συνιστὰ παρέμβαση τῶν πολιτῶν, τοῦ κόσμου τῆς ἐργασίας, τῆς κοινωνίας πρός μετριασμό τῆς ἀσυδοσίας τοῦ κεφαλαίου, γιά τή διαμόρφωση μιᾶς ξεχωριστῆς κατά περί-



πτωση σύνθεσης, πού προσδιορίζεται σέ τελική ἀνάλυση ὅχι ἀπό τήν ὁμοιομορφία τῆς φανταστικῆς παγκοσμιοποίησης, ἀλλ' ἀπό τήν ποικιλομορφία πού προκύπτει ἀπό τό ἐπίπεδο καί τήν ποιότητα τῆς ταξικῆς πάλης σέ ἐθνικό καί περιφερειακό πλαίσιο γιά κάθε χώρα.

1. Συνέντευξη τοῦ Πουλαντζᾶ στό περιοδικό Dialectiques, No 13, 1976.

2. Βλ. Ε. Kouvelakis, *Philosophie et revolution de Kant à Marx*, (ὑπό δημοσίευση στή σειρά Actuel Marx, ἐκδ. PUF, Παρίσι). Βλ. ἐπίσης: «Marx 1842-1844: de l'éspace public á la democratie revolutionnaire», παρουσίαση στό Συνέδριο Marx International, Παρίσι, Σεπτέμβριος 1998.

3. Ὁ «ἐθνικός» καί «λαϊκός» χαρακτήρας τοῦ πεδίου τῆς ἐξουσίας καί τοῦ κράτους ὑπογραμμίζεται ἐπίσης στό πρόσφατο ἔργο τοῦ Κ. Τσουκαλᾶ, Ἡ ἐξουσία ὡς λαός καί ὡς ἔθνος. Περιπέτειες σημασιῶν, Ἐκδόσεις Θεμέλιο, ᾿Αθήνα 1999.

4. Hirst & Thomspon Gr., Globalization in Question, Polity Press 1998 (2η ἔμδοση).

5. Taylor A., International Capital Mobility in History. The Saving/Inverstment Relationship, NBER Working Paper No 5643, 1996, Boston.

6. Boyer R. & Drache D., States Against Markets: the Limits of Globalization, Routledge, New York 1996.

7. Sweezy P. & Magdoff H., «Globalization - to What End?», *Monthly Review* 1992.

8. Hilferding R., *Le capital financier*, Editions Minuit, 1966 (1910).

12. Kennedy P., The Rise and Fall of Great Powers, Νέα Υόρκη 1988.

13. Βεργόπουλος Κ. «Εὐρώπη - 'Αμερική: θεώρημα ἡγεμονίας», περιοδικό *Ρεύματα*, Ιούλιος 1999.

14. D. P. Moyhihan, Secrecy: the American Experience, Yale 1998.

15. Zinoviev A. «Pourquoi je rentre en Russie», Le Monde, 30 'Iouvíou 1999.

# ΑΣΥΜΒΑΤΑ ΠΛΑΙΣΙΑ, ΣΥΜΒΑΤΙΚΕΣ ΕΥΓΕΝΕΙΕΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ

Μιά ἀπρόκλητη ἐπίθεση στόν Νίκο Μουζέλη καί ὅχι μόνο τοῦ ἀριστείδη Μπαλτᾶ

Στό συνέδοιο τό αφιερωμένο στό ἔργο καί τή μνήμη τοῦ Νίκου Πουλαντζᾶ, πού ἔγινε στήν Αθήνα ποίν από λίγο καιρό, τό τελευταΐο στρογγυλό τραπέζι είχε ως θέμα τίς προοπτικές τῆς Αριστερᾶς. Στό τραπέζι αὐτό μετεῖχε ὁ κ. Νίκος Μουζέλης, ο οποῖος ἀνέπτυξε μέ λιτότητα καί σαφήνεια τόν προβληματισμό του αναφέροντας, εκτός τῶν ἄλλων, τόν τρόπο μέ τόν οποῖο ὁ ἴδιος ἐκτιμᾶ ὅτι τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ μπορεῖ νά σχετιστεῖ θετικά μέ τόν προβληματισμό αὐτό. (Μέ μιά λέξη, καί ἄν δέν ἀδικῶ κατάφωρα τήν ἄποψή του, ὁ κ. Μουζέλης ὑποστήριξε ότι ο όλισμός πού χαρακτηρίζει τήν προσέγγιση τοῦ Πουλαντζα στά κοινωνικά καί πολιτικά φαινόμενα μπορεῖ νά συντεθεῖ γόνιμα μέ τήν προσέγγιση τοῦ Γχίντενς, δοηθώντας τήν τελευταία νά ξεπεράσει κάποιες από τίς εγγενεῖς αδυναμίες της.) Μετά τό τέλος όλων τῶν εἰσηγήσεων, ἀπηύθυνα μιά ἐρώτηση στόν κ. Μουζέλη, τήν οποία ο ίδιος χαρακτήρισα έρώτηση οητά καί απροκάλυπτα έχθρική, προσθέτοντας ὅτι αὐτός ὁ χαρακτηρισμός συνηθίζεται σέ πολιτικές καί άκαδημαϊκές συζητήσεις. Συγκεκριμένα, αναφερόμουν στίς καθαρά ρητορικές καί κατά κανόνα δηλητηριώδεις hostile questions πού αποσκοποῦν όχι στό νά διευκρινίσουν άλλά στό νά υπονομεύσουν τήν ἄποψη στήν οποία απευθύνονται, αγγίζοντας επικίνδυνα τα όρια της εὐπρέπειας, τῆς συμβατικῆς εὐγένειας, πού ὅλοι συμφωνούμε ότι πρέπει νά κυριαρχεί σέ τέτοιες συζητήσεις. Όμως οι αναπόφευντοι χρονικοί περιορισμοί, ή συναφής αὐτολογοκρισία καί τό ἀκόμη σχετικῶς άξεκαθάριστο τῶν ὅσων ἤθελα τότε νά πῶ μέ ἔκαναν νά διατυπώσω βεβιασμένα καί λειψά τήν έχθρική μου έρώτηση. Γι' αὐτόν τό λόγο ἐπανέρχομαι.

2. Άφορμή γιά τήν ἐρώτησή μου ὑπῆρξε ἡ διαπίστωση (γιά νά μήν πῶ «ἀνακάλυψη») ὅτι τό συνέδριο Πουλαντζᾶ, ὅπως προετοιμάστηκε, ὅπως παρουσιάστηκε ἀπό τόν Τύπο, ὅπως ξεκίνησε, ὅπως διεξαγόταν καθημερινά καί ὅπως λειτουργοῦσε στήν καθημερινή συγκυρία, δέν ἐντασσόταν σέ ἔνα πλαίσιο μοναδικό καί ἑνιαῖο, ὀσοδήποτε χαλαρό ἡ ἀσαφές, ὅπως συνήθως συμβαίνει μέ ἐκδηλώσεις αὐτοῦ τοῦ εἴδους, ἀλλά κισομβαίνει μέ ἐκδηλώσεις αὐτοῦ τοῦ εἴδους καθεί κα

νοῦνταν ταυτόχρονα μέσα σέ δύο θεωρητικῶς ἀσύμβατα καί, ἀπό πολιτική ἄποψη, ἐχθρικά μεταξύ τους πλαίσια.

- 3. Τό πρῶτο πλαίσιο εἶναι αὐτό πού προσδιορίζουν οἱ κατευθύνσεις καὶ τό περιεχόμενο τῶν εἰσηγήσεων, ἡ ταυτότητα τῶν ὁμιλητῶν, οἱ ἐρωτήσεις πού διατυπώθηκαν, οἱ συζητήσεις πού ἔγιναν, ἡ σύνθεση καὶ ἡ στάση ἐκείνων πού παρακολούθησαν τό συνέδριο. Ἐδῶ, κατά τἡ γνώμη μου, δέν χωρᾶ ἀμφιβολία. Τό πλαίσιο αὐτό ὑπῆρξε πλαίσιο ἀριστερό, πλαίσιο πού ἀντιστοιχεῖ πλήρως, ὅσο μπορεῖ κανείς νά μιλήσει ἐν προκειμένω γιὰ πληρότητα, στό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ. Ἡταν ἔνα πλαίσιο θέσεων, αναλύσεων, ἐπιχειρημάτων, διαφωνιῶν καὶ ἐκτιμήσεων πού διαλέγονταν ἐποικοδομητικά μεταξύ τους καὶ συντονίζονταν μέ τό ἔργο αὐτό. Τουλάχιστον ὅπως τό διαβάζω ἐγώ.
  - 4. "Όμως, στούς καιφούς πού ζοῦμε, ἀπαιτεῖται μεγαλύτερη σαφήνεια. Πιό συγκεκριμένα, λοιπόν, έννοῶ τά έξῆς. Πρῶτον, ὅτι τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ δέν ἀποσχοπεῖ στή δελτίωση, στόν «ἐξανθοωπισμό», τοῦ καπιταλισμοῦ άλλά στήν ανατροπή καί τήν κατάργησή του. Όχι ἐπειδή ἔνας τέτοιος «ἐξανθρωπισμός» εἶναι ἀφ' έαυτοῦ κακός γιά κάποιους ἡθικούς, μεταφυσικούς ἡ άλλους λόγους ἀρχῆς, ἀλλά, ἀπλούστατα, γιατί εἶναί θεωρητικά, πολιτικά καί ιστορικά αδύνατος. "Όπως ανέφερε καί ὁ Έτιέν Μπαλιμπάρ στή δική του είσήγηση στό συνέδριο, τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ εἶναι ἔργο τῆς μαρξιστικῆς παράδοσης πού κινεῖται, τόσο ίστορικά ὄσο καί θεωρητικά, στά ὅρια πού προσδιορίζουν, από τή μια πλευρά, ένας νεολενινισμός πού δέν φοδᾶται νά ἀναφερθεῖ στό ἔργο τοῦ Μάο Τσέ Τούνγκ καί, ἀπό τήν ἄλλη, ὁ ἰταλικός εὐρωκομουνισμός μέ ιδιαίτερη ἔμφαση στό ἔργο τοῦ Γκράμσι. Κεντρική δέ άναφορά τοῦ Πουλαντζᾶ ἀποτελεῖ τό ἔργο τοῦ Άλτουσέρ, τό όποῖο, παραδόξως, ἀκούστηκε στό συνέδριο λιγότερο ἀπ' ὅ,τι θά περίμενε κανείς. Ὁ σοσιαλισμός στόν όποῖο ἀποσκοπεῖ τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ διαχωρίζεται έτσι πλήρως από τό «σοσιαλισμό» πού πρέσδευαν καί πρεσδεύουν τά ὀρθόδοξα κομμουνιστικά

κόμματα καί τό ΚΚΕ καί θέτει τόν ἑαυτό του σέ ριζική ἀντιπαλότητα μέ τά καθεστῶτα σοδιετικοῦ τύπου. Κεντρικός δέ κόμδος αὐτῆς τῆς ἀντιπαλότητας εἶναι τό ζήτημα τῆς δημοκρατίας (τῶν πολιτικῶν καί ἀνθρώπινων δικαιωμάτων, σέ πιό σύγχρονη ἄν ὅχι μεταμοντέρνα ὁρολογία). Ἡ διασημότερη ἴσως φράση τοῦ Πουλαντζᾶ δικαίως εἶναι ὅτι «ὁ σοσιαλισμός ἡ θά εἶναι δημοκρατικός ἡ δέν θά ὑπάρξει καθόλου».

- 5. Τό δεύτερο πού ὀφείλω νά διευκρινίσω εἶναι ὅτι στό αριστερό αὐτό πλαίσιο ἐντάσσονται σήμερα στήν Έλλάδα άρκετοί. Αναφέρομαι στόν κόσμο τοῦ Συνασπισμοῦ, τῆς ΑΚΟΑ καί ἄλλων μικρότερων ἀριστερῶν όμάδων, σέ ἐκείνους πού, ἐνταγμένοι ἡ ἀνέντακτοι, ἐπιμένουν νά διαβάζουν τήν Αὐγή, τήν Ἐποχή, τόν Πολίτη, τά Σύγχοονα Θέματα, τά Άξιολογικά, τό Άντί και μερικά ακόμη έντυπα. Προφανῶς ὁ κόσμος αὐτός δέν εἶναι ἐνιαῖος, προφανῶς τόν διατρέχουν άντιθέσεις καί διαφωνίες κάθε λογῆς, προφανῶς ἡ φωνή του είναι σχετικά ασθενής και η πραγματική πολιτική του δύναμη μικρή, κατά πολύ μικρότερη έκείνης πού θά αντιστοιχοῦσε στό πληθος καί τήν ποικιλία τῶν ἀνθρώπων, τῶν εὐαισθησιῶν, τῆς ἱστορίας, τῆς έμπειρίας, τοῦ ταλέντου καί τῶν ἱκανοτήτων πού τόν συναπαρτίζουν. Ώστόσο, ὁ κόσμος αὐτός ὑπάρχει. Καί ύπάρχει όχι μόνον διατηρώντας τήν αντιπαλότητά του μέ τό ΚΚΕ αλλά, και αὐτό ἐνδιαφέρει ἐδῶ περισσότεοο, αρνούμενος να υποταγεῖ στήν πολιτική πού προωθεῖ τὸ ΠΑΣΟΚ τόσο ὡς κόμμα ὄσο καί ὡς κυβέρνηση.
  - 6. Οὔτε ἐδῶ πρέπει νά παρεξηγηθῶ. Δέν ἔχω κανένα απολύτως πρόβλημα νά δηλώσω μετά παρρησίας πώς θεωρῶ ὅτι ὁ κ. Σημίτης εἶναι ὁ καλύτερος πρωθυπουργός πού θά μποροῦσε νά μᾶς εἶχε τύχει στίς παρούσες συνθηκες ή ακόμη καί ὅτι τόσο αὐτός ὅσο καί τουλάχιστον μερικά στελέχη τῆς κυβέρνησής του προσπαθοῦν νά κάνουν τή δουλειά τους ὅσο καλύτερα μποροῦν. 'Αλλά δυστυχῶς, δυστυχέστατα ἄν θέλετε, τό ΠΑΣΟΚ δέν έντάσσεται στό άριστερό πολιτικό πλαίσιο πού ανέφερα ακροθιγῶς προηγουμένως. Εἶμαι δέδαιος ὅτι ἐπαναλαμδάνω τό προφανές ὅταν ἰσχυρίζομαι πώς τό ΠΑΣΟΚ δέν ἐπιδιώκει τήν ἀνατροπή καί τήν κατάργηση τοῦ καπιταλισμοῦ. Στήν καλύτερη περίπτωση (ἐπαναλαμβάνω: στήν καλύτερη περίπτωση), προσπαθεῖ νά ἐπιτύχει τήν «ἡπιότερη» διαχείρισή του, θέλοντας νά πιστεύει, ίσως αφελῶς ίσως ίδιοτελῶς, θέλοντας τουλάχιστον νά ἐμφανίζεται πώς πιστεύει, ὅτι ὁ καπιταλισμός μπορεῖ νά «ἐξανθρωπισθεῖ» καί πώς τό ίδιο θά κατορθώσει νά συμβάλει πρός αὐτή τήν κατεύθυνση.
    - 7. Μέ αὐτά δεδομένα, τό ἀριστερό πλαίσιο γιά τό ὁποῖο μιλῶ δέν εἶναι δυνατόν νά διαμορφώνεται ἤ νά προσδιορίζεται ἀπό κοινοῦ μέ τό ΠΑΣΟΚ. Ὅχι γιά λόγους στενόμυαλους, στενόκαρδους ἤ σεχταριστικούς

- άλλά, πολύ άπλά, γιατί στό γενικό στρατηγικό καί θεωρητικό ἐπίπεδο ὅπου κυρίως ἐγγράφεται τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ εἶναι ἀπολύτως παράλογο νά προσπαθοῦν νά «τά βροῦν» ἐκεῖνοι πού ἐπιδιώκουν νά ἀνατρέψουν καί νά καταργήσουν τόν καπιταλισμό μέ ἐκείνους πού θέλουν νά τόν «ἐξανθρωπίσουν» πιστεύοντας ὅτι μποροῦν νά τό κάνουν. Τό τί μπορεῖ νά γίνει ἤ νά μή γίνει στό τακτικό ἐπίπεδο εἶναι ἐντελῶς διαφορετικό ζήτημα.
- 8. Ὁ πλήρως ἀσύμβατος αὐτός χαρακτήρας τοῦ ἐν λόγω αριστερού πλαισίου μέ τίς στρατηγικές θεωρήσεις (πάντοτε στήν καλύτερη περίπτωση...) τοῦ ΠΑΣΟΚ δέν σημαίνει κατά κανέναν τρόπο ὅτι σέ ἕνα συνέδριο άφιερωμένο στό ἔργο καί τἦ μνήμη τοῦ Πουλαντζα δέν μποροῦν νά προσκληθοῦν και νά μιλήσουν, ὑπό καθεστώς γνήσιας ευγένειας καί απόλυτης έλευθερίας, διανοητές πού διαφωνοῦν οιζικά μέ τό ἔργο τοῦ Πουλαντζα καί τή στρατηγική πού αὐτό προωθεῖ, ὑπουργοί τῆς κυβέρνησης, στελέχη τοῦ ΠΑΣΟΚ καί τῆς άντιπολίτευσης, άκόμη καί ὁ ίδιος ὁ πρωθυπουργός. Τό εν λόγω πλαίσιο είναι καί ὀφείλει πάντοτε νά παραμένει ανοικτό στήν κριτική πού ἔρχεται από τό έξωτερικό του, είναι πλαίσιο πού επιδιώκει νά δοκιμάζεται, πού ὀφείλει πάντοτε νά ἐπιδιώκει νά δοκιμάζεται, στήν ανοιχτή αγορά των ίδεων. Ή ανανεωτική Αριστερά, δηλαδή ή Αριστερά πού εκφράζεται από τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ, μέ ὅλες τίς ἐσωτερικές, μικρές ἤ μεγάλες, διαφοροποιήσεις καί διαφωνίες της, έχει προωθήσει συστηματικά καί έχει καλλιεργήσει σέ βάθος αυτό τόν ανοιχτό χαρακτήρα τοῦ πλαισίου πού τήν ορίζει. Ἡ ἐν λόγω Αριστερά γνωρίζει καλά καί έχει αποδείξει πολλές φορές καί σέ περιστάσεις πολύ πιό δύσκολες ὅτι τό νά ἔρθουν νά μιλήσουν ἤ νά συμμετάσχουν καθ' οἰονδήποτε τρόπο σέ δικές της ἐκδηλώσεις ἄνθρωποι πού δέν ανήχουν στό χῶρο της εἶναι γεγονός πού τήν τιμᾶ ίδιαίτερα. Είπαμε: ὁ σοσιαλισμός ή θά εἶναι δημοκρατικός ή δέν θά ὑπάρξει καθόλου.
  - 9. Έκεῖνοι πού δέχονται νά συμμετάσχουν ἔτσι σέ μιά ἐκδήλωση της 'Αριστερᾶς εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ φιλοξενούμενοί της. Ξένοι πού γίνονται φίλοι ἐπειδή τήν ἐπισκέπτονται οίκειοθελῶς, ξένοι καί ταυτόχρονα φίλοι οί όποῖοι, τουλάχιστον στή χώρα τοῦ Ξενίου Διός, ἀποτελοῦν καί ὀφείλουν νά ἀποτελοῦν πρόσωπα τιμώμενα κατ' ἐξοχήν. Καθώς δέ ὁ φιλοξενούμενος πρέπει νά αἰσθάνεται σάν στό σπίτι του, συνιστᾶ πολύ μεγάλη απρέπεια, απάδει στούς κανόνες της συμβατικής εὐγένειας καί όχι μόνον, τό νά απευθύνεται κανείς σέ έναν φιλοξενούμενο, σέ ενα πρόσωπο πού άξίζει μιά τέτοια τιμή, υπενθυμίζοντάς του τήν ιδιότητα τοῦ ξένου. Αὐτήν τήν ἀπρέπεια διέπραξα ἀπέναντι στόν κ. Μουζέλη, ομολογουμένως μέ πλήρη συνείδηση, όταν τοῦ απηύθυνα τήν έχθρική μου έρώτηση. Δηλαδή προλόγισα τήν ερώτηση αυτή εκφράζοντας τή δυσκολία μου νά διατυπώσω έχθρική, ακριδῶς, ἐρώτηση σέ κάποιον

πού θεωρῶ φιλοξενούμενο. Ο κ. Μουζέλης κατάλαδε τήν αἰχμή πού συνιστοῦσε ἡ ἀπό μέρους μου παραδίαση τῶν κανόνων τῆς φιλοξενίας καί ἐνοχλήθηκε δικαίως.

10. Τό γεγονός ὅτι διέπραξα ἐνσυνείδητα αὐτό τό ατόπημα οφείλεται στή συνειδητοποίηση έχ μέρους μου αὐτοῦ πού εἶπα στήν ἀρχή. Τό συνέδριο Πουλαντζᾶ δέν κινήθηκε μόνο μέσα στό πλαίσιο πού προσπάθησα νά περιγράψω προηγουμένως. Ἐπάλληλα ἀλλά καί σέ πλήρη ἀντίφαση μέ αὐτό, ὑπῆρχε καί λειτουργούσε έξίσου ρητά, έξίσου καθοριστικά, ώς έξίσου καλά άναγνώσιμο, καί ἕνα δεύτερο πλαίσιο. Καί αὐτό ἦταν πλαίσιο πού ἐξέφραζε τίς τρέχουσες πολιτικές ανάγκες τοῦ ΠΑΣΟΚ καί προωθοῦσε τήν αντίστοιχη τακτική. Καί έξηγοῦμαι ἀμέσως. Ὁ τρόπος πού παρουσιάστηκε τό συνέδριο στόν Τύπο μῆνες πρίν άλλά καί κατά τίς παραμονές του, ή υπογράμμιση τῆς παρουσίας τοῦ πρωθυπουργοῦ σέ συνδυασμό μέ τήν ἐπίσημη άπουσία, ἄν ἐπιτρέπεται τό ὀξύμωρον, τῶν πολιτικῶν ήγετῶν τῆς ᾿Αριστερᾶς, ἡ ἀπουσία ὁποιασδήποτε μνείας στήν Ἑταιρεία Πολιτικοῦ Προβληματισμοῦ «Νίκος Πουλαντζᾶς» (ναί, ὑπάρχει καί τέτοια), ἡ μονόπλευρη πολιτική ἐπιλογή τῶν πολύ ἄξιων κατά τά άλλα προσωπικοτήτων πού προέδρευαν στίς διάφορες συνεδρίες, ὁ «ὀργανωτικός ἀποκλεισμός» –πῶς ἀλλιῶς νά τό πῶ;- ὁρισμένων Ἑλλήνων δυνάμει εἰσηγητῶν πού θά μποροῦσαν νά συμβάλουν ἐποικοδομητικά στίς έργασίες τοῦ συνεδρίου λόγω ἀποδεδειγμένης ὀργανικῆς σχέσης μέ τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ ἔφτιαχναν ἕνα κέλυφος, ἕνα κυριολεκτικό πλαίσιο, ἀπέναντι στό όποιο ήταν οι άριστεροί πού αισθάνονταν ξένοι. Ξένοι. Δηλαδή οὖτε κάν φιλοξενούμενοι. Γι' αὐτόν τό λόγο πολλοί δέν ἦρθαν νά παρακολουθήσουν τό συνέδριο, γι' αὐτόν τό λόγο ἀναπτύχθηκε μιά ἀναταραχή γύρω του, γι' αὐτόν τό λόγο κυκλοφόρησε ἕνα κείμενο διαμαρτυρίας πού συγκέντρωσε πολύ γρήγορα 102 ύπογραφές. Έτσι «ἀναγκάστηκα» κι ἐγώ νά διαπράξω τό ατόπημα πού ἔλεγα. Καθώς ἐκλαμβάνω τά δύο αὐτά πλαίσια ώς θεωρητικῶς ἀσύμβατα καί ώς πολιτικῶς αντίπαλα, καθώς, δηλαδή, θεωρῶ προφανές ὅτι αὐτά δέν μποροῦν νά συντεθοῦν σέ ἔνα ἐνιαῖο ὥστε νά συνυπάρξουμε όλοι μονιασμένοι στό έσωτερικό του, ανέλαδα αὐτόκλητα τήν εὐθύνη νά θέσω τό ἐρώτημα τοῦ ποιός είναι ποιός, δηλαδή ποιός είναι οικοδεσπότης καί ποιός φιλοξενούμενος, ποιός τελικά φιλοξενεῖ ποιόν καί ὑπό ποίους ὄρους. Καί ὑπέστη τίς συνέπειες ό κ. Μουζέλης. Ἐνδεχομένως ὡς μή ὄφειλε, γιατί ἐν προκειμένω μᾶλλον δέν ἔφταιγε σέ τίποτε. Τό δεύτερο αὐτό πλαίσιο δέν εἶναι τόσο πλαίσιο وητῶν ἀπόψεων όσοδήποτε «ρεφορμιστικών» όσο πλαίσιο τακτικίστικων έλιγμῶν πού φοβοῦνται ἤ ντρέπονται νά ποῦν τό ὄνομά τους. Μέ μιά λέξη, εἶναι τό πλαίσιο πού συγκροτει ή θριαμβεύουσα «ἐπικοινωνιακή πολιτική» τοῦ ΠΑΣΟΚ.

11. Στά παρόντα ἐδῶ συμφραζόμενα, ἡ ἁπλή λέξη «οίχοδεσπότης» είναι ἐπιχίνδυνη. Αὐτή παραπέμπει στή δεσποτεία ἐπί τοῦ οἴκου, στήν κυριότητα τοῦ οίκου, δηλαδή από τή μιά πλευρά στήν ίδιοκτησία καί από τήν άλλη στήν έξουσία. Καί έδῶ ὀφείλουμε νά γίνουμε βασανιστικά σαφεῖς. Προφανῶς θέμα ἰδιοκτησίας δέν τίθεται ούτε μπορεῖ νά τεθεῖ. Παρά τούς νόμους περί κοπυράιτ καί τά συναφη, κανένας δέν μπορεῖ, ἐπί ποινῆ τουλάχιστον γελοιοποίησης, νά ἀναγορευθεῖ σέ ἰδιοκτήτη καί ἀποκλειστικό διαχειριστή τοῦ ἔργου τοῦ Πουλαντζᾶ ἤ ὁποιουδήποτε ἄλλου. Εὐτυχῶς ή δυστυχῶς, ἡ μοίρα τοῦ γραπτοῦ ἔργου εἶναι τέτοια ώστε νά τό ἀφήνει είτε ἀνυπεράσπιστο είτε δημιουργικά ἀνοιχτό στά λόγια καί στίς πράξεις τῶν πάντοτε αὐτόκλητων κληρονόμων του, ἐκείνων πού θά τό διαδάσουν, θά τό έρμηνεύσουν, θά τό χειριστοῦν καί θά τό χρησιμοποιήσουν κατά πῶς τό μποροῦν καί κατά πῶς τό πηγαίνουν. Ώστόσο σέ ἔνα συνέδοιο σάν αὐτό πού συζητᾶμε ζήτημα έξουσίας τίθεται. Καί τίθεται είτε τό θέλουμε είτε όχι. Τά δύο πλαίσια πού ανέφερα τελοῦν ἐξ ὁρισμοῦ ὑπό καθεστώς σύγκρουσης καί ἄρα τίθεται ὑποχρεωτικά τό ζήτημα τοῦ ποιό θά κατισχύσει τοῦ ἄλλου, τοῦ ποιό θά ἡγεμονεύσει πολιτικά καί ἰδεολογικά. Δηλαδή τίθεται ζήτημα πολιτικῆς μέ τήν αὐστηρότερη ἔννοια τοῦ ὅρου. Καί τά ζητήματα πολιτικής είναι ζητήματα σκληρά καί ἐπώδυνα γιατί είναι ζητήματα πού διαιροῦν. Πράγμα πού σημαίνει ότι, σέ τέτοιες συνθηκες, οι καλοί τρόποι συχνά δέν είναι δυνατό νά ἀντέξουν. Παραφράζοντας ἕνα ἀπόφθεγμα τοῦ Μάο Τσέ Τούνγκ, τήν ἀναφορά στόν όποιο νομιμοποιεί τό έργο του Πουλαντζά, θά ίσχυριζόμουν κι έγώ ὅτι ἡ πολιτική δέν εἶναι κοσμική δεξίωση. Άς είναι ή αναφορά αυτή στόν Μεγάλο Τιμονιέοη ή ἀπολογία μου γιά τήν ἀπρέπεια πού διέπραξα απέναντι στόν κ. Μουζέλη.

12. 'Αλλά ἀκόμη δέν τελειώσαμε. Μερικός τουλάχιστον στόχος τῆς λαμποῆς αὐτῆς «ἐπικοινωνιακῆς πολιτικής» τοῦ ΠΑΣΟΚ εἶναι ἡ προώθηση τῆς λεγόμενης «Κεντροαριστερᾶς». Κι έδῶ τά πράγματα ἀποκτοῦν ὄψεις αὐτόχρημα γελοῖες. Πρόκειται γιά μιά «πολιτική πρόταση» πού μᾶς ταλαιπωρεῖ ἀπό καιρό, ή όποία, ἄν εἶναι ποτέ δυνατόν, οὕτε ὑπογράφεται από κανέναν ούτε απευθύνεται οητά σε κανέναν! Έννοῶ ὅτι τό ΠΑΣΟΚ ἀποφεύγει ἐν προκειμένω σάν τόν διάολο καί νά ονομάσει τόν έαυτό του Κέντρο (μέ τήν Κεντροδεξιά του καί τήν Κεντροαριστερά του) ή, έστω, ώς τήν Κεντροαριστερά καθ' έαυτήν, καί νά δηλώσει ἀπερίφραστα ὅτι ἀπευθύνεται στήν ᾿Αριστερά, δηλαδή σέ ἐκείνη τήν πολιτική δύναμη πού οὔτε εἶναι ούτε υπῆρξε ποτέ Κέντρο ή Κεντροαριστερά καί ή όποία δέν ἔπαψε ποτέ, ἀκόμη καί σέ καιρούς ίδιαίτερα χαλεπούς, νά διατρανώνει αὐτό της τό ὄνομα. Ή έν λόγω «πρόταση» συνίσταται άπλῶς σέ μιά λέξη πού έξαπολύθηκε μέ τυμπανοκρουσίες καί ἀφέθηκε νά κυκλοφορεῖ ἀδέσποτη μπάς καί πιάσει ἀπό μόνη της καμιά καλή ψαριά. Τό ἴδιο τό ΠΑΣΟΚ ὄχι μόνο δέν δεσμεύεται έτσι πουθενά καί σέ τίποτε άλλά καί δέν τοῦ χρειάζεται κάν νά φροντίσει νά περιθάλψει τά άφελῆ θύματα τῆς «πρότασής» του. Έστω καί σέ ὅ,τι ἀφορᾶ μόνον τό ἐπίπεδο της στοιχειώδους πολιτικῆς ἀξιοπιστίας τους. Σκέφτομαι έδῶ ἐκεῖνον τόν τέως συμπαθή υποψήφιο Δήμαρχο Θεσσαλονίκης, τούς 72 αυτόκλητους ψηφοφόρους τοῦ ΠΑΣΟΚ στίς Ευρωεκλογές καί μερικούς ακόμη. Σίγουρα κομίζω γλαύκα εἰς 'Αθήνας λέγοντας πώς ἄν μιά ἔστω καί τόσο ἀσαφής «iδέα» είχε ὄντως τόν χαρακτήρα πρότασης, δηλαδή, έκτός τῶν ἄλλων, ὑπεύθυνο ἀποστολέα καί συγκεκριμένο παραλήπτη, τότε πολλά νέφη ἴσως καθάριζαν ἐνῶ οί μπλόφες, τά κόλπα, ο χοντρός τζόγος θά μποροῦσαν νά παραχωρήσουν κάπως τή θέση τους στήν πολιτική: ὁ καθένας θά ὑποχρεωνόταν νά καθίσει στό σκαμνί τῶν εὐθυνῶν του γιά νά μετρήσει τούς ὄρους πού θά συνόδευαν συγκεκριμένα τό ναί ή τό όχι του.

13. Τό δεύτερο πλαίσιο, τό κέλυφος μέσα στό όποῖο διαδραματίστηκε τό συνέδριο Πουλαντζά, προωθούσε έξ αντικειμένου τήν εν λόγω «ἰδέα» τῆς Κεντροαριστερᾶς. «Έξ αντικειμένου», γιατί έτσι κατάλαδαν τούς όρους διεξαγωγής του οἱ ἀριστεροί πού ἀντέδρασαν, γιατί κάτι τέτοιο υποστήριξαν ή υπαινίχθηκαν οι τίτλοι καί ή αρθρογραφία τῶν ἐφημερίδων, τελικά γιατί αὐτή ὑπῆρξε ἡ συνθήκη τῆς ἐν γένει πρόσληψής του καί τῆς ἐγγραφῆς του στήν τρέχουσα συγκυρία. «Έξ αντικειμένου», επιπλέον, γιατί οἱ εν λόγω ὅροι διεξαγωγῆς οὐσιαστικά ἀπαγόρευαν τό νά ἀποδοθοῦν συγκεκριμένα οι συναφεῖς πολιτικές εὐθύνες ὤστε τό «ἐξ αντικειμένου» να γίνει καί «ἐξ ὑποκειμένου». Έννοῶ ότι οι φορείς πού διοργάνωσαν τό συνέδριο (τό Πανεπιστήμιο Άθηνῶν, τό Πανεπιστήμιο VIII τοῦ Παρισιοῦ καί ἡ Ἑλληνική Ἐταιρεία Πολιτικῆς Ἐπιστήμης) νομιμοποιοῦνται πλήρως νά ὀργανώσουν μέ τούς ὅρους πού ἐπιθυμοῦν συνέδρια σάν τό προκείμενο καί είναι περισσότερο από γελοῖο νά ἐκλάβει κανείς συλλήβδην τούς φορεῖς αὐτούς ὡς ὑποχείρια τοῦ κ. Τσουκάτου. Έπιπλέον, είμαστε ὑποχρεωμένοι νά θεωρήσουμε πώς καί ή ὀργανωτική ἐπιτροπή τοῦ συνεδρίου κεῖται ὑπεράνω πάσης ὑποψίας ἔστω καί μόνον γιατί αὐτή εἶχε ώς πρόεδρο τόν 'Αριστόβουλο Μάνεση, δηλαδή ἕναν ἀπό τούς ἐλάχιστους συμπολίτες μας πού δικαιούνται τόν αμέριστο σεδασμό όλων. Αλλωστε έλάχιστα ενδιαφέρει νά δοῦμε τό πῶς ἔφτασε νά γίνει πράξη αὐτό τό «ἐξ ἀντικειμένου», ἀφοῦ ἡ πορεία αὐτή μπορεί νά μήν υπηρξε κάν συνειδητή. Μέσα από τίς δουλεῖες τῶν κοινωνικοπολιτικῶν σχέσεων πού ἀναπόφευκτα διατηροῦν πολλοί, ἴσως ἀρκοῦν κάποια μισόλογα, ἕνας ὑπαινιγμός ἐδῷ ἡ ἐκεῖ, ἕνα νεῦμα, μιά έκφραση αποδοκιμασίας ή επιδοκιμασίας γιά νά πάρει σάρκα καί όστα μια «ἐπικοινωνιακή πολιτική» πού ἐπιδιώπει νά μήν υπογράφεται ρητά από πανέναν. Τό όλο κόλπο μέ τήν Κεντροαριστερά στηρίζεται ακριδῶς ἐδῶ.

14. Από τήν ἄλλη πλευρά, ἀφοῦ οἱ πολιτικές εὐθύνες γι' αὐτό τό δεύτερο πλαίσιο δέν μποροῦν νά ἀποδοθοῦν πουθενά συγκεκριμένα, τό κείμενο διαμαρτυρίας πού υπέγραψαν οι 102 δέν θά μποροῦσε ποτέ νά είναι πολιτικά λυσιτελές. 'Ακόμη χειρότερα: ἕνα τέτοιο κείμενο, οσοδήποτε καλά γραμμένο, είχε τή δυνατότητα νά λειτουργήσει μόνον αὐτοκαταστροφικά, δηλαδή ώς δόκανο πού παγιδεύει πολιτικά τούς ίδιους τούς ύπογράφοντες. Καί μάλιστα τριπλά. Πρῶτον, γιατί αὐτό υποχρεώνεται νά καταγγείλει τήν «ἐπικοινωνιακή πολιτική» τοῦ ΠΑΣΟΚ καί τήν «ἰδέα» περί Κεντροαριστερᾶς μόνον ἀόριστα καί ἀφηρημένα καί ὅχι ἀπτά, δηλαδή ἐπί τοῦ ἐπίμαχου συγκεκριμένου ἀντικειμένου. Έτσι, καθώς ή διαμαρτυρία δέν μπορεῖ νά ἐγκαλέσει κανέναν φορέα ως υπόλογο συγκεκριμένων πράξεων, λόγων ή παραλείψεων, αὐτή δέν βρίσκει άλλον παραλήπτη από τό αυλο καί υπερούσιο πνεῦμα τοῦ ΠΑΣΟΚ πού φαίνεται νά υπερίπταται τῶν πάντων. "Αρα αὐτή έπιστρέφεται αὐτανδρη στόν ἀποστολέα της. Σέ τέτοιες συνθηκες, δεύτερον, οι υπογράφοντες πολύ δύσκολα μποροῦν νά πείσουν ὅτι δέν διεκδικοῦν γιά τήν 'Αριστερά τή νόμιμη κατοχή καί τήν αποκλειστική διαχείριση τοῦ ἔργου τοῦ Πουλαντζά. Κι αὐτό τουλάχιστον συσκοτίζει, γιά νά μήν πῶ τίποτε χειρότερο, τή σχέση πού μπορεί καί πρέπει νά έχει ή Αριστερά μέ αὐτό τό ἔργο. Τρίτον, ἡ διαμαρτυρία φαίνεται νά ἀποποιεῖται τίς εὐθύνες τῆς 'Αριστερᾶς ἀπέναντι στό ίδιο ἔργο καί νά τίς μεταδιδάζει στό ΠΑΣΟΚ. Έννοῶ ὅτι στίς συνθηκες πού συζητᾶμε, τό κείμενο μπορεί νά διαδαστεῖ μόνον ώς γκρίνια ή, ἔστω, ώς διαμαρτυρία γιατί τό κυβερνητικό κόμμα κατόρθωσε, ακόμη καί ύπό τή μορφή ενός αυλου καί ύπερούσιου πνεύματος, νά αποκλείσει τήν Αριστερά και νά εκμεταλλευθει τό όνομα (καί όχι βέβαια τό ἔργο) τοῦ Πουλαντζᾶ γιά τούς δικούς του ίδιοτελεῖς σκοπούς. 'Αλλά ἐδῶ σίγουρα έχουμε νά κάνουμε μέ πολιτικό ολίσθημα όλκῆς: δέν είναι δυνατόν νά κατηγορείς, ή ἔστω νά φαίνεσαι ότι κατηγορείς, τόν πολιτικό σου αντίπαλο ότι έκανε κακά ἐκεῖνο πού ὄφειλες ἐσύ νά κάνεις καλά. Ἡ ὑποδοχή πού επεφύλαξαν στή διαμαρτυρία οι περισσότερες έφημερίδες αποτελεῖ αδιάψευστο έν προκειμένω τεχμήριο.

15. Όφείλω νά ὁμολογήσω, δέβαια, ὅτι τό κείμενο τῆς διαμαρτυρίας ἐντοπίζει, ἐμμέσως πλήν σαφῶς, κι ἐδῶ πράττει ἄριστα, τίς εὐθύνες κάποιων, τουλάχιστον, φορέων τῆς ᾿Αριστερᾶς. Ὅντως αὐτοί μέχρι σήμερα δέν ἔχουν δείξει ὅτι ἔκαναν κάτι οὐσιαστικό ἀπό ἐκεῖνα πού ἔπρεπε γιά νά καλλιεργήσουν καί νά διαδώσουν τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ. (Ἑδῶ ὁ ὑπογράφων, ὡς μέλος τοῦ ΔΣ τῆς Ἑταιρείας Πολιτικοῦ Προβληματισμοῦ «Νίκος Πουλαντζᾶς», δέν εἶναι καθόλου ἄμοιρος συγκεκριμένων εὐθυνῶν.) ὑΩστόσο, ἐκτιμῶ πώς τό κείμενο συνολικά ἀστόχησε. Μέ μιά μορφή ἀστοχίας, ὅμως, πού ἀποδεικνύεται ἴσως διδακτική. Γιατί μποροῦμε νά θεωρήσουμε πώς τό ἴδιο ἀποτελεῖ σύ-

μπτωμα ένός γενικότερου καί πολύ σημαντικοῦ ζητήματος: ἡ ᾿Αριστερά δέν ἔχει μάθει ἀκόμη νά ἀντιμετωπίζει ἀποτελεσματικά τό ΠΑΣΟΚ καί τήν «ἐπικοινωνιακή πολιτική» του. Κι αὐτό ἴσως ἐξηγεῖ ἐν μέρει τόσο τήν ἱστορική πορεία της ὅσο καί τή σημερινή της συνθήκη.

Έλεγα πώς ἡ πολιτική εἶναι πράγμα σκληρό καί έπώδυνο. Κάποιες δέ φορές καί ὰμείλικτο. Ὁ ἀντίπαλος ἔχει τό «δικαίωμα», ἕνα «δικαίωμα» πού ἐγγράφεται στήν ίδια τήν έννοια τῆς πολιτικῆς ἀντιπαλότητας, νά σέ έξουθενώσει. Ακόμη καί νά σέ έξοντώσει. "Οσο όμως οι συσχετισμοί δέν τοῦ ἐπιτρέπουν νά τό κάνει, ὄσο ἐξακολουθεῖς νά ὑπάρχεις ἀπέναντί του ὡς άντίπαλος, τότε κατά κανόνα είναι αὐτός πού σέ έκπαιδεύει. ή, γιά νά τό διατυπώσω ὀρθότερα, ἐσύ όφείλεις, ἐπί ποινῆ ἀφανισμοῦ σου, νά ἐκπαιδευθεῖς όσο καλύτερα μπορεῖς ἀπό ἐκεῖνον. Θεωρῶ δέ πώς τό συνέδοιο Πουλαντζᾶ, ἐκτός ἀπό τά ἄλλα καλά του, περιείχε καί ένα σύντομο μέν άλλά έξαιρετικά διδακτικό μάθημα ὑψηλῆς πολιτικῆς. ἀναφέρομαι συγκεκριμένα στήν εἰσήγηση τοῦ Τίτου Πατρίκιου. Τουλάχιστον ὅπως τήν ἄχουσα ἐγώ.

17. Δυστυχῶς δέν ἔχω στά χέρια μου τό κείμενο τῆς όμιλίας του. Έλπίζω, λοιπόν, γιά άλλη μιά φορά σέ τοῦτο τό κείμενο, ὅτι δέν ἀδικῶ αὐτά πού εἰπε ὅταν τά συνοψίζω ώς έξῆς. Ὁ Πατρίκιος ξεκίνησε λέγοντας ότι ένα έργο αποδειχνύει τή σημασία του όταν αυτό, μετά τό θάνατο τοῦ συγγραφέα πού θά μποροῦσε νά τό ὑπερασπίσει ἔγκυρα, διεκδικεῖται ἀπό πολλές, διαφορετικές καί συχνά ἀσύμβατες μεταξύ τους πλευρές. Συνέχισε δέ λέγοντας ὅτι αὐτή ἡ συνθήκη χαρακτηρίζει πλέον τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ καί δήλωσε πώς ὁ ίδιος δέν θέλει νά προχωρήσει σέ μιά τέτοια κατεύθυνση διακινδυνεύοντας κάποια συναφή αποτίμηση. Έτσι ἀποφάσισε νά σταθεῖ μόνον σέ κάποια χαρακτηοιστικά ἐπεισόδια ἀπό τή ζωή τοῦ Πουλαντζᾶ πού ὁ ίδιος γνωρίζει από πρῶτο χέρι. Άφοῦ δέ ανέφερε διάφορα ἐπεισόδια ἀπό τήν κοινή συμμετοχή τῶν δύο στό κομμουνιστικό κίνημα, κατέληξε μέ δύο τελευταῖα. Τό ένα ήταν τό έξης: Τό 1962, αν θυμαμαι έγώ καλά, όταν ο Πατρίκιος προγραμμάτιζε νά έρθει από τό Παοίσι στήν 'Αθήνα γιά προσωπικούς λόγους, <br/> ὁ Πουλαντζᾶς τόν παρότρυνε νά συναντήσει δύο φίλους του πού θεωροῦσε σημαντικούς ανθρώπους: τόν Κωνσταντίνο Τσουκαλᾶ καί τόν Κώστα Σημίτη. Τό ἐπόμενο, τό όποῖο καί ἔκλεινε τήν ὁμιλία, ἀναφερόταν σέ κάποια ἀπό τά τελευταῖα ἄρθρα τοῦ Πουλαντζᾶ, τά όποῖα χαρακτηριστικά, ὅπως ἐπεσήμανε ὁ ἴδιος ὁ Πατρίκιος, δημοσιεύθηκαν στά Νέα καί όχι στήν Αυγή. Σέ αὐτά ὁ Πουλαντζᾶς ἀναρωτιόταν ἄν ἡ ἀνανεωτική 'Αριστερά εἶχε ἐξαντλήσει τή δυναμική της καί μήπως ήταν πλέον τό ΠΑΣΟΚ πού θά μπορούσε νά διαδραματίσει τόν αντίστοιχο ρόλο. Αντιδρώντας δέ σέ μιά ἀνόητη φράση πού εἶχε ἀκουστεῖ ἀρκετά ἐκεῖνες τίς μέρες μέσα κι ἔξω ἀπό τό συνέδριο, ὁ Πατρίκιος τελείωσε τήν ὁμιλία του λέγοντας ὅτι, μέ τά δεδομένα πού προσκόμισε ὁ ἴδιος στή συζήτηση, κανένας δέν μπορεῖ νά ἰσχυρίζεται πώς γνωρίζει ποῦ θά βρισκόταν σήμερα τοποθετημένος ὁ Πουλαντζᾶς ἄν ζοῦσε.

18. Χαρακτήρισα τήν όμιλία τοῦ Πατρίκιου μάθημα ύψηλῆς πολιτικῆς. Καί ὁμολογῶ πώς ἄν διέθετα τό κείμενό της, δύσκολα θά αντιστεκόμουν στόν πειρασμό νά τό διαβάσω λέξη πρός λέξη καί γραμμή πρός γραμμή γιά νά προσπαθήσω νά ἀποδείξω τόν ἰσχυρισμό μου. 'Αλλά ἔστω κι ἔτσι, ὅπως θυμᾶμαι τήν ὁμιλία ἀτελῶς, νομίζω πώς ὁ χαρακτηρισμός μπορεῖ νά ὑποστηριχθεῖ βάσιμα. Καί ἰδού. Πρῶτον, ἡ ὁμιλία λέει, ἡ τουλάχιστον φαίνεται νά λέει, τήν άλήθεια καί μόνον τήν άλήθεια. Μόνον ὅσοι γνώριζαν πολύ στενά τόσο τόν Πατρίκιο ὄσο καί τόν Πουλαντζᾶ θά μποροῦσαν νά ίσχυριστοῦν ὅτι ὁ πρῶτος παραποιεῖ κάτι ἀπό τά ἐπεισόδια πού ἀναφέρει. Αλλωστε τόσο ὁ χαρακτήρας τῶν ἐπεισοδίων αὐτῶν ὅσο καί ὁ τρόπος πού τά ἀφηγεῖται ὁ Πατρίχιος τά τοποθετοῦν κατά κάποιο τρόπο ύπεράνω κάθε ύποψίας. Δεύτερον, ή όμιλία είναι έξαιρετικά συνεκτική καί ἀπολύτως συνεπής μέ τόν έαυτό της. Ό Πατρίκιος δηλώνει ὅτι δέν θά προσπαθήσει νά ἀποτιμήσει πολιτικά τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ καί ὄντως δέν τό κάνει. Τό ἔργο αὐτό κάν δέν ἀναφέρεται. Έξαιροῦνται, δέβαια, τά ἄρθρα στά Νέα. Ώστόσο αὐτά, τόσο λόγω τοῦ συγκυριακοῦ, ἐπικαιρικοῦ χαρακτήρα τους ὅσο καί λόγω τοῦ περιεχομένου τους, συνιστοῦν περισσότερο στοιχεῖα διογραφίας παρά ἐργογραφίας. Ὁ Πατρίκιος νομιμοποιεῖται, λοιπόν, νά τά ἐπικαλεσθεῖ χωρίς νά γίνεται ἀσυνεπής πρός τήν άρχική του τοποθέτηση. Αλλωστε τό νά μήν υπῆρχε καμιά ἀπολύτως ἀναφορά σέ κάποιο γραπτό τοῦ Πουλαντζᾶ θά καθιστοῦσε τήν όμιλία τοῦ Πατρικίου περισσότερο προσωπική απ' όσο άρμοζε στίς περιστάσεις καί κατά τοῦτο πολύ λιγότερο ἀποτελεσματική. Τρίτον, ή δομή καί ή καθαυτό ρητορική ἄρθρωση τῆς όμιλίας, δηλαδή τό από ποῦ ξεκινάει, τό πῶς ἀναπτύσσεται καί τό τί τήν κορυφώνει, κρατάει άμείωτη τήν προσοχή τοῦ ἀχροατῆ μέχρι τό ἐντελῶς ἀπρόσμενο τέλος της. Όμολογῶ πώς ὁ ίδιος παρακολούθησα τήν όμιλία μέ κομμένη τήν άνάσα. Τέταρτον, τό ίδιο τό τέλος αὐτό προκαλεῖ ἰσχυρότατο σόκ. Πρόκειται γιά έχεῖνο τό είδος σόχ τό όποῖο, ὑπονομεύοντας ἀμείλικτα στερεότυπα καί κοινούς τόπους, προηγεῖται πάντα κάθε μεγάλης ἀνατροπῆς. Τό ἀρχιμήδειο «Εύρηκα!» προέκυψε ἀπό μιά ἐντελῶς ἀνάλογη πορεία. Πέμπτον, ο Πατρίκιος δέν κάνει τό σοβαρότατο λάθος νά ίσχυριστεῖ πώς ὁ ίδιος γνωρίζει ποῦ θά βρισκόταν τοποθετημένος σήμερα ὁ Πουλαντζᾶς ἐάν ζοῦσε. 'Αντίθετα, φροντίζει νά ἀφήσει τό ζήτημα ἐπιμελῶς ἀνοιχτό. 'Ωστόσο ή πορεία τῆς ὁμιλίας καί τό σόκ πού δημιουργεῖ τό τέλος της όδηγοῦν τόν ἀχροατή στό συμπέρασμα πού θέλει ο Πατρίκιος πολύ πιό εύγλωττα, δηλαδή πολύ πιό ἀποτελεσματικά, ὰπ' ὅσο θά μποροῦσε νά κάνει ὁποιαδήποτε ἀπάντηση ἐπεδίωκε νά κλείσει τό θέμα ρητά.

19. Ξεκινώντας ἀπό τή στράτευση τοῦ Πουλαντζᾶ στό χομμουνιστιχό χίνημα καί τήν καθοριστιχή συμβολή τοῦ ἴδιου τοῦ Πατρίκιου σ' αὐτήν, ἡ ὁμιλία φροντίζει νά εἰσαγάγει τό ὄνομα τοῦ νῦν πρωθυπουργοῦ νωρίς στήν ἀφήγηση ὥστε νά δώσει τό ἀπαιτούμενο ιστορικό βάθος στά ἄρθρα τοῦ Πουλαντζᾶ στά Νέα πού ἐλάχιστοι θυμοῦνται. Έτσι ἡ ἔνταξη τῆς σχιᾶς τοῦ τελευταίου στό ΠΑΣΟΚ (ἐνδεχόμενη δεδαίως χαί ὄχι δέβαιη) προκύπτει φυσιολογικά μέ τεκμήρια τά οποῖα, άπό μόνα τους, είναι πολύ δύσκολα μαχητά. Έπιπλέον, ή ομιλία αποτίει τόν οφειλόμενο φόρο τιμῆς στή μνήμη τοῦ Πουλαντζᾶ: δέν εἶναι ὁ Πατρίκιος πού έπιστρατεύει σήμερα στό ΠΑΣΟΚ τή σκιά τοῦ φίλου του άλλά είναι ἡ ὀξυδέρχεια τοῦ τελευταίου πού είχε δεῖ πολύ νωρίτερα ἀπό τόν ίδιο τόν Πατρίκιο τόν ιστορικό ρόλο πού καλοῦνταν νά παίξει τό κόμμα αὐτό. Ὁ Πατρίκιος ἀπλῶς ἀκολούθησε ἀργά ἐκεῖνα πού τοῦ ὑποδείκνυε ὁ φίλος του ἀπό πολύ νωρίς. Συνοψίζοντας, ὁ Πατρίκιος τολμᾶ νά πεῖ κάτι πού δέν άποτόλμησε ούτε ο πρωθυπουργός ούτε ο τέως ύπουργός Έξωτερικῶν οὖτε κανένα ἀπό τά στελέχη τοῦ ΠΑΣΟΚ πού παρευρέθησαν στό συνέδριο. Διακινδυνεύει, μόνος αὐτός, νά πεῖ καθαρά καί ξάστερα, ἐνάντια σέ όλους, ἐνάντια σέ όλα τά αὐτονόητα καί παραδεδεγμένα, ἐκεῖνο πού οὐδέποτε θά μποροῦσε κάν νά ὑπαινιχθεῖ ἡ «πρόταση» περί Κεντροαριστερᾶς. Ἡ «έπικοινωνιακή πολιτική» τοῦ ΠΑΣΟΚ καί δικαιώνεται έτσι πλήρως άλλά καί αποδεικνύεται περιττή. Από τή στιγμή πού υπάρχουν αυτά τά τεκμήρια από τή ζωή τοῦ Πουλαντζᾶ, ἀπό τή στιγμή, ἐπιπροσθέτως, πού τό ίδιο τό ἔργο τοῦ Πουλαντζᾶ μπορεῖ νά συνδιαλεχθεῖ γόνιμα μέ τό ἔργο τοῦ Γκίντενς, ὅπως ὑποστήριξε μέ τήν όμιλία του ὁ κ. Μουζέλης, κουτοπόνηρα κόλπα δέν χρειάζονται. Τό συνέδριο θά μποροῦσε κάλλιστα νά εἶχε ὀργανωθεῖ ἀνοιχτά ἀπό τό ΠΑΣΟΚ καί ή 'Αριστερά νά είχε άπλῶς προσκληθεῖ ώς φιλοξενούμενη. Ὁ Πουλαντζᾶς ἀνῆκε ἀείποτε στό ΠΑΣΟΚ.

20. Ένα ἀπό τά χαρακτηριστικά τῆς ὑψηλῆς πολιτικῆς εἶναι ὅτι αἰφνιδιάζει τόν ἀντίπαλο. Αἰφνιδιάζοντάς τον δέ, προσδιορίζει τό πεδίο ὅπου καλεῖται νά διεξαχθεῖ ἡ σύγκρουση ἐνῶ ταυτόχρονα ἀναλαμβάνει τήν πρωτοδουλία τῶν κινήσεων καί κερδίζει τό τακτικό πλεονέκτημα. Ἡ ὁμιλία τοῦ Πατρίκιου, μέ τό νά διαρρηγνύει τόσο τολμηρά τό αὐτονόητο, μετατρέπει αὐτομάτως σέ πολιτικό σφάλμα κάθε μορφή ἐπίκλησης τοῦ αὐτονόητου αὐτοῦ. Τό νά προβάλλουμε, δηλαδή, προφανῆ ἐπιχειρήματα ὑπέρ τοῦ ὅτι ὁ Πουλαντζᾶς καί τό ἔργο του ἐντάσσονται στήν ᾿Αριστερά καί ὀχι στό ΠΑΣΟΚ εἶναι ἐν προκειμένω ἀφελές καί ἀνόητο. Αὐτό πού ὀφείλουμε νά κάνουμε εἶναι νά προσπαθήσουμε νά ἀλλάξουμε τό πεδίο τῆς ἀντιπαράθεσης. Ρωτάω, λοιπόν, εὐθέως τόν Τίτο Πατρίκιο: περιλαμβάνει

ό ἴδιος σήμερα, ναί ή όχι, τόν Νίπο Πουλαντζᾶ στούς νεπρούς πού μνημόνευε τό 1957;

«Έτσι σά δῶρο πού δέν ἄξιζα μοῦ δόθηκε ἡ ζωή κι ὅσος καιρός μοῦ μένει σάν οἱ νεκροί νά μοῦ τόν χάρισαν

γιά νά τούς ἱστορήσω».

Καί τόν προειδοποιῶ νά προσέξει τήν ἀπάντησή του γιατί ὁ ἴδιος γράφει τό 1962, δηλαδή τή χρονιά πού, κατά δήλωση τοῦ ἴδιου, ἄκουσε γιά πρώτη φορά ἀπό τά χείλη τοῦ Νίκου Πουλαντζᾶ τό ὄνομα τοῦ Κώστα Σημίτη:

«"Ο,τι κι ἄν λέω ὅ,τι κι ἄν γοάφω ἀδύνατο νά πείσω τούς νεκοούς πώς γιά νά ζήσω δέν τούς πρόδωσα».

21. Έχω τήν αἴσθηση πώς βάρυνα τό κλίμα τούτου τοῦ κειμένου. Καί ἐπειδή εἶναι κυρίως ἐδῶ πού πρέπει νά μήν παρεξηγηθῶ, ὀφείλω νά δηλώσω ὅσο πιό κατηγορηματικά γίνεται ὅτι προφανῶς, προφανέστατα, δέν έγκαλῶ προσωπικά τόν Τίτο Πατρίκιο ἐπί «προδοσία». Όχι μόνο γιατί δέν εἶναι δυνατόν νά διαθέτω τό ἱστορικό, τό πολιτικό ή τό ὅποιο ἄλλο ὑπερφυσικό ανάστημα θά απαιτοῦσε κάτι τέτοιο αλλά καί γιατί αὐτό θά ἦταν ἀφ' ἑαυτοῦ ἀνεξίτηλα χυδαῖο. Ό καθένας ἔχει τό ἀπαράγραπτο δικαίωμα τῆς πολιτικῆς σκέψης του καί τῶν πολιτικῶν ἐπιλογῶν του ἐνῶ εἰδικά ό Τίτος Πατρίχιος έχει ξεπληρώσει μέ τό παραπάνω, τόσο μέ τό ἔργο του ὄσο καί μέ τά ἔργα τῆς προσωπικῆς ἱστορίας του, κάθε συναφές χρέος. Ὁ Τίτος Πατρίχιος δέν ἔχει νά δώσει λογαριασμό γιά τίποτε καί σέ κανέναν. Ώστόσο οἱ στίχοι τοῦ ίδιου ὑπενθυμίζουν ότι ἡ 'Αριστερά εἶχε πάντα καί ὀφείλει νά ἔχει πάντα μιά ίδιαίτερη σχέση μέ τούς νεκρούς της. Καί αὐτή ή σχέση εἶναι σχέση πολιτική μέ τή δαθύτερη, τήν εὐγενέστερη, τήν οὐσιαστικότερη, τή συγκροτησιακή ἔννοια τοῦ ὄρου, δηλαδή μιά σχέση πού ὁρίζει τελικά τήν ἴδια τήν πολιτική αντιπαλότητα. Έδῶ ὁ καθένας εἶναι αναγκασμένος νά τοποθετηθεῖ καί νά πολεμήσει εἴτε τό θέλει εἴτε ὄχι. Ἡ ᾿Αριστερά δέ δέν μπορεῖ νά διατηρήσει τήν ταυτότητά της, δέν μπορεί κάν νά ὑπάρχει, ἄν δέν θυμᾶται πάντοτε, ἐπί ποινῆ ὁριστικοῦ ἀφανισμοῦ της, τή ρήση τοῦ Μπένγιαμιν: «Ακόμη καί οἱ νεκροί δέν θά εἶναι ἀσφαλεῖς ἀπό τόν ἐχθοό, ἐάν νικήσει. Καί τοῦτος ὁ ἐχθοός δέν ἔχει πάψει νά θοιαμβεύει». 'Αρκεῖ λοιπόν νά δηλώσω ἐδῶ ἀπλά πώς ὁ Νίκος Πουλαντζᾶς είναι νεκρός τῆς 'Αριστερᾶς. Δηλαδή, ὅπως είπε ὁ "Αγγελος 'Ελεφάντης σέ μιά μονολεκτική παρέμδασή του στό συνέδριο, ὁ Νίκος Πουλαντζᾶς ήταν καί είναι σύντροφος.

### ΠΕΡΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΥ ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΥ

τοῦ Γιώργου Φουρτούνη

φείλω νά όμολογήσω ὅτι ἡ ἀπάντηση τῶν δύο καλῶν μου φίλων, τοῦ Ἡλία Μαρκολέφα καί τῆς Βάσως Κιντῆ («Νά μή λέμε παραμύθια στόν έαυτό μας», Ὁ Πολίτης 66-67), σέ ἕνα δικό μου κείμενο, πού προσπαθοῦσε νά ἀποτιμήσει τίς φιλοσοφικές ἐπιπτώσεις τῆς κομμουνιστικῆς στάσης ἐκκινώντας ἀπό μιά έρμηνεία τοῦ φιλοσοφικοῦ έγχειρήματος τοῦ Λουί Αλτουσέρ («Γιά τή φιλοσοφική στράτευση», Ο Πολίτης 65), μέ έχει μπερδέψει. Εἶναι σίγουρα ευχάριστη έκπληξη νά διαπιστώνεις ότι ή παρέμβασή σου έχει αποτελέσματα, ότι παρακινεῖ τή δημόσια συξήτηση (καί μάλιστα μέ άνθρώπους τῶν ὁποίων ἐκτιμᾶς τήν ἐπάρκεια καί τή σκέψη) δίνοντας λαβή σέ διαδικασίες πού όλοι θά θέλαμε νά ἐπανέλθουν καί νά μονιμοποιηθοῦν στόν πολιτικό καί θεωρητικό χῶρο μας. Κάθε κριτική είναι κατ' άρχήν εύπρόσδεκτη, καθώς περιμένεις από αυτήν μια γόνιμη συνομιλία γύρω από τήν προβληματική σου, έστω καί μέ τό δυνητικό «ναρκισσιστικό» κόστος μιᾶς καίριας καί καταλυτικῆς ἀνασκευῆς. Όλοκληρώνοντας, ώστόσο, τήν ἀνάγνωση τοῦ κειμένου τους είχα τήν αμήχανη αἴσθηση μιᾶς πολλαπλης ἀστοχίας: θεωρῶ ὅτι ραχοκοκαλιά της ἀπάντησης τῶν δύο φίλων εἶναι μιά σειρά σοβαρῶν παρανοήσεων, όχι μόνο ώς πρός τίς δικές μου διατυπώσεις (αὐτό είναι τό λιγότερο), άλλά ώς πρός τήν ἐπαρκή κατάστρωση των ἐπίμαχων ἐρωτημάτων, γύρω ἀπό ζητήματα πού μᾶς ἀφοροῦν ὅλους. Εἶναι αὐτό τό τελευταῖο πού μέ ἔκανε νά ἀποφασίσω νά ἐπανέλθω ἐδῶ.

## Κάποιες βασικές παρανοήσεις: γιά τήν ἰδιομορφία τοῦ κομμουνισμοῦ

Θά μποροῦσα νά προχωρήσω σέ μιά «πειμενική», σημεῖο πρός σημεῖο, πατάδειξη τῶν πολλῶν παραναγνώσεων τοῦ Η.Μ. παί τῆς Β.Κ. Αὐτό ὅμως, ἐπτός ἀπό ὑπερφίαλο, οὐδόλως θά ἀφοροῦσε τούς ἀναγνῶστες

πού, ἐάν μή τί ἄλλο, δέν κάθησαν νά μελετήσουν ἐπισταμένως τά δύο προηγούμενα κείμενα, σάν νά ἐπρόκειτο γιά θεωρητική διαμάχη βαρέων βαρῶν. Τό καλύτερο πού ἔχω νά κάνω, λοιπόν, εἶναι νά ξαναθέσω τά ἐπίμαχα ζητήματα, λαμβάνοντας τώρα ὑπόψη τίς

ένστάσεις τῶν δύο φίλων.

Τό δασικότερο από αὐτά τά ζητήματα ἀφορᾶ τήν ίδιαιτερότητα τοῦ μαρξιστιχοῦ χομμουνισμοῦ, ώς χινήματος καί ώς θεωρίας, καί τή συνακόλουθη πρωτοτυπία τῶν φιλοσοφικῶν ἐρωτημάτων πού ἐγείρει. Ἡ αποψη στήν όποία απαντοῦν οι δύο φίλοι ὑποστηρίζει ότι αυτό πού καθιστά τόν κομμουνισμό ένα καινοφανές γεγονός στό ίστορικό δράμα τῶν κοινωνικῶν κινημάτων είναι τό γεγονός ὅτι αὐτός ἐπικαλεῖται, κατά τρόπο συστατικό γι' αὐτόν, τήν προνομιακή σχέση του μέ μιά ἐπιστήμη, τή μαρξιστική θεωρία, δηλαδή τήν επιστημονική «θεωρία τῶν ὄρων, τῶν μορφῶν καί τῶν ἀποτελεσμάτων τῆς ταξικῆς πάλης». Ὁ κομμουνισμός διατείνεται ότι ή κριτική πού άσκεῖ στήν υπάρχουσα κοινωνική ὀργάνωση, ἡ διεκπεραίωση τοῦ ἀγώνα του καί ή όραματική κατάσταση στήν όποία αποβλέπει άντλοῦν κατά προνομιακό τρόπο ἀπό αὐτήν τήν ἐπιστήμη. Τό κλασικό έγχειρίδιο, πού κάποτε όλοι μας διαβάσαμε, καί τό όποῖο διέκρινε τόν οὐτοπικό ἀπό τόν ἐπιστημονικό σοσιαλισμό, διεκδικοῦσε γενικότερα τή ρηξικέλευθη διάκριση τοῦ μαρξιστικοῦ σοσιαλισμοῦ, τοῦ κομμουνισμοῦ, ἀπό κάθε οὐτοπικό κίνημα στή 6άση άχριδῶς τῆς ἐπιστημονικότητάς του. Ὁ κομμουνισμός είναι, λοιπόν, ή διαπλοκή ένός κοινωνικοῦ κινήματος καί μιᾶς ἐπιστημονικῆς ἀξίωσης - ή, ἀλλιῶς, τό «κοσμοϊστορικό γεγονός» τῆς «συγχώνευσης τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος καί τῆς μαρξιστικῆς θεωρίας», στό όποῖο ἀναφέρεται διαρχῶς ὁ ἀλτουσέρ. Καί σύμφωνα μέ τήν όλη προβληματική τοῦ τελευταίου περί τῆς προτεραιότητας τῆς σχέσης ἔναντι τῶν ὄρων της, αὐτή ἡ συγχώνευση έχει πάντοτε ήδη ριζικές ἐπιπτώσεις τόσο έπί τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος ὅσο καί ἐπί τῆς μαρξιστικής θεωρίας, στό μέτρο πού θά μπορούσαν νά θεωοηθοῦν ἀνεξαρτήτως τῆς σχέσης τους. Στό κέντρο αὐτῆς τῆς ἀείποτε διαπλοκῆς μεταξύ ἐργατικοῦ κινήματος καί μαρξιστικής θεωρίας βρίσκεται ή ἀνεξάλειπτη κοινωνική σύγκρουση, ή ταξική πάλη. Η ταξική πάλη είναι, ταυτοχρόνως, καί μιά κομβική ἐπιστημονική ἔννοια καί ὁ «βιόκοσμος» τοῦ κομμουνιστικοῦ κινήματος. Ταξική πάλη, τώρα, σημαίνει τήν πανταχοῦ παρούσα διαίρεση καί σύγκρουση: ότιδήποτε έγγράφεται στή σφαίρα τοῦ ἀνθρώπινου κοινωνικοῦ διέπεται, παίρνει μέρος στήν καί διαπερνᾶται ἀπό τήν κοινωνική σύγκρουση. Ἡ ταξική πάλη παραπέμπει στό «συγκροτησιακό σχίσμα των κοινωνιῶν», τό ὁποῖο «διαπερνᾶ χωρίς έξαίρεση καθετί πού ἀπαρτίζει τήν κοινωνία».2 Μέ τά λόγια τοῦ Μπαλιμπάρ, ταξική πάλη σημαίνει ότι «ή ταυτότητα είναι αείποτε διαίρεση... (pugnare idem est at existere, θά ἔλεγε ὁ ίδεατός Σπινόξα)».3 Ο άνταγωνιστικός διχασμός είναι συνώνυμος μέ τήν ὕπαρξη. Μεταξύ ἄλλων, «ή ταξική πάλη καθορίζει καί ότιδήποτε θά μπορούσε νά ταξινομηθεί κάτω από τή λέξη "ιδέες". Κατά συνέπεια, σύμφωνα μέ τή μαρξιστική αντίληψη, οι ίδέες είναι ταξικώς καθορισμένες καί, ως έκ τούτου, πάντοτε κατά κάποιο τρόπο ταξικές». 4 Κάτω όμως από τήν ταμπέλα «ίδέες» ταξινομοῦνται ἀκόμα καί οι πλέον καθολικές ἀξίες, ακόμα καί ή αντικειμενική γνώση, τή θεμελίωση καί αύθυπαρξία των οποίων αναζητούσε ανέκαθεν ή φιλοσοφία.

Καί ἐδῶ ἀρχίζουν τά δύσκολα. Στό πλαίσιο τῆς ταξικής πάλης καί μέσω αὐτής, ὁ κομμουνισμός ἀντιπροσωπεύει τόν ορίζοντα των συμφερόντων μιας κοινωνικῆς δύναμης. Βάσει αὐτῆς τῆς μερικότητας, ὁ κομμουνισμός θά ἔπρεπε νά ἀφορᾶ μόνον ὅσους μετέχουν «άντιχειμενιχά» αύτῶν τῶν συμφερόντων. Γνωρίζουμε όμως ότι δέν είναι έτσι (οι περισσότεροι από έμας δάσει καί τῆς προσωπικῆς μας ἱστορίας). Ὁ κομμουνισμός είναι καί ένα καθολικό όραμα, ἐπικαλεῖται τίς πλέον καθολικές άξίες, πράγμα πού τοῦ ἐπιτρέπει νά άπευθύνεται, νά έγκαλεῖ καί νά στρατεύει δυνάμει τούς πάντες (ἀκόμα καί «ταξικούς ἐχθρούς»). Ένῶ λοιπόν ὁ κομμουνισμός ἀποκαθηλώνει ἐγγενῶς κάθε καθολικότητα στό ὄνομα τῆς συγκρουσιακότητας, ταυτόχρονα καί έξίσου έγγενῶς διεκδικεῖ γιά λογαριασμό του τήν καθολικότητα. Έχουμε έδω μιά ένταση, μέ φιλοσοφική ἐμβέλεια: ή σύζευξη συγκρουσιακότητας καί καθολικότητας έγείρει μείζονα φιλοσοφικά προβλήματα. "Ας κωδικοποιήσουμε αυτήν τήν ένταση, καί τό συναφές φιλοσοφικό πρόβλημα, μέ τή διατύπωση «συγκρουσιακή καθολικότητα».

Ή συγκρουσιακότητα τοῦ κοινωνικοῦ δέν ἀφήνει ἀλώβητη οὖτε καί τή θεωρητική στάση τοῦ μαρξισμοῦ. Ἡ μαρξιστική θεωρία διατείνεται ὅτι παρέχει τήν ἀντικειμενική, τήν ἐπιστημονική γνώση τῆς ἐγγενοῦς συγκρουσιακότητας τοῦ κοινωνικοῦ, τῆς ταξικῆς πάλης. Δυνάμει ὅμως τῆς συγχώνευσης τῆς κινηματικῆς καί τῆς θεωρητικῆς διάστασης τοῦ μαρξιστικοῦ κομμουνι-

σμοῦ, ἡ μαρξιστική θεωρία ἐγγράφεται, κατά τρόπο συγκροτησιακό για τήν ίδια, στή σύγκρουση πού περιγράφει, μετέχει τοῦ συσχετισμοῦ δυνάμεων στό ἐσωτερικό της, παίρνει μέρος σέ αὐτήν ὑπέρ τῶν μέν καί κατά τῶν δέ. Ἡ καταστατική ἐμπλοκή τῆς μαρξιστικῆς θεωρίας στή σύγκρουση πού ἀποτελεῖ τό ἐπιστημονικό της αντικείμενο σημαίνει ότι ή αντικειμενική γνώση τῆς ταξικῆς πάλης δέν μπορεῖ νά παραχθεῖ ἀπό όλους, δέν μπορεί νά διαδοθεί σέ όλους, δέν μπορεί νά χρησιμοποιηθεῖ ἀπό ὅλους. Είναι ὡς ἐάν ἡ ἀντικειμενικότητα τοῦ μαρξισμοῦ νά ἰσχύει μόνο γιά τό ένα στρατόπεδο της σύγκρουσης, τήν οποία ώστόσο μελετᾶ ἀντικειμενικά. Πρόκειται ἀναμφίβολα γιά μιά πολύ παράξενη αντικειμενικότητα. Η μεροληπτικότητα τῆς μαρξιστικής θεωρίας μοιάζει νά τεντώνει τήν παραδοσιακή αντίληψη περί αντικειμενικότητας κατά τρόπους πού ή φιλοσοφία δύσκολα μπορεί νά διευθετήσει. Πρόκειται γιά τή δεύτερη ένταση καί τό συναφές φιλοσοφικό πρόβλημα, τά ὁποῖα ἄς κωδικοποιήσουμε διά τοῦ

όρου «μεροληπτική αντικειμενικότητα».

Συνοψίζοντας, λοιπόν, ή συγκροτησιακή διαπλοκή τοῦ κομμουνισμοῦ καί τοῦ μαρξισμοῦ φέρνει στό προσκήνιο δύο άλληλένδετες έντάσεις καί δύο άλληλένδετα φιλοσοφικά προβλήματα: τή συγκρουσιακή καθολικότητα στό κοινωνικό ἐπίπεδο καί τή μεροληπτική άντικειμενικότητα στό γνωσιακό. Η ταξική πάλη μοιάζει νά παρεισάγει τόν ίδιο τύπο έντασης στά δύο αὐτά έπίπεδα καί σύμφωνα μέ τήν τροπικότητα τοῦ καθενός. Τό κομβικό σημεῖο τῆς παρανόησης τοῦ Η.Μ. καί τῆς Β.Κ., τώρα, ἀφορᾶ αὐτό ἀκριδῶς τό σημεῖο. Οί δύο φίλοι παραβλέπουν τήν ίδιαιτερότητα τοῦ κομμουνισμοῦ ώς ἐγγενοῦς διαπλοκῆς ἐνός κινήματος καί μιᾶς ἐπιστημονικῆς ἀξίωσης, παραβλέπουν δηλαδή τή «συγχώνευση». Πουθενά στό κείμενό τους δέν γίνεται λόγος γι' αὐτό τό κρίσιμο σημεῖο τοῦ ὅλου ἐπιχειρήματος. Ώς ἄμεση συνέπεια, ή Β.Κ. καί ὁ Η.Μ. άρνοῦνται τή διαπλοκή τῶν δύο ἐντάσεων πού προαναφέραμε καί τῶν ἀντίστοιχων προβλημάτων: «ἐν πάση περιπτώσει», γράφουν μέ μιά ἀφοπλιστική βεβαιότητα, «τό πρόβλημα αὐτό [δηλαδή τῆς μεροληπτικῆς άντικειμενικότητας στό γνωσιακό ἐπίπεδο] είναι άνεξάρτητο ἀπό τό δεύτερο πρόβλημα, αὐτό τῶν ἐντάσεων πού δημιουργεῖ τό δίπολο "ἐπίκληση καθολικῶν ή ένοποιητικών άξιων" - "μεροληπτική συμμετοχή στή σύγκρουση" [δηλαδή τῆς συγκρουσιακῆς καθολικότητας στό κοινωνικό ἐπίπεδο]». Μέ δυό λόγια, ἡ διάλυση τῆς συγχώνευσης ἔχει δαρύτατες ἐπιπτώσεις στόν τρόπο μέ τόν οποῖο προσλαμβάνουν μεμονωμένα καί τήν κινηματική καί τή γνωσιακή διάσταση τοῦ έξαρθρωμένου πλέον μαρξιστικοῦ κομμουνισμοῦ. Εἶναι αὐτό τό ἀποφασιστικό δῆμα πού τούς ἐπιτρέπει νά παραγνωρίσουν τήν ίδιοτυπία τῶν ἀντίστοιχων ἐντάσεων, καί νά ἰσχυρισθοῦν ὅτι τά συναφῆ προβλήματα είναι «παμπάλαια» καί ἐνδεχομένως τετριμμένα. Έν όλίγοις, ή άδυναμία τους νά άντιληφθοῦν τή διαπλοκή αὐτῶν τῶν προβλημάτων τούς ὁδηγεῖ νά θεωρήσουν τό καθένα ἀπό αὐτά ὡς πολυκαιρισμένο καί ἴσως

παρωχημένο. 'Ας τά πάρουμε μέ τή σειρά.

Ή ἄρνηση τοῦ Η.Μ. καί τῆς Β.Κ. νά ἐπιληφθοῦν τῆς διαπλοκής ένός κινήματος καί μιᾶς ἐπιστημονικής άξίωσης έχει ώς αποτέλεσμα τή συνάθοοιση τοῦ κομμουνισμοῦ δίπλα στίς μεγάλες ίδεολογίες, στίς «μεγάλες άφηγήσεις», στά μεγάλα όραματικά κινήματα πού συνεπήραν τίς μάζες καί δημιούργησαν ιστορία. Άφαιοώντας τό «περιεχόμενο» τοῦ κομμουνιστικοῦ λόγου, δηλαδή κατά έναν φορμαλιστικό τρόπο, ή κομμουνιστική στράτευση δέν διαφέρει ἐπί τῆς οὐσίας, ὡς τύπος «ἰδεολογικῆς ἔγκλησης» γιά νά μιλήσουμε μέ άλτουσερικούς ὄρους, ἀπό κάθε ἄλλη ὁραματική στράτευση, από «οποιαδήποτε στρατευμένη θέση στόν δυτικό πολιτισμό» (ὅπως γράφουν). Από αὐτήν τήν ἄποψη, ὁ κομμουνισμός δέν διαφέρει οὐσιωδῶς ἀπό τό χριστιανισμό (ἄς ποῦμε): ὁ κομμουνιστής γίνεται καί είναι κομμουνιστής μέ τόν ίδιο τρόπο πού ο χριστιανός γίνεται καί είναι χριστιανός. Στόν πυρήνα κάθε τέτοιας ἔγκλησης, συνεχίζουν ὁ Η.Μ. καί ἡ Β.Κ., δρίσκεται μιά ἔνταση: ἀπό τή μιά μεριά, κάθε στράτευση είναι έγγενῶς (ἀντ)αγωνιστική καί συγκρουσιακή (οί στρατοί, ως γνωστόν, υπάρχουν εν όψει τῆς ἀντιπαράθεσής τους) ἐνῶ, ἀπό τήν ἄλλη, ἐπιτελεῖται στό ὄνομα ένός καθολικοῦ ὁράματος, χωρίς σύνορα, διακρίσεις καί διαιρέσεις. Οἱ δύο φίλοι ἐντοπίζουν ἐδῶ τό παμπάλαιο πρόβλημα «τοῦ διχασμοῦ μεταξύ "φιλότητας" καί "νείκους"», τό όποῖο ἀντιμετωπίζει κάθε ἀγωνιστική στάση πού ἐπικαλεῖται τήν ἀνθρωπότητα καί ώστόσο φέρνει αντιμέτωπους ανθρώπους μέ ανθρώπους, μερικές φορές μέ τούς πιό σκληρούς όρους. Δέν ήταν μήπως ο γλυκύς Ίησοῦς, πού ἡρθε γιά νά κηρύξει τό «άγαπᾶτε άλλήλους», αὐτός πού ἔλεγε «οὐκ ἦλθον 6αλεῖν εἰρήνην ἀλλά μάχαιραν»; Τό πρόβλημα ἄρα εἶναι καταφανῶς «παμπάλαιο», καί ὁ κομμουνισμός δέν δικαιοῦται νά διεκδικεῖ κανενός τύπου προνομιακότητα έπ' αὐτοῦ.

Λυπᾶμαι, άλλά τά πράγματα δέν εἶναι τόσο ἁπλά. Γιά όλα τά μεγάλα «οὐτοπικά» κοινωνικά κινήματα τῆς ἱστορίας, πού φέρνουν στό προσχήνιο τό διχασμό «φιλότητας» καί «νείκους», ή σύγκρουση είναι έξωτερική, μή ἀναγκαία καί, ώς έκ τούτου, κατά συμβεβηκός καί ἀπαλείψιμη ἀπό τόν ὁραματικό ὁρίζοντά τους. Θεωρῶ προφανές, ἐπί παραδείγματι, ὅτι γιά τό χριστιανισμό δέν ὑπάρχει καμία ἐσωτερική συνάφεια ἀνάμεσα στό «μάχαιραν βαλεῖν» καί τό «άγαπᾶτε άλλήλους», καί αὐτό ἀκριδῶς τοῦ δίνει τή δυνατότητα νά έπαγγέλλεται τήν υπέρβαση τῆς σύγκρουσης ἀπό τήν καθολικότητα πού εὐαγγελίζεται. 'Αντιθέτως, δυνάμει ακριδώς της «κοσμοϊστορικής» διαπλοκής του μέ τήν έπιστήμη τῆς ταξικῆς πάλης, ὁ κομμουνισμός διαφέρει οιζικά ἀπό κάθε ἄλλη ἀγωνιστική καί ὁραματική στάση πού ἐπικαλεῖται τό καθολικό, στό δαθμό πού τοποθετεῖ καταστατικά τόν έαυτό του, «μετά λόγου γνώσεως», στό άνυπέρβλητο σύμπαν τῆς ταξικῆς πάλης, στερώντας από τόν έαυτό του οποιαδήποτε δυνατότη-

τα νά θεωρήσει τήν έκάστοτε παρούσα σύγκρουση κατά συμβεβηκός, τέτοια ὥστε ἡ πραγματικότητά της νά μήν αναιρεί τήν οὐσιώδη ἐνδεχομενικότητά της. Αὐτό πού δέν μπορεῖ νά κάνει ὁ κομμουνιστής εἶναι αὐτό αχριδώς πού γράφουν ο Η.Μ. καί ή Β.Κ.: νά στοχεύει «στήν ἐπικράτηση στό πεδίο τῆς σύγκρουσης καί στήν ύπέρβαση τῆς σύγκρουσης» (ἡ ἔμφαση ἀπό ἐμένα). Ὁ κομμουνισμός γνωρίζει ὅτι συνιστᾶ ὁ ἴδιος «ὅρο, μορφή καί ἀποτέλεσμα τῆς ταξικῆς πάλης» -γνωρίζει ὅτι δέν ἔχει ἀπλῶς νά περάσει μέσα ἀπό μιά μερική καί συγκρουσιακή προοπτική, άλλά ὅτι εἶναι ὁ ἴδιος αὐτή ή ανταγωνιστική προοπτική. Η μερικότητα καί ή συγκρουσιακότητα τοῦ κομμουνισμοῦ, ἡ συνάφειά του μέ τά συμφέροντα τῆς ἐργατικῆς τάξης, δέν ἔχει νά ἀντιμετωπίσει τό πρόβλημα απλως της συμβατότητάς της μέ τήν καθολικότητα στό ὄνομα τῆς ὁποίας στρατεύεται καί στρατεύει, άλλά αὐτό τῆς κατ' ἀναγκαιότητα

άμοιβαίας διαπλοκής τους.6

Στό γνωσιακό ἐπίπεδο, τώρα, ἐάν ἀφαιρέσουμε -όπως κάνουν οἱ δύο φίλοι- τή διαπλοκή τοῦ κινήματος καί τῆς ἐπιστημονικῆς ἀξίωσης, δηλαδή ἀκριδῶς τήν καταστατική, έγγενή μεροληπτικότητα τῆς μαρξιστικῆς θεωρίας, αὐτό πού ἀπομένει εἶναι μιά θεωρία πού άξιώνει τήν έπιστημονική γνώση μιᾶς σύγκρουσης στήν όποία, έκ κατασκευῆς, ἡ ίδια δέν μετέχει κατ' άνάγκην. Είναι σάν τό ἀνέκδοτο μέ τόν πατροκτόνο πού ζητοῦσε ἐπιείχεια γιά ἕνα ὀρφανό: ἔχοντας ἤδη κάνει τό καθοριστικό δημα, η Β.Κ. καί ο Η.Μ. άναρωτιοῦνται ἀθῶα γιατί μιά ἐπιστημονική γνώση τῆς κοινωνικής συγκρουσιακότητας νά «είναι κατ' ἀνάγκην έγγενῶς μεροληπτική;». Έχοντας κυριολεκτικά διαλύσει αὐτό τό ἐρώτημα, τό μόνο πρόβλημα πού μπορεῖ νά έγείρει ή μαρξιστική θεωρία είναι «τό κλασικό πρόδλημα τῆς αὐτο-αναφορᾶς πού χαρακτηρίζει κάθε σχετικιστική ή ἱστορικιστική θέση, κάθε [καθολικῆς ίσχύος] θέση πού έκφέρεται από τό σημεῖο θέασης μιᾶς προοπτικῆς» -με δυό λόγια, τό πρόβλημα πού έχει νά άντιμετωπίσει κάθε ἰσχυρισμός πού, ἐνῶ διατείνεται ὅτι (ὑπεραπλουστευτικά) «τά πάντα εἶναι σχετικά ώς πρός μιά προοπτική» (ή, στήν περίπτωσή μας, τά «πάντα είναι ταξικά»), ὁ ἴδιος μοιάζει νά ἀρνεῖται έμπράκτως τόν έαυτό του καθώς έκφέρεται μέ άξιώσεις καθολικότητας καί αντικειμενικότητας (αὐτό τό ἄτιμο τό «τά πάντα»). Τό περίεργο εἶναι ὅτι στήν άμέσως επόμενη πρόταση τοῦ κειμένου τους, τό πρόδλημα έμφανίζεται νά χαρακτηρίζει όχι μόνον τόν σχετικισμό καί τόν ιστορικισμό, στίς διάφορες ἐκφάνσεις τους, άλλά τό «ίδιο τό πεπρωμένο της σκέψης γενικά». 'Ας είναι. Σέ κάθε περίπτωση, πάντως, ὁ μαρξισμός δέν μπορεί νά έπικαλεσθεί αὐτάρεσκα καμία προνομιακότητα οὖτε ἐπ' αὐτοῦ.

Άλλά τό πρόβλημα εἶναι ἀκριδῶς νά ἐπιληφθοῦμε τοῦ γεγονότος ὅτι ἡ ἐν λόγω διαπλοκή, ἡ «συγχώνευση», καθιστᾶ τή μαρξιστική θεωρία μιά «κατ' ἀνάγκην συγκρουσιακή ἐπιστήμη», ὅπως γράφει ὁ ᾿Αλτουσέρ, παί νά ἀντιληφθοῦμε τά φιλοσοφικά προβλήματα πού

αὐτό ἐγείρει. Ὁ ἴδιος ὁ Άλτουσέρ παραπέμπει στίς διατυπώσεις τοῦ Λένιν περί «μεροληπτικῆς ἐπιστήμης» καί τοῦ Μάρξ περί ἐπιστήμης «πού ἐκπροσωπεῖ τό προλεταριάτο». Ὁ Αλτουσέρ συνεχίζει: «Ὁλόκληρη ἡ ιστορία τοῦ μαρξισμοῦ ἀπέδειξε τόν κατ' ἀνάγκην συγκρουσιακό χαρακτήρα τῆς ἐπιστήμης πού θεμελίωσε ο Μάρξ». Τό κρίσιμο σημεῖο ἐδῶ είναι τό ἀκόλουθο (πάντα μέ τά λόγια τοῦ ᾿Αλτουσέρ): «Θά παραδεχόταν δέδαια κανείς ότι ή μαρξιστική θεωρία έντάσσεται άναγκαστικά στήν ταξική πάλη καί ὅτι ἡ σύγκρουση πού τή φέρνει αντιμέτωπη μέ τήν αστική ιδεολογία είναι αναπόφευκτη. Δέν θα παραδεχόταν όμως κανείς μέ τήν ίδια εὐκολία ὅτι ἡ συγκρουσιακότητα τῆς μαρξιστικής θεωρίας είναι συγκροτητική της έπιστημονικότητας, τῆς ἀντικειμενικότητάς της. Θά ἐπανερχόταν δηλαδή σέ θετικιστικές καί οἰκονομιστικές ἀντιλήψεις καί θά θεωροῦσε τούς συγκρουσιακούς ὄρους ὕπαρξης τῆς ἐπιστήμης ὡς τυχαίους σέ σχέση μέ τά ἐπιστημονικά ἀποτελέσματά της» (οἱ ἐμφάσεις εἶναι τοῦ συγγραφέα).8 Τό πρόβλημα κατά κανένα τρόπο δέν έχει νά κάνει μέ τό πῶς μπορεῖ νά διευθετηθεῖ ἡ ἀξίωση καθολικής ἰσχύος μιᾶς σχετικιστικής καί ἱστορικιστικής θέσης πού ἐκφέρεται ἀπό τό σημεῖο θέασης μιᾶς προοπτικής άλλά, κατά κάποιο τρόπο, τό αντίστροφο: πῶς μποροῦμε νά ἐννοήσουμε τό γεγονός ὅτι μόνο ὑπό τόν όρο τῆς υἰοθέτησης μιᾶς (ὄχι ἀπλῶς μερικῆς ἀλλά καί) άνταγωνιστικής προοπτικής μπορούμε νά φτάσουμε στήν αντικειμενικότητα. Ύπ αυτούς τούς όρους, τό ἐρώτημα τῆς Β.Κ. καί τοῦ Η.Κ. («ἄν ἡ μαρξιστική ἐπιστήμη τῆς κοινωνίας δείχνει ὅτὶ ἡ κοινωνία διέπεται ἀπό καθολική "συγκρουσιακότητα" λόγω κοινωνικῶν άνταγωνισμῶν, γιατί ἡ θέση αὐτή εἶναι κατ' ἀνάγκην "ἐγγενῶς μεροληπτική"; "Αν αὐτό πού λέει εἶναι ὀρθό, γιατί δέν είναι αντικειμενικά ὁρθό;») είναι καταφανῶς άστοχο -ή, σωστότερα, μέ τήν ίδια του τή διλημματικότητα (μεροληπτικότητα ή αντικειμενικότητα;) έπιδεδαιώνει έμπράκτως τή οιζοσπαστική πρωτοτυπία τοῦ φιλοσοφικοῦ προβλήματος πού έγείρει ὁ μαρξισμός διά τῶν ἴδιων του τῶν ἀξιώσεων. Ἐάν δέν τό κατάλαδαν οί δύο φίλοι, τό ἐπίμαχο ζήτημα ἦταν ἡ ἀναγνώριση αὐτοῦ ἀκριδῶς τοῦ προβλήματος.

Στή συνέχεια, ή Β.Κ. καί ὁ Η.Κ. ἐπερωτοῦν τήν προνομιακότητα τοῦ μαρξισμοῦ ώς πρός τήν ίδια τήν έπιστημονική αξίωσή του. Μέ τα ίδια τους τα λόγια: «Σχετικά μέ τή μαρξιστική ἐπιστήμη ἀναφέρεται στό κείμενο [του Γ.Φ.] ότι ή γνώση πού μᾶς προσφέρει "δεν είναι ἀνακλητή". Γιατί ἰσχύει αὐτό είδικά γιά τή μαρξιστική επιστήμη όταν δύσκολα θά τό υποστηρίζαμε ἀκόμα καί γιά τή φυσική; Μπορεῖ οἱ γνώσεις πού μᾶς προσφέρει νά προέχυψαν ἀπό "μία μή ἀναγώγιμη στιγμή μετασχηματισμού", αλλά γιατί δέν μπορεί μέ τή σειρά της ή έπιστήμη τοῦ μαρξισμοῦ νά ὑποστεῖ καί αὐτή μιά στιγμή μετασχηματισμοῦ;» Ἡ Β.Κ. καί ὁ Η.Μ. μοιάζουν να ἐπικαλοῦνται ἐδῶ τό (κατά βάση έμπειρικό) γεγονός ὅτι κάθε ἐπιστημονική γνώση εἶναί έπισφαλής καί προσωρινή: ή ιστορία όλων τῶν ἐπιστημῶν ἔχει δείξει ὅτι κάθε ἐπιστημονική κατάκτηση εἶναι καταδικασμένη άργά ή γρήγορα νά άνασκευαστεῖ. Έδῶ κοτζάμ φυσική, τό ανυπέρδλητο πρότυπο επιστημονικότητας καί άντικειμενικότητας, καί δέν είναι παρά μιά διαδοχή ἀνάδυσης καί κατάρριψης γνώσεων. Πῶς μπορεῖ λοιπόν κανείς νά ὑποστηρίζει ὅτι ἡ μαρξιστική θεωρία, τό ἐπιστημολογικό καθεστώς τῆς οποίας είναι ἄν μή τί ἄλλο περισσότερο συζητήσιμο, διαφεύγει από αὐτή τή μοίρα; Έμδόλιο έχει κάνει; Είναι άξιοσημείωτο έδῶ ὅτι ἡ προηγούμενη ἀντισχετικιστική καί αντιιστορικιστική αίχμή της κριτικής τους μετατοπίζεται μέ χαρακτηριστική άνεση, μέσα σέ λίγες γραμμές, στόν υπόρρητο πλήν ακραῖο σχετικισμό καί ίστορικισμό τῆς λεγόμενης «απαισιόδοξης μεταεπαγωγῆς». Όπως καί νά χει, οὖτε ἐδῶ μπορεῖ νά διεκδικήσει ο μαρξισμός κάποια ίδιοτυπία.

Ως πρός τό τελευταῖο, ἡ Β.Κ. καί ὁ Η.Μ. ἔχουν δίκιο: ὁ μαρξισμός πράγματι δέν παρουσιάζει καμία ίδιομορφία ως πρός τίς άλλες επιστημες. Τό άμετάκλητο πού συνιστα ή ανάδυση μιας επιστήμης προφανώς καί δέν ισχύει είδικά για το μαρξισμό αλλά εξίσου για κάθε επιστήμη -και βεβαίως καί γιά τή φυσική. Μου προξενεῖ κατάπληξη πού χρειάζεται νά ὑπενθυμίσω έδῶ μιά όλόκληρη ἐπιστημολογική παράδοση, πού μπορεῖ νά ἀναχθεῖ στόν Μπασελάρ, καί στήν ὁποία είναι πασίγνωστο ότι έγγράφεται ὁ Άλτουσέρ. Σύμφωνα μέ αὐτήν τήν παράδοση, κάθε νέα ἐπιστήμη έγκαινιάζεται από μιά αμετάκλητη «ἐπιστημολογική ρήξη» (Μπασελάρ) ή «ἐπιστημολογική τομή» (Άλτουσέρ), δηλαδή ἀπό τό ἱστορικό γεγονός τῆς κριτικῆς απύρωσης ποινωνικά προσδιορισμένων «ἐπιστημολογικῶν ἐμποδίων» (Μπασελάρ) ἡ ἰδεολογικῶν προσλήψεων (Άλτουσές). Οι ἐπιστημονικές γνώσεις δέν έκλαμβάνονται στήν ύποστασιοποιημένη τους μορφή μέ τήν οποία παρατίθενται στά έγχειρίδια, σάν στρατιωτάκια καταδικασμένα νά πέσουν ἀργά ἤ γρήγορα ύπό τήν ἀμείλικτη λογική τῆς «ἀπαισιόδοξης μεταεπαγωγῆς», άλλά συνιστοῦν ἱστορικά γεγονότα, ἡ θετικότητα τῶν ὁποίων δέν εἶναι παρά ἡ ἄλλη ὄψη μιᾶς στιγμῆς κριτικῆς καί μετασχηματισμοῦ. Τά γεγονότα αὐτά εἶναι ἀμετάκλητα: ἡ ἐπιστημολογική τομή σηματοδοτεῖ ἕνα «σημεῖο μή ἐπιστροφῆς», καί τά ἀκυρωμένα ἐπιστημολογικά ἡ ἰδεολογικά ἐμπόδια ἀντιπροσωπεύουν πλέον κλειστούς δρόμους γιά τή γνωσιακή περιπέτεια. Μέ τήν ίδια κίνηση, ή ἐπιστημολογική τομή ἐγκαθιδούει τή «σχετική αὐτονομία» τῆς νέας ἐπιστήμης, πού πλέον «εξαρτάται από τή δική της συνέχιση, απέναντι στήν οποία είναι σάν νά βρίσκεται σέ εκκρεμότητα». 10 Τό γεγονός αὐτό εἶναι πού κάνει τό ξεπέρασμα τῶν προεπιστημονικῶν ἰδεολογικῶν ἀντιλήψεων νά διαφέρει ριζικά από τήν αέναη αὐτοκριτική ἀνάλυση καί μετασχηματισμό μιᾶς ἐπιστήμης ἀπό τήν ίδια τήν επιστήμη. Μιά ενδειξη μόνο αὐτῆς τῆς διαφορᾶς εἶναι τό γεγονός ὅτι ἡ νευτώνεια φυσική ἐξακολουθεῖ νά ἀποτελεῖ μέρος (ἔκκεντρο, πλέον, ἐντοπισμένο, μερικό, εξηγημένο καί «σχετικοποιημένο») τοῦ δικτύου τῆς φυσικῆς γνώσης, ἐνῶ ἡ θεωρία τοῦ φλογιστοῦ ἡ τοῦ αἰθέρα κατά κανέναν τρόπο. Ἐάν δέν τά λάβουμε ὅλα αὐτά ὑπόψη, ὑποπίπτουμε εἴτε στό θετικισμό «μιᾶς συνεχοῦς ἐξέλιξης ἀπό τήν κοινή γνώση ὡς τήν ἐπιστημονική γνώση» εἴτε στό σχετικισμό καί τόν ἰστορικισμό πού ἀνάγει, μέ τόν ἔναν ἡ τόν ἄλλο τρόπο, τἡν ἐπιστήμη στή συνείδηση τοῦ «ἐδῶ» καί τοῦ «τώρα», δυνάμει ἀκριδῶς τῆς ἔλλειψης διάκρισης ἀνάμεσα στήν ἐπιστήμη καί τήν κοινή γνώση (τήν ἰδεολο-

γία). Συνοψίζοντας: χωρίς τήν ἀείποτε καθοριστική μεταξύ τους σχέση, τό ἐργατικό κίνημα θά ἦταν ἕνα ἀκόμα κίνημα, μιά ἀκόμα «στρατευμένη θέση στόν δυτικό πολιτισμό», καί ή μαρξιστική θεωρία μιά ἀκόμα θεωρία, πού στοχεύει τό καθολικό ἐνόσω «ἐκφέρεται ἀπό τό σημεῖο θέασης μιᾶς προοπτικῆς». Καί σέ αὐτήν τήν περίπτωση, τά συναφη φιλοσοφικά προβλήματα θά ήταν πράγματι παμπάλαια, καί τότε πράγματι καί ό Άλκμαίων ὁ Κροτωνιάτης, καί ὁ Αἰσχύλος καί ὁ Ἰησοῦς θά εἶχαν νά ποῦν, ὁ καθένας μέ τόν τρόπο τους, τό λόγο τους. ἀντιθέτως, καί δυνάμει ἀκριδῶς αὐτῆς τῆς συγχώνευσης καί τῆς σύστοιχης διαπλοκῆς τῶν δύο προβλημάτων, τά τελευταῖα ἐμφανίζονται μέ μιά ριζοσπαστική σφοδρότητα καί, ἄς μοῦ συγχωρεθεῖ τό μελανό (sic) λεξιλόγιο, μέ μιά πρωτόφαντη δραματικότητα. Καί αὐτή ἀφορᾶ ὄχι πλέον τή συμβατότητα των πόλων τῶν δύο διπόλων (συγκρουσιακότητα - καθολικότητα καί μερολητικότητα - άντικειμενικότητα), άλλά τήν αμοιβαία αναγκαιότητά τους, τό γεγονός δηλαδή ότι, είδικά γιά τό μαρξισμό, ή συγκρουσιακότητα άποτελεῖ συνθήκη τῆς καθολικότητας καί ἡ μεροληπτικότητα συνθήκη τῆς άντικειμενικότητας.

# Καί ἄλλες βασικές παρανοήσεις: φιλοσοφική θεμελίωση ἤ ὑποστήριξη;

Αὐτή είναι, έν ὀλίγοις, ἡ πρώτη δέσμη παρανοήσεων: σέ τελευταία ἀνάλυση, ή παραγνώριση ἐκ μέρους τοῦ Η.Μ. καί τῆς Β.Κ. τῆς ίδιαιτερότητας τοῦ μαρξιστικοῦ κομμουνισμοῦ καί ή συναφής πρόσληψη τῶν φιλοσοφικῶν προβλημάτων πού ἐγείρει ὡς παμπάλαιων. Όπως ἀφήνει νά διαφανεῖ ἡ πραγμάτευσή τους, «παμπάλαια» φιλοσοφικά προβλήματα σημαίνει ώς έκ τῆς κατάστρωσης καί τῆς διατύπωσής τους ἄλυτα, ἄγονα, «ύλικά πού χτίζουν ἕνα κλειστό σύστημα»: οἱ μετέπειτα φιλοσοφικές έξελίξεις μᾶς ἔχουν μάθει ὅτι ὁ μόνος τρόπος νά θέσουμε γόνιμα αὐτά τά προβλήματα εἶναι γά τά μετατοπίσουμε, νά τά καταστρώσουμε καί νά τά διατυπώσουμε άλλιῶς, «νά ἐμπλουτίσουμε ή νά χαλαρώσουμε τίς απαιτήσεις μας». Έαν ή μαρξιστική φιλοσοφία εἶναι ἡ φιλοσοφία πού θά ἔλυνε αὐτά τά προδλήματα, ως έχουν, τότε πράγματι ή μαρξιστική φιλοσοφία είναι άδύνατη.

Μέ τό ἐπόμενο δῆμα τῆς κριτικῆς τους, ὁ Η.Μ. καί ἡ Β.Κ. μοιάζουν νά στοχεύουν ἴσως τό πλέον παρωχη-

μένο φιλοσοφικό πρόβλημα ένῶ, παράλληλα, ξετρυπώνουν ἔνα ἀκόμα καταφύγιο ναρκισσιστικῆς ἐπίκλησης ίδιαιτερότητας γιά τό μαρξισμό ἀπό κάποιους μαρξιστές: αὐτό τῆς φιλοσοφικῆς προνομιακότητάς του. Ό μαρξισμός, ἰσχυρίζονται, δέν διαφέρει οὐσιωδῶς ἀπό κάθε «στρατευμένη θέση στόν δυτικό πολιτισμό» στό μέτρο πού ἐπιζητεῖ φιλοσοφικές ἐγγυήσεις, πού ἐπιζητει φιλοσοφική θεμελίωση. Απλώς έτσι μετέχει καί αὐτός τοῦ προπατορικοῦ φιλοσοφικοῦ ἀμαρτήματος, πού ὑπάγει τή ζώσα, ἀτομική ή συλλογική, ὑποκειμενικότητα στή δικαιοδοσία τῆς φιλοσοφίας. Τό νά ἰσχυριστεῖ κανείς ὅτι ὁ κομμουνιστής εἶναι ἐκ γενετῆς ἕνα φιλοσοφικό πρόβλημα, σημαίνει πώς παραδέχεται ὅτι «ἐάν τό πρόβλημα λυθεῖ, ἡ δράση τοῦ κομμουνιστῆ θά έχει έκ γενετῆς φιλοσοφικές έγγυήσεις». Άλλά τό πρόδλημα τῆς φιλοσοφικῆς θεμελίωσης καί ἐγγύησης τῆς ζωής καί τῆς δράσης μας εἶναι τό κατ' ἐξοχήν παμπάλαιο, ἄγονο καί ἄλυτο φιλοσοφικό πρόβλημα. Οἱ δύο φίλοι δέν φοβοῦνται νά τραβήξουν αὐτή τή γραμμή σκέψης στά ἄκρα, καί νά διαβλέψουν έδῶ μιά ἐκδοχή πολιτικοῦ ἰδεαλισμοῦ, στό μέτρο πού αὐτός ὁ φιλοσοφισμός άκυρώνει τά «πρωτεῖα τῶν λαϊκῶν κινημάτων σέ σχέση μέ τή νόηση». Άπέναντι σέ αὐτούς τούς κινδύνους, ή Β.Κ. καί ὁ Η.Μ. ἐπισημαίνουν τήν ἀνημπόοια καί τό ἀτελέσφορο τῆς φιλοσοφίας, πού «ἀφήνει τά πράγματα ὅπως εἶν'αι» (θέση τοῦ Βιτγκενστάιν), καί έξαίρουν τή θέση (πού ἀποδίδουν στόν Αλτουσέρ) γιά «τό σδήσιμο τῆς φιλοσοφίας ἐντός τῶν πρακτι-

Έάν βάλουμε τώρα αὐτές τίς δύο ἐνστάσεις μαζί, προκύπτει τό μεγάλο ολίσθημα (πάντα σύμφωνα μέ τούς δύο φίλους): ὅταν θέτει κανείς τήν ἀδύνατη μαρξιστική φιλοσοφία ως προϋπόθεση τῆς ὕπαρξης καί της δράσης των κομμουνιστων, δέν θέτει απλώς τή ζώσα πραγματικότητα τοῦ κομμουνισμοῦ καί τῶν κομμουνιστῶν ὑπό τήν αἰγίδα καί τήν ἐξάρτηση τῆς φιλοσοφίας, άλλά, πολύ χειρότερα, ρίχνει στίς πλάτες τῶν πραγματικών κομμουνιστών καί μαρξιστών ένα καταχρηστικό όσο καί ασήκωτο βάρος, τό βάρος ορισμένων έκ κατασκευῆς ἄλυτων φιλοσοφικῶν προβλημάτων, πράγμα πού θά τούς καταδίκαζε σέ ἀπραξία καί ἀφασία. Μέ δυό λόγια, θά ἔθετε κανείς, κατά τρόπο ἐκδιαστικό, τρομοκρατικό καί παραλυτικό, τό μαρξισμό ένώπιον τοῦ αἰτήματος τῆς ἀδύνατης φιλοσοφικῆς θεμελίωσής του: «"Όταν τό πρόβλημα λυθεῖ, ή δράση τοῦ κομμουνιστή θά έχει φιλοσοφικές έγγυήσεις. Τό έρώτημα είναι γιατί νά έπιζητεῖται αὐτή ἡ φιλοσοφική κάλυψη ή όποία δέν εἶναι δυνατόν νά παρασχεθεῖ», γράφουν ἐπιγραμματικά ὁ Η.Μ. καί ἡ Β.Κ. Μέ δυό λόγια, οί δύο φίλοι θά δέχονταν (μέ τόν τρόπο τους) ὅτι ή μαρξιστική φιλοσοφία εἶναι ἀδύνατη, ὅχι ὅμως καί άναπόδραστη. Η μαρξιστική φιλοσοφία είναι άδύνατη άλλά ὄχι ἀναπόδραστη ἐπειδή ἔχουμε πλέον μάθει νά θέτουμε διαφορετικά (καί γόνιμα) αὐτά τά «παμπάλαια» καί έν πολλοῖς ἄλυτα ως τέτοια φιλοσοφικά προβλήματα: ἔχουμε μάθει ὅτι μποροῦμε καί ἀλλιῶς

(καί ἴσως μόνο ἀλλιῶς πλέον) νά κάνουμε φιλοσοφία, ἀλλά ἔχουμε μάθει ἐπιπλέον καί νά ζοῦμε χωρίς φιλο-

σοφικές έγγυήσεις.

Έδῶ ἔχουμε κατ' ἀρχάς ἕνα σοβαρό πρόβλημα ἀνάγνωσης τῶν ἐπίμαχων κειμένων, πού ἀναδεικνύει, δίκην συμπτώματος, έναν συζητήσιμο φιλοσοφικό αύτοματισμό. Είναι ἀπολύτως ἀνακριβές ὅτι ὁ ἀλτουσέρ διακηρύσσει τήν απαξίωση τῆς φιλοσοφίας ἔναντι τῶν πρακτικών (ώς ἐάν ἡ φιλοσοφία νά μήν συνιστοῦσε ανέχαθεν καί διαρχῶς γιά τόν 'Αλτουσέρ μιά διαχριτή πρακτική). Ὁ Άλτουσέρ ἐπ' οὐδενί δέν θά προσυπέγραφε τή θέση ὅτι ἡ φιλοσοφία ἀφήνει τά πράγματα ως ἔχουν. Τίποτα δέν εἶναι πιό ξένο στή σκέψη τοῦ Άλτουσέρ ἀπό τό νά θεωρήσει μιά περιοχή τοῦ πραγματικοῦ ώς στερούμενη ἀποτελεσματικότητας ἀπέναντι στίς ἄλλες. 'Αντιθέτως, καί είδικά στά τελευταῖα κείμενά του, ἰσχυρίζεται ὅτι ἡ φιλοσοφία δέν εἶναι παρά τά αποτελέσματά της. Καί αὐτό δέν συνιστᾶ κανενός είδους ίδεαλισμό, κανενός είδους πρόκριση τῆς νόησης έναντι τῆς κοινωνικῆς πραγματικότητας, άλλά ἀντιθέτως είναι όρος της ύλιστικης πρόσληψης της νόησης, τῆς θεωρίας καί, κατ' ἐπέκταση, τῆς φιλοσοφίας. Ό Αλτουσέο διακήρυττε τήν πρωτοκαθεδρία τῆς πρακτικῆς, προσδιορίζοντας ὅλες τίς «νοητικές» σφαῖρες, τήν ίδεολογία, τή θεωρία καί τή φιλοσοφία, ώς διακριτές πρακτικές, μέ τό «δείκτη ἀποτελεσματικότητας» πού προσιδιάζει στήν καθεμία –σε αντίθεση μέ κάθε πρόσληψη τῆς νόησης καί τῆς φιλοσοφίας ὡς μή πραγματικῶν, ὡς μή ὑλικῶν, σέ ἀντίθεση δηλαδή μέ κάθε ύπολειμματικό καρτεσιανισμό, πού καί αὐτός συναντοῦσε τήν ὁριακή του δυσκολία στήν κατανόηση τῆς αποτελεσματικότητας τῆς νοητικῆς ὑπόστασης.

Ο φιλοσοφικός αὐτοματισμός πού ὑποβόσκει ἐδῶ είναι ὁ έξῆς: ὅταν ὁ Η.Μ. καί ἡ Β.Κ. ἀρνοῦνται κάθε άρμοδιότητα τῆς φιλοσοφίας, στήν οὐσία ἐμμένουν στό φιλοσοφισμό, στήν αυτοερμήνευση της φιλοσοφίας «ώς τοῦ ἀνώτερου -ὀντολογικοῦ καί καθολικοῦ- ἐπιπέδου θεμελίωσης». Ένα ἀπό τά μαθήματα τοῦ ᾿Αλτουσέρ είναι ὅτι ὅταν κάποιος βάζει σέ ἀγκύλες μιά προβληματική γιά νά τῆς ἐπισυνάψει ἀρνητικό πρόσημο, κατά κανένα τρόπο δέν τήν ανατρέπει άλλά παραμένει δέσμιος τῆς ἐσωτερικῆς της λογικῆς, σάν ἔνας εἰκονοκλάστης πού σέβεται τά ὅσια πού θέλει νά βεβηλώσει. Καί οι δύο φίλοι ἐπιμένουν σχεδόν ἰδεοληπτικά νά μιλοῦν γιά τή φιλοσοφική θεμελίωση καί τίς φιλοσοφικές έγγυήσεις τῆς κομμουνιστικῆς στράτευσης, ἐνῶ πουθενά, σέ κανένα από τα κείμενα πού σχολιάζουν, δέν τίθεται τέτοιο ζήτημα. 'Αντίθετα, γίνεται λόγος γιά τή φιλοσοφική ύποστήριξη της κομμουνιστικής στράτευσης. Ή Β.Κ. καί ὁ Η.Μ. διαβάζουν «φιλοσοφική θεμελίωση» όπου συναντοῦν «φιλοσοφική ὑποστήριξη», καί αὐτή ή συστηματική παρανάγνωση μόνο ως σύμπτωμα τῶν προϋποθέσεων φιλοσοφικῆς ἀνάγνωσης τῶν δύο φίλων μπορεῖ νά ἐκληφθεῖ. Ἡ «συμπτωματική ἀνάγνωση» τοῦ ᾿Αλτουσέρ ἀποκτᾶ ἐδῶ ἕνα ἀναπάντεχο, είρωνικό νόημα...

Αὐτό πού δέν σκέφθηκαν ή Β.Κ. καί ὁ Η.Μ. εἶναι ότι ή λεξούλα «ὑποστήριξη», μέ ὅλες τίς στρατηγικές συμπαραδηλώσεις της, μπορεί νά παραπέμπει στή σύλληψη τοῦ ὕστερου Άλτουσέρ περί τῆς φιλοσοφίας ὡς ταξικής πάλης (σέ τελευταία ἀνάλυση) –πράγμα πού άχυρώνει έχ προοιμίου χάθε συζήτηση περί φιλοσοφικῆς θεμελίωσης. Αὐτό πού χάνεται ανάμεσα στό φιλοσοφισμό καί τήν απλή ἄρνησή του είναι ή συγκρουσιακή αντίληψη για τή φιλοσοφία, σύμφωνα μέ τήν όποία ή τελευταία συνιστᾶ βαθμίδα ταξικῆς πάλης πού διαμεσολαβεῖ τήν ταξική κυριαρχία, τίς θεωρητικές καί έπιστημονικές κατακτήσεις καί τίς κοινωνικές μορφές συλλογικής έννόησης πού ονομάζουμε ίδεολογίες. Δέν μποροῦμε ἐδῶ νά ἐπιχειρήσουμε μιά διεξοδική πραγμάτευση αὐτῆς τῆς πολλαπλῆς διαμεσολάδησης.12 Ποέπει όμως νά ἐπισημάνουμε ότι ἡ φιλοσοφία παρεμβαίνει στήν ένοποίηση καί τήν κυριαρχία τῆς κυρίαρχης, ακριδως, ίδεολογίας, «ἔτσι ώστε ή έξουσία νά δυναστεύει τήν ἐννόηση», 13 διά τῆς ἐπεξεργασίας «ἐνός ολόκληρου οπλοστάσιου κατηγοριών πού επιτρέπουν τή σκέψη»<sup>14</sup> –πράγμα πού σημαίνει ὅτι ἐπιτρέπουν κάποιες μορφές σκέψης καί ἀπαγορεύουν κάποιες ἄλλες, στερώντας τους τίς προϋποθέσεις καί τή νομιμοποίηση. Ή φιλοσοφία παρεμβαίνει στόν καθορισμό τοῦ τί μπορεῖ νά νοηθεῖ καί τί ὄχι, τοῦ τί εἶναι ἀδιανόητο καί τί όχι. Ο Άλτουσέρ στά ὕστερα κείμενά του προτείνει νά σχεφθοῦμε τή θεσμική φιλοσοφία ώς τή νομικοπολιτική ή τήν κρατική βαθμίδα στό ἐπίπεδο τῆς κοινωνικής σύγκρουσης τῶν ἰδεῶν: κατ' ἀναλογία μέ τό κράτος, τουλάχιστον στή σύγχρονη αστική του έκδοχή, έτσι καί ή φιλοσοφία νομιμοποιεῖ τήν ίδια τή νομιμοποιητική άρχή της άναπαριστώντας τόν έαυτό της ως αμέτοχη των κοινωνικών συγκρούσεων, ως αμεοόληπτη, ως απλως ορθολογική καί θεωρητική. Έτσι προκύπτει ὁ μύθος τῆς φιλοσοφικῆς θεμελίωσης: εἶναι ύπό τό πρίσμα αὐτῆς τῆς καταστατικῆς αὐτοερμήνευσης πού ή (συγκρουσιακή) φιλοσοφική ύποστήριξη έκλαμβάνεται ώς φιλοσοφική θεμελίωση. Η φιλοσοφική θεμελίωση προκύπτει διά τῆς ψευδαισθητικῆς ἀφαίρεσης τῆς συγκρουσιακότητας ἀπό τή φιλοσοφική ὑποστήριξη. Καί είναι αὐτή ἀχριδῶς ἡ αὐτοερμήνευση τῆς φιλοσοφίας πού διέπει τήν πρόσληψη τῶν ὑποτελῶν άκόμα «μορφῶν σκέψης» ώς άθεμελίωτων.

#### Τό φιλοσοφικό διακύβευμα τοῦ μαρξισμοῦ

Τά πρωτοφανή φιλοσοφικά προβλήματα πού ἐνέχονται στό μαρξισμό, τώρα, σηματοδοτοῦν τό διακύβευμα τής κοινωνικής συλλογικής ἐννόησης τοῦ μαρξισμοῦ, δηλαδή τή σύγκρουση γύρω ἀπό τό ἀδιανόητο ἡ ὅχι τοῦ μαρξισμοῦ. Τό ρηξικέλευθο τοῦ μαρξιστικοῦ κομμουνισμοῦ σημαίνει ὅτι αὐτός ἐξαρτᾶται, προϋποθέτει καί συνεπάγεται, μιά «ἀνατροπή στίς παραδοσιακές μορφές σκέψης καί τήν εἰσαγωγή ἐπαναστατικῶν μορφῶν σκέψης», σύμφωνα μέ τή διατύπωση τοῦ ᾿Αλτουσέρ. 15

Καί ἐδῶ ἀκριδῶς μπαίνει στό παιγνίδι ἡ φιλοσοφία: ὁ μαρξισμός προϋποθέτει καί συνεπάγεται φιλοσοφία, τή φιλοσοφία του, τή μαρξιστική φιλοσοφία. Αὐτή ἡ διαλεκτική προϋπόθεσης καί συνεπαγωγῆς δέν έχει νά κάνει μέ τή γοητεία κανενός κύκλου, έρμηνευτικοῦ ἤ αὐτοθεμελιωτιχοῦ, ἀπό αὐτούς πού θέλουν νά διαβλέπουν ὁ Η.Μ. καί ἡ Β.Κ., ἀλλά μέ τή σχέση ἀνάμεσα στήν πρακτική ὕπαρξη τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας καί τή θεωρητική της ἔκφραση, ή όποία ὑπῆρξε τό άφετηριακό σημείο τοῦ ἐγχειρήματος τοῦ ᾿Αλτουσέρ. «Ἡ μαρξιστική φιλοσοφία, κατά τόν 'Αλτουσέρ, δρίσκεται σέ πρακτική κατάσταση μέσα στά έργα τοῦ μαρξισμοῦ, τόσο αὐτά τῆς πολιτικῆς πρακτικῆς ὄσο καί αὐτά τῆς θεωρίας», γράφουν οι δύο φίλοι, καί μέχρι ἐδῶ σωστά. Άλλά αὐτό σημαίνει ὅτι ἡ πρακτική διευθέτηση τοῦ φιλοσοφικοῦ προβλήματος τοῦ μαρξισμοῦ ὑπῆρξε προϋπόθεση ἀκριδῶς τῆς ὕπαρξης τοῦ μαρξισμού. Ο Άλτουσέρ ποτέ δέν σταμάτησε νά ύποστηρίζει αὐτήν τή θέση: ὅτι ἡ ὕπαρξη, ἡ δράση καί ἡ αποτελεσματικότητα τοῦ μαρξισμοῦ, τόσο στό πολιτικό ὄσο καί στό θεωρητικό ἐπίπεδο, συνυφάνθηκε μέ τήν ἔμπρακτη, τή γεγονική καί de facto ἀνάδυση ριζοσπαστικών μορφών σκέψης. Έδω άκριδως έγκειται ή πρακτική καί έν έργω ὕπαρξη τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας, καί χωρίς αὐτήν ὁ μαρξισμός ἀπλῶς δέν θά μποροῦσε νά ὑπάρξει. ἀπό αὐτήν τήν ἄποψη, λοιπόν, πράγματι μιά κάποια διευθέτηση αὐτοῦ τοῦ προβλήματος ὑπῆρξε, καί ἐξακολουθεῖ νά εἶναι, «ἕνα ἀπό τά προαπαιτούμενα τῆς ὕπαρξης τοῦ κομμουνιστῆ» - ἔτσι ώστε ο κομμουνιστής νά είναι «ἀείποτε φιλόσοφος». Έάν κάτι απουσιάζει απ' όλη αὐτή τήν ιστορία εἶναι οί φιλοσοφικές «έγγυήσεις».

Τό αδύνατο καί, ταυτόχρονα, τό αναπόδραστο τῆς μαρξιστικής φιλοσοφίας σχετίζεται μέ αὐτήν τή συγκρουσιακή αντίληψη περί φιλοσοφίας, καί μέ τό γεγονός ὅτι ἡ ὕπαρξη τοῦ κομμουνισμοῦ ἀπαιτεῖ ἐπαναστατικές μορφές σκέψης. Σέ αντίθεση μέ ὅ,τι ἰσχυρίζονται ό Η.Μ. καί ή Β.Κ., τό αδύνατο τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας δέν έγκειται στό παραδοσιακό καί τετριμμένο τῶν σχετικῶν φιλοσοφικῶν προβλημάτων, ἀλλά άκριδως στό ρηξικέλευθό τους. Η άποκατεστημένη φιλοσοφία είναι συγκροτημένη έτσι ὥστε νά ἀπαξιώνει καί νά καταστέλλει έν τῆ γενέσει τους τίς ἐπαναστατικές μορφές σκέψης. Ή φιλοσοφία παρεμβαίνει έτσι ώστε αὐτές οἱ μορφές σκέψης νά εἶναι ὑποτελεῖς, ἄρα ασταθεῖς καί θνησιγενεῖς. Ύπό αὐτή τήν ἔννοια, ἡ μαρξιστική φιλοσοφία είναι αδύνατη καί ο μαρξισμός έμφανίζεται από τή σκοπιά τῆς κυρίαρχης έννόησης ώς κατ' άρχήν άδιανόητος (ὅπως εἶναι φιλοσοφικά άδιανόητες καί ή συγκρουσιακή καθολικότητα καί ή μεροληπτική άντικειμενικότητα). Ή μαρξιστική φιλοσοφία είναι όμως αδύνατη καί μέ μιά άλλη, συναφή ἔννοια: τό ἀλτουσερικό ἐγχείρημα συνέλαβε ἀρχικά τή μαρξιστική φιλοσοφία ώς ένα θεωρητικό πρόβλημα, έπαγγέλθηκε τή μαρξιστική φιλοσοφία ώς μιά διακρι-

τή καί αὐθύπαρκτη φιλοσοφία, μέ ὅρους «θεωρίας», ἡ

όποία βεβαίως δέν θά καταλάμβανε άπλῶς μιά θέση δίπλα στίς ἄλλες στό φιλοσοφικό πάνθεο, άλλά θά συνιστοῦσε τήν «ἐπιστημολογική τομή» στόν θεωρητικό χῶρο τῆς φιλοσοφίας, θά ἔδιδε τήν (ἐπιστημονική) «Θεωρία τῆς θεωρητικῆς πρακτικῆς», ἀκυρώνοντας τίς προϋποθέσεις τοῦ πεδίου τῶν ἀντίστοιχων θεωρητικῶν ίδεολογιῶν. Καί στήν κατάληξή του, αὐτή ή ἐπιστημολογική τομή αποδείχθηκε ὅτι δέν ἦταν ἄλλη από τήν κριτική τῶν θεωρητικῶν ἀξιώσεων τῆς φιλοσοφίας, από τήν αποδιάρθρωση τῆς φαντασιακῆς αὐτοερμήνευσής της, δηλαδή από τήν ἐπίγνωση ὅτι ἡ φιλοσοφία είναι (σέ τελευταία ανάλυση) ταξική πάλη. Ταυτόχρονα, ή αὐτοκριτική τοῦ άλτουσερικοῦ έγχειρήματος αντιλαμβάνεται ότι τό φιλοσοφικό διακύβευμα πού θέτει ἡ ὕπαρξη τοῦ κομμουνισμοῦ δέν ἔγκειται στή θεωρητική διατύπωση της έμπρακτης μαρξιστικης φιλοσοφίας: ἡ μαρξιστική φιλοσοφία δέν θά εἶναι μιά διακριτή, θεωρητικά διατυπωμένη δίκην αὐτοτελοῦς καί ἀμέτοχου συστήματος, φιλοσοφία, άλλά μιά «μή φιλοσοφία» -όπως απριδώς τό πράτος στό όποῖο αποδλέπει τό κομμουνιστικό κίνημα θά εἶναι ἕνα «μή κράτος», δηλαδή «μιά πολιτική μορφή όλοκληρωτικά νέα πού θά παράγει τήν ίδια της τήν κατάργηση». 16 Είναι καί ύπό αὐτή τή δεύτερη ἔννοια πού «ἡ» μαρξιστική φιλοσοφία, ὅπως συνελήφθη καί ἐξαγγέλθηκε ἀρχικά, είναι άδύνατη.

Αὐτό τό τελευταῖο σημεῖο ὑποδειχνύει ἤδη ὅτι τό άδύνατο τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας δέν σημαίνει ὅτι ό κομμουνιστής όφείλει νά άδιαφορήσει γιά τή φιλοσοφία καί νά διακηρύξει τό «σδήσιμό της έντός τῶν πρακτικῶν». 'Ακριδῶς τό ἀντίθετο: στό σημεῖο αὐτό είναι πού τό άναπόδραστο διαπλέκεται μέ τό άδύνατο τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας. Ἡ φιλοσοφία εἶναι, άφ' ένός, ὁ χῶρος ὅπου οἱ νέες μορφές σκέψης εἶναι ύποτελεῖς ἀλλά καί, ἀφ' ἐτέρου, ὁ χῶρος τόν ὁποῖο αὐτές πρέπει νά κατακτήσουν μετασχηματίζοντάς τον ριζικά (κατ' ἀναλογία μέ τή λενινιστική ἀντίληψη γιά τό κράτος). Ἡ φιλοσοφία εἶναι τό πεδίο ὅπου οἱ νέες μορφές σκέψης είναι έχ προοιμίου αδύνατες, αλλά καί τό πεδίο ὅπου εἶναι ὑποχρεωμένες νά ἐγγραφοῦν, νά συγκρουστοῦν καί νά κατισχύσουν, ἐάν θέλουν νά υπάρξουν. Στό πλαίσιο τῆς φιλοσοφίας ὡς ἔχει, μέ όλες τίς άξιώσεις καί τίς ψευδαισθήσεις της, αὐτή ἡ ἐπικράτηση εἶναι ἀδύνατη: ἡ μάχη αὐτή μπορεῖ νά κερδηθεῖ μόνο μέ τό «μετασχηματισμό τῆς φιλοσοφίας». 17 Τό ὄνομα αὐτῆς τῆς ἔντασης εἶναι ἡ μαρξιστική φιλοσοφία -όχι πλέον μιά ακόμα φιλοσοφία, αλλά μιά νέα «φιλοσοφική πρακτική».

Τό γεγονός ὅτι στήν ἔκδαση μιᾶς πάλης (πάλης σέ τελευταία ἀνάλυση ταξικῆς) ἐπαφίεται τό ἐάν ὁ μαρξισμός (ὅχι εἶναι, ἀλλά) γίνει νοητός ἤ νοήσιμος καταργεῖ ἐκ προοιμίου κάθε ἀντίληψη θεμελίωσης καί ἐγγυήσεων, κάθε ἀντίληψη αὐτοθεμελίωσης τῆς φιλοσοφίας ὡς τοῦ ἀνώτατου δικαστηρίου τοῦ Λόγου. Καταργεῖ ἐκ προοιμίου κάθε ἰδέα πού θέλει τήν πραγματικότητα του κομμουνισμοῦ καί τῶν κομμουνιστῶν νά

ύπάγεται στή δυνατότητά τους καί τή φιλοσοφία ύπέρτατο κριτή τῆς τελευταίας. 'Αντιθέτως, εἶναι ἡ πραγματικότητα τοῦ κομμουνισμοῦ πού ἐπιβάλλει τό φιλοσοφικό διακύβευμα τῆς δυνατότητάς του: οί κομμουνιστές εἶναι αὐτοί πού δέν μποροῦν παρά νά ἀναμετρηθοῦν μέ τό ἐρώτημα τοῦ «πῶς εἶναι δυνατός ὁ κομμουνισμός». Τό τελευταίο είναι άναπόδραστο άκριδῶς δυνάμει τῆς *ὕπαρξης* τοῦ κομμουνισμοῦ καί τῶν κομμουνιστῶν –ὅπως ἐξάλλου συνέβαινε μέ ὅλα τά διάσημα ἀνάλογα φιλοσοφικά ἐρωτήματα τοῦ παρελθόντος. Τό ἀναπόδραστο τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας έδράζεται στή γεγονική καί de facto ὕπαρξη αὐτῆς τῆς πραγματικότητας καί τῶν μορφῶν σκέψης πού προϋποθέτει, έδράζεται στήν πρακτική υπαρξη τῆς μαρξιστικής φιλοσοφίας μέσα στά ἔργα τοῦ μαρξισμοῦ.

Η έμπλοκή μεταξύ άναπόδραστου καί άδύνατου περιγράφει μιά ζωτική πάλη, τό διακύβευμα τῆς ὁποίας είναι τό άδιανόητο ή μή τοῦ μαρξισμοῦ. Είναι χυριολεκτικά ζωτικό γιά τό μαρξισμό νά άντιμετωπίσει τό έρώτημα τοῦ «πῶς εἶναι δυνατός ὁ μαρξισμός» – μόνο πού πρέπει νά καταλάδουμε πλέον ότι αὐτό δέν τίθεται μέ ὄρους θεμελιωτικούς ή ύπερβατολογικούς, άλλά μέ ὄρους κοινωνικής σύγκρουσης. Έάν καταλαβαίνουμε τήν έννοια τῆς ταξικῆς πάλης καί τίς φιλοσοφικές ἐπιπτώσεις της, θά διαπιστώσουμε πόσο ἀκατάλληλη εἶναι ἡ πρόσληψη αὐτοῦ τοῦ διακυβεύματος ἀπό τόν Η.Μ. καί τή Β.Κ.: «ὅπως κάθε πραγματικό ύποκείμενο *πού έχει ήδη συγκροτηθεῖ*, ὁ κομμουνιστής φιλόσοφος θά έλεγε κι αὐτός μιά κατ' οὐσίαν κυκλική ίστορία στόν έαυτό του γιά τήν ἀνάδυσή του, μετασχηματίζοντας μέ τήν ἀπαράμιλλη μαεστρία τοῦ ζωντανοῦ τίς συνθῆκες ἀνάδυσής του σέ ἀποτελέσματα τῆς παρουσίας του», γράφουν οι δύο φίλοι (ἡ ἔμφαση ἀπό ἐμένα). Έγώ θά ἔλεγα ὅτι, πράγματι, οἱ συνθῆκες ύπαρξης τοῦ κομμουνισμοῦ συνυφαίνονται μέ τά ἀποτελέσματα τῆς ὕπαρξής του, μόνο πού αὐτό δέν γίνεται στό πλαίσιο καμίας κυκλικῆς ἱστορίας, ἀλλά στό πλαίσιο τῆς ταξικῆς πάλης, ὅπου δέν εἶναι μόνο ἡ πάλη ἀποτέλεσμα τῆς ὕπαρξης (αὐτό εἶναι τό εὔκολο), άλλά χυρίως ἡ ὕπαρξη εἶναι ἀείποτε ἀποτέλεσμα τῆς πάλης. Στό πλαίσιο τῆς φιλοσοφικῆς κατανόησης τῆς πάλης τῶν τάξεων, οἱ «τάξεις» (ἤ, γενικότερα, οἱ κοινωνικές δυνάμεις, οι πόλοι τῆς σύγκρουσης) δέν ἐπέχουν θέση ταυτοτήτων, οντοτήτων ή υποκειμένων πού έχουν ήδη συγκροτηθεί καί έν συνεχεία έπιδίδονται στή μεταξύ τους πάλη, σάν ποδοσφαιρικές όμάδες, άλλά είναι όντότητες πού συγκροτοῦνται καί άνασυγκροτοῦνται διαρκῶς στό πλαίσιο καί ὑπό τήν πρωτοκαθεδρία τῆς πάλης τους -βαθμίδα τῆς ὁποίας είναι καί ή σκέψη, καί ἄρα ή φιλοσοφία. Ταξική πάλη, ἐπαναλαμβάνουμε, σημαίνει πρωτοκαθεδρία τῆς σύγκρουσης ἔναντι τῶν ταυτοτήτων: pugnare idem est ac existere...

Ή μαρξιστική φιλοσοφία, λοιπόν, εἶναι ἀδύνατη καί άναπόδραστη ὅσο ὑπάρχει ὁ μαρξισμός ἀλλά καί γιά νά ὑπάρχει ὁ μαρξισμός. Έχουμε ἐδῶ ἐν δράσει ἕνα

διπλό ἀπαράκαμπτο: ἀφ' ἐνός, ἡ φιλοσοφία εἶναι ἀπαράκαμπτη γιά τόν κομμουνισμό, ώς άναπόσπαστη όψη τοῦ ἀγώνα του νά ὑπάρξει ὡς πολλαχῶς συγκρουσιακή κοινωνική πραγματικότητα, ένῶ, ἀφ' έτέρου, ἡ ύπαρξη τοῦ κομμουνισμοῦ ώς συγχώνευσης ένός κινήματος καί μιᾶς ἐπιστήμης εἶναι ἀπαράκαμπτη γιά τή φιλοσοφία, γιά τόν ίδιο άχριδῶς λόγο. Ἡ γεγονική καί άπαράκαμπτη υπαρξη του κομμουνισμού διέπει τήν άμφίδρομη έλξη, τόν άμοιδαῖο τροπισμό τοῦ κομμουνισμοῦ πρός τή φιλοσοφία καί άντιστρόφως, τήν είδική φιλοσοφική προνομιακότητα τοῦ μαρξισμοῦ, γιά τήν οποία έξανίστανται ή Β.Κ. καί ο Η.Μ., καθιστᾶ δηλαδή τόν κομμουνιστή ἀείποτε φιλόσοφο καί τόν φι-

λόσοφο δυνάμει χομμουνιστή.

Καί δύο λόγια γιά τήν τελική ομοδροντία τῆς κριτικῆς του Η.Μ. καί τῆς Β.Κ., σύμφωνα μέ τήν ὁποία ἡ προβληματική πού ύπερασπίζομαι καί από αὐτές τίς σελίδες έμφανίζει τόν κομμουνιστή-φιλόσοφο ώς τόν παράκλητο τοῦ γερμανικοῦ ίδεαλισμοῦ, ὁ ὁποῖος θά μπορέσει ἐπιτέλους «νά παραγάγει τή φιλοσοφία πού θά λύσει τό πρόβλημα πού ἀποτελεῖ προαπαιτούμενο της ὕπαρξής του», αὐτόν πού θά «προκύψει ώς συνέπεια ένός ἔγκυρου συλλογισμοῦ πού κάνει ὁ ἴδιος», αὐτόν πού θά λύσει τό ζήτημα ζωῆς ή θανάτου γι' αὐτή τή φιλοσοφική παράδοση: τήν αὐτοθεμελίωση τοῦ φιλοσοφικοῦ ὑποκειμένου. Ελάχιστα ἔχω νά πῶ ἐδῶ. Είναι σίγουρα οι πιό ένδιαφέρουσες γραμμές τοῦ κειμένου τους, ένα μικρό υπαινικτικό φιλοσοφικό κείμενο, πού ἀξίζει κανείς νά τό διαβάσει. Τό μόνο του έλάττωμα εἶναι ἡ παντελής ἀστοχία του ώς πρός τήν παρούσα συζήτηση, γιατί ακριδώς βασίζεται στίς παραπάνω σοβαρές παρανοήσεις, καί κυρίως στήν αὐθόρμητη παρανάγνωση μιᾶς συγκρουσιακῆς ἀντίληψης γιά τή φιλοσοφία μέ τούς ὄφους τῆς φιλοσοφικῆς αὐτοεφμήνευσης, στήν παρανάγνωση τῆς φιλοσοφικῆς ὑποστήριξης μέ όρους φιλοσοφικής θεμελίωσης. Η έστίαση τῆς κριτικῆς μπορεῖ, δικαίως καί ὀρθῶς, νά περάσει από τή φιλοσοφική θεμελίωση τοῦ κομμουνιστή στήν αὐτοθεμελίωση τοῦ κομμουνιστῆ φιλοσόφου ώς φιλοσοφικοῦ ὑποκειμένου, τό ἐρώτημα ὅμως εἶναι πόθεν μᾶς προέχυψε ή πρώτη. Η όλη χίνηση μοιάζει μέ όρθό ἐπιχείρημα βασισμένο σέ λανθασμένες προχείμενες ή, ἄν προτιμᾶτε, πρόκειται γιά ἕνα ἐνδιαφέρον παράδειγμα ἀσυμφιλίωτης ἀντιιδεαλιστικής πολεμικής πού παρακινεῖται ἀπό κάποια ὑπόρρητα ἰδεαλιστικά ἀντανακλαστικά. Αὐτό ὅμως ἔχει ὡς συνέπεια οἱ γραμμές αὐτές νά μήν εἶναι ἀξιοποιήσιμες στή συζήτηση γύρω από τήν ἐπίμαχη προβληματική, γιατί απλούστατα δέν τήν άφοροῦν. Καί έδῶ φαίνεται πράγματι σχετική ή παρατήρηση τοῦ Βιτγκενστάιν: είναι σάν κάποια παιδιά νά σκαρώνουν μιά κριτική καί μετά νά ρωτοῦν σέ ποιά προβληματική ἀπευθύνεται. Λυπᾶμαι, ἀλλά σίγουρα όχι σε αὐτήν στήν οποία ονομαστικά ἀναφέρονται.

1. Λ. 'Αλτουσέρ, «Γιά τόν Μαρξ καί τόν Φρόιντ»,

περιοδικό Θέσεις 35, 'Αθήνα 1991. 2. Α. Μπαλτᾶς - Γ. Φουρτούνης, 'Ο Λουί 'Αλτουσέρ καί τό τέλος τοῦ κλασικοῦ μαρξισμοῦ, 'Εκδόσεις 'Ο Πολίτης, 'Αθήνα 1994.

3. Έ. Μπαλιμπάρ, «Σώπαινε ἀκόμα 'Αλτουσέρ», 'Ο Πο-

λίτης 98, 'Αθήνα 1989.

4. Α. Μπαλτᾶς - Γ. Φουρτούνης, ὅπ.π. Ἡ συχνή ἀναφορά σε αὐτό τό κείμενο ἀποσκοπεῖ, μεταξύ ἄλλων, στό νά ὑπενθυμίσει ὅτι πολλές ἀπό τίς ὑπό συζήτηση θέσεις εἶναι έδῶ καί καιρό δημοσιοποιημένες καί σχολιασμένες. Φαίνεται πώς τότε διέλαθαν τῆς προσοχῆς τῆς Β.Κ. καί τοῦ H.M.

5. Δέν ἔχουμε δεῖ ποτέ, ἐπί παραδείγματι, ἕναν μαρξιστή αστό πολιτικό. 'Αντιθέτως, ή ἔννοια μαρξιστής εἶναι κατά βάσιν συνεκτατή μέ τήν ἔννοια κομμουνιστής (πάλι αὐτή ἡ «συγχώνευση»).

6. Σχετικό εν προκειμένω είναι τό ὅλο πρόβλημα πού θέτει ή έγγραφή στήν όραματική σημαία τοῦ κομμουνισμοῦ τῆς «δικτατορίας τοῦ προλεταριάτου», ἔνα ἐξαιρετικά γόνιμο πρόβλημα πού έχει πλέον θαφτεῖ κάτω ἀπό τή συντριπτική πίεση τῆς στρατηγικῆς ήττας, τοῦ θεωρητικοῦ κενοῦ καί τῆς πολιτικῆς εὐπρέπειας.

7. Λ. 'Αλτουσέρ, «Γιά τόν Μάρξ καί τόν Φρόιντ», περιοδικό Θέσεις 35, 'Αθήνα 1991.
8. Λ. 'Αλτουσέρ, ὅπ.π.

9. Γιά τήν ἔλλειψη ἐπικοινωνίας ἀνάμεσα στήν ἐν λόγω παράδοση καί τήν κυρίαρχη αγγλοσαξονική, βλ. Ντ. Λεκούρ, «Μαρξισμός καί ἐπιστημολογία», μτφρ. Βάσως Κιντῆ, Ὁ Πολίτης 66, 1984.

10. M. Pecheux - E. Balibar, «Γιά τήν ἔννοια τῆς ἐπιστημολογικῆς τομῆς», *Ο Πολίτης* 30, 1979.

11. "Οπ.π.

12. Βλ. ἐπ' αὐτοῦ Α. Μπαλτᾶς - Γ. Φουρτούνης, ὅπ.π.

13. Λ. 'Αλτουσέο, Φιλοσοφικά, 'Εκδόσεις 'Ο Πολίτης, Αθήνα 1994.

14. "Οπ.π.

15. Λ. Άλτουσέρ, «Γιά τόν Μάρξ καί τόν Φρόιντ», ὅ.π.

16. Λ. Άλτουσές, Φιλοσοφικά, ὅπ.π.

17. Ἡ διατύπωση παραπέμπει στό ὁμότιτλο κείμενο τοῦ Άλτουσέο (Ἐκδόσεις Ὁ Πολίτης, Αθήνα 1992).



### ΣΥΓΧΡΟΝΕΣ ΜΥΘΟΛΟΓΙΕΣ ΓΙΑ ΤΗ ΓΛΩΣΣΑ

τοῦ Σπύρου Μοσχονᾶ

Ronald Wardhaugh, Proper English: Myths and Misunderstanding about Language (Τά σωστά άγγλικά: Μύθοι καί παρανοήσεις γιά τή γλώσσα). Blackwell, Όξφόρδη 1999. ό. + 197.

Τό διδλίο τοῦ Καναδοῦ γλωσσολόγου Ρόναλντ Γουώρντχογκ ἀσχολεῖται κυρίως μέ τό ἀκόλουθο έρώτημα: Πῶς εἶναι δυνατόν τόσοι πολλοί καί τόσο άξιόλογοι ἄνθρωποι τῶν γραμμάτων, σέ τόσο διαφορετικές ἐποχές, μέ διακηρυγμένη αὐτοπεποίθηση καί άμείωτη ἔνταση, νά ἐκφράζουν τόσο ἀνόητες, παράλογες, ἀντιφατικές ἀπόψεις γιά τή γλώσσα; Τό ἐρώτημα αὐτό εἶναι κάθε ἄλλο παρά ρητορικό καί ἡ οποια ύπερβολή στή διατύπωσή του ὀφείλεται στόν σχολιαστή καί όχι στόν συγγραφέα. «Οί απόψεις μας γιά τή γλώσσα», διαβεβαιώνει ὁ Γουώρντχογκ, «εἶναι συγκεχυμένες καί άνορθολογικές. Χαρακτηρίζονται από μηδαμινή ή ελάχιστη λογική συνέπεια. Όμως, ή σύγχυση αὐτή καί ὁ παραλογισμός εἶναι φαινόμενα πού ἔχουν τέτοια διάδοση καί ἀσκοῦν τόση ἐπίδραση πάνω μας ώστε ὀφείλουμε νά προσπαθήσουμε νά τά καταλάβουμε. Εἶναι μέρος τοῦ πολιτισμοῦ μας καί δέν πρόκειται νά έξαφανιστοῦν μονομιᾶς».

Προκειμένου ν' «άπομυθοποιήσει» τίς διαδεδομένες περί γλώσσας ἀπόψεις ὁ συγγραφέας ἀσχολεῖται μέ τή μεγάλη «παράδοση παραπόνων» πού συνεχίζεται ώς τίς μέρες μας μέ διδλία κινδυνολογικοῦ περιεχομένου, όδηγούς «σωστῆς χρήσης» καί πληθώρα ἐπιστολῶν πού στέλνουν «ἀγανακτισμένοι» ἀναγνῶστες στίς ἐφημερίδες σχετικά μέ τά λάθη στή χρήση τῆς άγγλικῆς καί τούς κινδύνους πού ὑποτίθεται πώς άντιμετωπίζει ή πανίσχυρη αὐτή παγκόσμια γλώσσα. Ο συγγραφέας έξιστορεῖ μέ ἀβίαστο ὕφος τίς ἀντιλήψεις πού κατά καιρούς κυριάρχησαν σέ σχέση μέ τή «φύση καί τή θέση» τῆς ἀγγλικῆς γλώσσας ἀπό τόν 16° αὶ κ.έ. Ἡ ἐξιστόρηση αὐτή συντίθεται ἀπό συνοπτικές άλλά πολύ καλά πληροφορημένες καί έξαίρετα ἰσορροπημένες ἐπισκοπήσεις τῆς ἰστορίας, πρῶτον, τῆς ἀγγλικῆς (ἤ, σωστότερα, ἀγγλοαμερικανικῆς, ἐνίστε καί τῆς γαλλικῆς) γραμματικῆς καί λεξικογραφίας, δεύτερον, τῆς ἀγγλικῆς γλωσσικῆς έκπαίδευσης, τρίτον, τῆς ἀγγλικῆς τυπογραφίας καί τῆς ἀνάπτυξης τοῦ ἀλφαβητισμοῦ. Έχοντας ἐκθέσει στήν ίστορική τους συνέχεια τίς «γλωσσικές μυθολογίες» πού περιβάλλουν τή χρήση τῆς ἀγγλικῆς ἀλλά καί τῶν περισσότερων γλωσσῶν τοῦ δυτικοῦ κόσμου, τό διδλίο καταλήγει παρουσιάζοντας τά «άπομυθοποιητικά» πορίσματα τῆς ἐπιστημονικῆς μελέτης τῆς

γλώσσας άλλά καί τήν ἀποτυχία τῆς νεότερης γλωσσολογίας νά παρέμβει οὐσιαστικά στή γλωσσική καί γλωσσολογική ἐκπαίδευση. Προσιτός στόν «μή εἰδικό» ἤ «μέσο» ἀναγνώστη, ὁ Γ. μᾶς δίνει σελίδες γραμμένες ἀνεπιτήδευτα, μέ εἰλικρίνεια – συχνά εἰρωνεύεται τά δικά του γλωσσικά «λάθη» –, χιοῦμορ καί ἀπλότητα, σελίδες ἀπό τίς ὁποῖες λείπουν μόνο οἱ λεπτομερεῖς παραπομπές στό πλούσιο ἱστοριογραφικό ὑλικό πού ὁ συγγραφέας λαμβάνει ὑπόψη του.

Έλληνας ἀναγνώστης θά ἐπισημάνει πολλές Ο όμοιότητες καί ἐλάχιστες διαφορές μεταξύ τῶν άντιλήψεων πού έκθέτει ὁ Γ. καί αὐτῶν πού ἐκφράζονται τά τελευταῖα χρόνια στόν τόπο μας σχετικά μέ τήν έλληνική γλώσσα. Εἶναι σημαντικό, κατ' άρχάς, ν' άντιληφθοῦμε ὅτι ἡ σχετική μέ τή γλώσσα ἐπιστολογραφία στίς ἐφημερίδες, ἡ ὁποία τραβάει τήν προσοχή τῶν ἐρευνητῶν ὁλοένα καί περισσότερο τά τελευταΐα χρόνια, δέν είναι άποκλειστικά έλληνικό φαινόμενο². Ἡ ἄποψη ὅτι ἡ γλώσσα «παρακμάζει», «φθείρεται», «φτωχαίνει», «κακοποιεῖται» δέν ἐκφράζεται μόνο στά Γράμματα 'Αναγνωστῶν τῆς Καθημερινής καί στίς Έπιστολές πρός τό Βήμα, δέν προβάλλεται μόνο γιά τά έλληνικά, μιά γλώσσα «μικρή», υποτίθεται, καί «ἀδύναμη» ή ἴδια ἄποψη, καί ίσως μέ μεγαλύτερη ένταση, διατυπώνεται από πολλούς ἐπιστολογράφους καί ἐπιφυλλιδογράφους σέ μεγάλες ἀγγλόφωνες ἐφημερίδες γιά τήν κυρίαρχη άγγλική (ἤ ἀμερικανική) γλώσσα. Ἡ ἐπικαλούμενη αίτιολογία βεβαίως διαφέρει: ἡ έλληνική θεωρεῖται ότι απειλεῖται κυρίως από τήν ανεξέλεγκτη ἐπίδραση τῆς ἀγγλικῆς, τό λεξιλόγιο καί τούς ἐκφραστικούς τρόπους τῆς ὁποίας ἀπερίσκεπτα δανείζεται οί άγγλόφωνοι, άντιθέτως, θεωροῦν ὅτι ἡ άγγλική ἀπειλεῖται ἐπειδή ἀπομαχούνεται ἀπό κάποιο ίδεατό πρότυπο ἀπειλή γιά τήν ἀγγλική γλώσσα εἶναι ἡ έξασθένιση τῆς ἴδιας τῆς «πρότοτυπης ἀγγλικῆς» (Standard English), ἐνῶ ὁ δανεισμός ἀπό ἄλλες γλῶσσες γίνεται – καί ἀνέκαθεν γινόταν – ἀντιληπτός μᾶλλον ώς τρόπος ἐμπλουτισμοῦ καί ἀνανέωσης τοῦ λεξιλογίου, ἄν ὄχι καί ώς τρόπος διατήρησης τῆς κυριαρχίας τῆς ἀγγλικῆς ὡς διεθνοῦς lingua franca. Πάντως, ἄν αὐτό τό φαινόμενο «ἔκφρασης παραπόνων καί ἀνησυχίας» γιά τή χρήση τῆς γλώσσας είναι κοινό καί γιά τίς «ἰσχυρές» καί γιά τίς «ἀσθενεῖς» γλῶσσες καί γιά τίς «δανείστριες» καί γιά τίς «δανειζόμενες», αιτιολογία του δέν μπορεί νά είναι ή

ύποτιθέμενη «ἰσχύς» οὖτε μέτρο του ἡ πραγματική διάδοση τῶν γλωσσῶν. Τό φαινόμενο εἶναι πιό δια-δεδομένο ἀπό τή διάδοση ὁποιασδήποτε γλώσσας.

"Αλλωστε, οι απόψεις στίς οποῖες ασκεῖ κριτική ο Γ. ένορχηστρώνονται παντοῦ, πάντα πάνω σέ κοινά μοτίδα. Η αντίληψη ότι γίνεται κακή χρήση τῆς γλώσσας συνδέεται ἄρρηχτα μέ τήν ἀντίληψη ὅτι ή γλώσσα «φθείρεται» καί «παρακμάζει» ότι οί παλαιότερες μορφές τῆς γλώσσας εἶναι καί σωστότερες, πλάνη πού άναγκαστικά συμβαδίζει μέ μιάν έξιδανικευμένη αντίληψη για τό γλωσσικό παρελθόν. Κοινή στάση ὄσων «άνησυχοῦν» γιά τή γλώσσα εἶναι ἡ άρνηση τῆς γλωσσικῆς ποικιλίας, ἡ άδυναμία τους νά καταλάδουν, ὅπως τό θέτει ὁ Γ. ὅτι «ἡ ὁρθότητα είναι έννοια σχετική». Οι περισσότεροι ταυτίζουν συνήθως τή γλώσσα μέ τόν γραπτό λόγο ὁ προφορικός δέν τούς ενδιαφέρει καί τούς απασχολεί μόνο στό δαθμό πού δέν συμμορφώνεται μέ τά πρότυπα τοῦ γραπτοῦ. Κοινή προσπάθειά τους ή ἀντίσταση στή γλωσσική άλλαγή, αντίσταση πού επιτυγχάνεται μέ τήν καθιέρωση «προτύπων», κυρίως γιά τό γραπτό λόγο. Τέτοια πρότυπα αποσκοποῦν στήν ανάδειξη αύτοῦ πού συχνά γίνεται άντιληπτό ως ίδιοσυγκρασία μιᾶς γλώσσας: άς θυμηθοῦμε τό «l'esprit en chaque langue» τοῦ Ρουσσώ ὑπάρχει, ὑποτίθεται, ἕνα «πνεῦμα τῆς γλώσσας», πού συνήθως ταυτίζεται μέ τό «πνεῦμα τοῦ ἔθνους», καί οἱ ὁμιλητές – ἀκριδέστερα: οι λογοτέχνες - ὀφείλουν ν' «ἀναδείξουν» καί νά «καλλιεργήσουν» τό πνεῦμα αὐτό, τό ὁποῖο έγγυᾶται τή «μοναδικότητα» γλώσσας καί φυλῆς καί, σέ άκραῖες περιπτώσεις, τήν «άνωτερότητα» καί τό «μεγαλεῖο» τους. Οἱ ἀντιλήψεις αὐτές εἶναι κοινοί τόποι κάθε λαός έχει έκπροσώπους πού έξαίρουν τή μοναδικότητα τῆς γλώσσας του, θεωροῦν ὅτι καλλιεργοῦν τό ἐξαίρετο πνεῦμα της καί θέλουν νά τήν άναδείξουν σέ σχέση μέ γλῶσσες πού τίς ἀντιλαμβάνονται ώς «βάρβαρες» ή καί έχθρικές. Ή συγκριτική προοπτική άναδεικνύει τή σχετικότητα αὐτῶν τῶν πεποιθήσεων.

Προϋπόθεση αὐτῶν τῶν πεποιθήσεων, ἀλλά καί τῆς καθαριστικῆς πρακτικῆς μέ τήν ὁποία ἐκδηλώνονται, εἶναι ἡ ἀντίληψη ὅτι ἡ γλώσσα εἶναι μόνο ἔνα ἄθροισμα, ἕνας «θησαυρός» λέξεων καί (στερεότυπων) έμφράσεων. Ή ἀντίληψη αὐτή, πού παραγνωρίζει ὅ,τι ἀχριδῶς ἡ νεότερη γλωσσολογία θεωρεῖ σημαντικότερο σέ κάθε γλώσσα, δηλ. τό σύστημα τῶν συντακτικών - γραμματικών της κανόνων, έξηγεῖ πάντως τήν αὐθεντία τῶν λεξικῶν. Τά λεξικά εἶναι γιά τούς περισσότερους κατάλογοι ίεροί καί άμετάβλητοι, οί μόνοι ουθμιστές τῆς «σωστῆς» χρήσης, τά νομολόγια τῶν γλωσσῶν πού κανονίζουν τί πρέπει καί τί δέν πρέπει νά λέγεται. Ο θόρυδος πού ξεσήκωσε ή καταγραφή ορισμένων «άπρεπων» χρήσεων στό λεξικό τοῦ Γ. Μπαμπινιώτη ἐπιδεβαιώνει αὐτή τή νοοτροπία ἱεροποίησης τῶν λεξικῶν: τά λεξικά δέν ἐπιτρέπεται νά καταγράφουν τό άπρεπές, τό αίσχρό, τό δέδηλο· δέν μποροῦν νά λένε ὅ,τι δέν λέγεται. (Ὁ Γ. ἀφηγεῖται τό ἀκόλουθο ἐπεισόδιο: ὅταν κάποτε μιά κυρία συνεχάρη τόν μεγάλο λεξικογράφο τῆς ἀγγλικῆς Samuel Johnson ἐπειδή δέν εἶχε συμπεριλάδει «αἰσχρές» λέξεις στό λεξικό του, ἐκεῖνος τῆς ἀπάντησε ὅτι αὐτό μποροῦσε νά τό ξέρει μόνο ἐάν προηγουμένως εἶχε ἀναζητήσει τίς λέξεις αὐτές στό λεξικό).

άθη στή χρήση τῆς γλώσσας μας τιτλοφορεῖται Λ ένας δίτομος όδηγός γιά τή «σωστή» χρήση τῆς έλληνικής. Τέτοιοι όδηγοί ἀσχολοῦνται μόνο μέ ὅ,τι γίνεται άντιληπτό ώς γλωσσική παθολογία καί άφοροῦν πάντα ἕνα μικρό σύνολο «λαθῶν», κυρίως τοῦ γραπτοῦ λόγου. Όπως γράφει ὁ Γ.: «Ἐπιδάλλουν λίγους αὐθαίρετους κανόνες πού πρέπει ὅλοι νά ἐφαρμόζουμε ἄν δέν θέλουμε νά ὑποστοῦμε τίς κοινωνικές συνέπειες. Οἱ κανόνες αὐτοί γίνονται ἡ "γραμματική" μέ τήν όποία ἀποκλειστικά ἀσχολιόμαστε ἐνῶ παραγνωρίζονται έντελως οι πάμπολλοι άδιαμφισδήτητοι κανόνες πού ακολουθοῦμε ὅλοι». "Όταν γίνονται αὐτά τά ὑποτιθέμενα «λάθη», θεωρεῖται ὅτι ἡ γλώσσα ἀπειλεῖται, φθείρεται, παρακμάζει κλπ. Καί τί είδους λάθη είναι αὐτά; Θεωρεῖται, π.χ., λάθος νά λέμε «ἀποφασίζω ότι» άντί γιά «ἀποφασίζω νά», κι άς έχει καθιερωθεῖ μέ ίδιάζουσα σημασιολογική ἀπόχρωση ή πρώτη ἔκφραση. Νά μή λέμε «δουλεύω σάν καθηγητής» άλλά «ώς καθηγητής», γιατί «τό "ώς" αποδίδει ίδιότητα ένῶ τό "σάν" χρησιμοποιεῖται άποκλειστικά γιά σύγκριση» – παρ' όλο πού ή κοινή χρήση δέν σέβεται αὐτή τή διάχριση. Νά μή λέμε «στά πλαίσια» άλλά «στό πλαίσιο», πού είναι, υποτίθεται, λογικότερο, κι άς έχει καθιερωθεί ή πρώτη ἔκφραση. Νά μή λέμε «τό ἀρχεῖο ἐπεξεργάζεται ἀπό τόν ὑπολογιστή» γιατί «τό ρῆμα "ἐπεξεργάζομαι" έχει μέν ένεργητική σημασία άλλ' έχει "άποθέσει" τήν ένεργητική του μορφολογία», παρ' όλο πού ή λανθασμένη χρήση τοῦ ρήματος αὐτήν ἀκριδῶς τήν «άνωμαλία» θέλει νά διορθώσει. Νά προφέρουμε «δέά-λογος», καί ὄχι «δήα-λογος» γιατί τό τελευταῖο είναι «κακόηχο», παρ' όλο πού ἀκούγεται όλοένα καί περισσότερο καί ύπακούει σέ έπιταγές τοῦ φωνολογικοῦ συστήματος. Νά ἀποφεύγουμε τίς «ἐξαγγελτικές ὀνομαστικές» (Ὁ Γιάννης, τόν εἶδα χτές), γιατί είναι «ἀσύντακτες», ἐνῶ ἡ «ἀσυνταξία» ἀκριδῶς ὁρίζει τί εἶναι ἐξαγγελτική ὀνομαστική. Μποροῦμε νά προσθέσουμε άρκετές παρόμοιες επισημάνσεις, άλλά πάντως όχι πολλές. Αὐτό πού ὁ Γουώρντχογκ μᾶς καλεῖ νά συνειδητοποιήσουμε εἶναι ὅτι τό σύνολο αὐτῶν τῶν ἐπισημάνσεων δέν ἀποτελεῖ μιά γραμματική τῆς έλληνικῆς, ὅπως τό σύνολο παρόμοιων ἐπισημάνσεων γιά τά άγγλικά δέν συγκροτεῖ γραμματική τῆς ἀγγλικῆς. Ὁ στιγματισμός παρόμοιων λαθῶν καί «λαθῶν» ἀποτελεῖ ἴσως ἕναν ὁδηγό «εὐπρεποῦς» χρήσης, κάτι σάν τους όδηγούς κόσμιας συμπεριφορᾶς γιά δεσποινίδες ή όμοτράπεζους, ένα εἶδος

γλωσσικής ήθικής — άλλά πάντως ὅχι γραμματική. Γραμματική εἶναι περισσότερο τά ὅσα παραλείπουν αὐτοί οἱ ὁδηγοί παρά τά ὅσα ἐπισημαίνουν. Ἐπιπλέον, οἱ ἐπισημάνσεις τους ἔχουν ὅτόχο νά διορθώσουν χρήσεις οἱ ὁποῖες, καλῶς ἡ κακῶς, μοιάζουν νά ἔχουν καθιερωθεῖ ἡ ἔχουν πάντως κάποια αἰτιολογία, ἐξυπηρετοῦν κάποια ἐπικοινωνιακή λειτουργία ἡ ὑπακούουν σέ κάποιες «διορθωτικές» τάσεις ἡ κανόνες — καί «λανθασμένοι» κανόνες δέν ὑπάρχουν. Ὁ καθαριστής ἀρνεῖται σ΄ αὐτές τίς χρήσεις τή μόνη λογική πού διεκδικοῦν, τή λογική τῆς καθιέρωσης — πού ὅμως εἶναι καί ἡ μόνη λογική τῆς γλώσσας.

ί όδηγοί αὐτοί, καθώς καί ὅλες οἱ ρυθμιστικές γραμματικές πού χρησιμοποιοῦνται στήν ἐκπαίδευση, έχουν στόχο τήν καθιέρωση προτύπων γιά τή γλώσσα, τή δημιουργία μιᾶς γλωσσικῆς ποικιλίας (μιᾶς γραφολέκτου, κατά κανόνα) πού συνήθως όνομάζεται «πρότυπη» ή «κοινή» καί ή οποία έξυπηρετεῖ κυρίως τίς ἀνάγκες τῆς διοίκησης καί τῆς, κάθε άλλο παρά οὐδέτερης, ἐκπαίδευσης. Ὁ Γουώρντχογκ μᾶς προειδοποιεῖ ὅτι εἶναι λάθος νά θεωροῦμε αὐτή τήν «πρότυπη» ή «κοινή» ποικιλία ώς ένα αποκλειστικά γλωσσικό μόρφωμα σέ μεγάλο δαθμό δέν είναι παρά ενα σύνολο προδιαγραφων καί προγραφων γιά τή «σωστή χρήση». Παρά καί ἴσως χάρι στόν ἔντονα «πολεμικό» χαρακτήρα πού ένίστε αποκτοῦν οἱ καθαριστικές άντιλήψεις γιά τήν Standard English, ύπάρχει πλέον μιά διαμορφωμένη αντίληψη τῆς Πρότυπης Άγγλικης. Καθοριστικός γιά τή διαμόρφωση τῆς ἀντίληψης αὐτῆς εἶναι ὁ ρόλος τῆς ἐκπαίδευσης. Καθοριστική εἶναι ἐπίσης ἡ τεράστια παράδοση διδασκαλίας τῆς ἀγγλικῆς ὡς ξένης γλώσσας (ὁ ˆ., προφανῶς θεωρώντας δεδομένη τήν τεράστια διάδοση τῆς ἀγγλικῆς, δέν φαίνεται ν' ἀντιλαμβάνεται τή σημασία πού ἔχει γιά τήν τυποποίηση μιᾶς γλώσσας ἡ διδασκαλία της σέ αλλόγλωσσους). Δέν εἶναι στόν ίδιο δαθμό παγιωμένη ή αντίληψη γιά τήν κοινή νέα έλληνική, τήν «Πρότυπη Έλληνική». Η ίδια ή «συστατική πράξη» τῆς Κοινῆς Νέας Ἑλληνικῆς, πού άναγνωρίζει ὅτι δημοτική καί καθαρεύουσα μποροῦν νά συνυπάρξουν ἐντός τῆς «ἴδιας» γλώσσας, τῆς «Κοινῆς», είναι πολύ πρόσφατη, γέννημα τῶν τελευταίων μόλις δεκαετιών. Αἰσθανόμαστε ἀκόμα τήν ένταση πού δημιουργεῖ αὐτή ἡ συνύπαρξη. Τά λεξικά τοῦ Ἐ. Κριαρᾶ, τοῦ Γ. Μπαμπινιώτη καί τοῦ Ίδρύματος Μανόλη Τριανταφυλλίδη διαφέρουν, μεταξύ άλλων, ως πρός τό βαθμό άνοχῆς πού δείχνουν στά «λόγια» στοιχεῖα τῆς γλώσσας. Γραμματικές ὅπως τοῦ Α. Τσοπανάκη (Νεοελληνική Γραμματική, Έστία, 'Αθήνα 1994) καί τῶν D. Holton, P. Mackridge καί Εί. Φιλιππάκη - Warburton (Greek, Routledge, London 1997) δέν υίοθετοῦν ἀπλῶς διαφορετικές ἐπιστημονικές ἀφετηρίες υίοθετοῦν καί διαφορετικά ίδεολογικά πρότυπα γιά τό τί καί πῶς είναι ή κοινή νεοελληνική γλώσσα. Όμως, μιά «κοινή» ή «πρότυπη» γλώσσα, ὅπως ἐπισημαίνει ὁ W., «εἶναι πάντα ἕνα ἰδεῶδες πού οἱ ἄνθρωποι ἔχουν γιά τή γλώσσα, μιά ὁμοιογενοποιημένη καί τεχνητή κατασκευή». Ἡ κατασκευή αὐτή νομοθετεῖται κυρίως ἀπό φιλολόγους καί γλωσσολόγους καί ὑποστηρίζεται κυρίως ἀπό τους ἐπαγγελματίες τῆς γραφῆς — συγγραφεῖς, διορθωτές, ἐκδότες, παιδαγωγούς. Σκοπός της εἶναι νά δεσμεύσει ὅλους τους ὑπολοίπους.

Γιά τή δημιουργία αὐτῆς τῆς δέσμευσης κυρίαρχος είναι, πιστεύουμε, ο ρόλος τῶν «πνευματικῶν» ἐλίτ. Οἱ ἀπόψεις τῶν «ἀνθρώπων τῶν γραμμάτων καί τοῦ πνεύματος», τίς οποῖες ο Γ., ἐπιδιώκει νά ἐλέγξει, δέν εἶναι, κατά τή γνώμη μας, «προσωπικές», μέ τήν αύστηρή ἔννοια τοῦ ὄρου. Γι' αὐτό ἄλλωστε παρουσιάζουν τέτοιες όμοιότητες σέ ὅποια γλωσσική κοινότητα καί νά ἐκφράζονται. Ύπάρχει συλλογικότητα σ΄ αυτές τίς ἀπόψεις, ὅπως ἀκριδῶς συλλογική ἐπιδάλλεται νά εἶναι ἡ χρήση τῆς κοινῆς γλώσσας τήν όποία ἀφοροῦν. Οι ἐλίτ ἐξασφαλίζουν αὐτή τή συλλογικότητα. Άποτελοῦν τή γλωσσική μας ἀριστοκρατία. Ἐπωμίζονται συχνά τό ρόλο τοῦ «ὑποτιμητῆ τῆς καθομιλουμένης» καί λειτουργοῦν, ὅπως εὖστοχα ἐπισημαίνει ὁ Γ., σάν ἔνα εἶδος «γλωσσικῆς χωροφυλακῆς». Ίσως όμως ή σημαντικότερη λειτουργία τῆς έλίτ δέν εἶναι τόσο τοῦ «χωροφύλακα» ἤ τοῦ «τοποτηρητῆ» ὁ κύριος ρόλος της εἶναι νά ἐκλογικεύει τίς τρέχουσες αντιλήψεις γιά τή γλώσσα καί νά τίς νομιμοποιεί προσδίνοντάς τους το κύρος πού τούς είναι απαραίτητο για να έξαπλωθοῦν σέ εὐρύτερα στρώματα.3 Οί «άνθρωποι των γραμμάτων» άσχολοῦνται, δέδαια, πυρίως μέ τίς ανάγκες τῆς γραφολέπτου. Οί γλωσσολόγοι ἀνάμεσά τους ξεχωρίζουν μέ τό κύρος τους πού προσδίδει βαρύτητα στίς ρυθμιστικές τους έπεμβάσεις. Ο ίδιαίτερος ρόλος τῶν δημοσιογράφων καί τῶν μέσων εἶναι νά δημιουργοῦν, εὐκαιριακά, έπικοινωνιακά έπεισόδια, «ήθικούς πανικούς», όπως αποκαλοῦνται από τούς ἐπικοινωνιολόγους, γύρω ἀπό «γλωσσικά» ζητήματα. Θά δοῦμε ἔτσι συχνά τόν τύπο ν' ἀσχολεῖται ἐπί ἐβδομάδες ολόκληρες μέ τά «ἀνάρμοστα» έρμηνεύματα στό λεξικό τοῦ Μπαμπινιώτη, νά «μάχεται» ἐνάντια στήν πρόταση γιά περιορισμό τῶν γλωσσῶν ἐργασίας στά ὄργανα τῆς Εύρωπαϊκής Ένωσης (πρόταση Λαμασούρ), μέ τήν όποία οι «βάρβαροι» έταιροι μας θέλησαν ν' άποκλείσουν τήν ἔνδοξη έλληνική μας γλώσσα, νά κατακεραυνώνει τή «λεξιπενία» τῶν νέων, ἀλλά καί τή «χυδαιότητα» έκφράσεών τους, ν' ἀσχολεῖται συνεχῶς καί άδιαλείπτως μέ τήν ἐπισήμανση γλωσσικῶν «λαθῶν».

Ο ήθικός πανικός πού προκαλεῖται γύρω ἀπό τέτοια ζητήματα δίνει τήν εὐκαιρία στή γλωσσική μας ἀριστοκρατία νά ἐκφραστεῖ. Συνήθως οἱ ἀπόψεις της δέν ἔχουν λογική συνοχή καί τά ἐπιχειρήματά της εἶναι «κυκλικά», ὅπως θά τά χαρακτήριζαν ὁ Γ. καί οἱ περισσότεροι γλωσσολόγοι. «Κυκλικά» μέ

ποιά ἔννοια; "Όταν ἐντοπίζεται «λάθος», γίνεται ἐπίκληση κάποιου «κανόνα», άλλά ὁ κανόνας αὐτός είναι συνήθως ad hoc, ίσχύει μόνο αν θεωρήσουμε ότι αὐτό πού ἐπισημάνθηκε ὡς λάθος είναι πράγματι τέτοιο. Αλλωστε, συχνά γίνεται ἐπίκληση κάποιου «ίστορικοῦ» κανόνα πού ρύθμιζε παλαιότερη γλωσσική χρήση καί δέν ἀφορᾶ πλέον τό παρόν τῆς γλώσσας – ένός κανόνα δηλ. πού είναι καί πάλι, μέ συγχρονικά κριτήρια, ad hoc. Μέ απλά λόγια, γλωσσικό λάθος είναι αὐτό πού θεωρεῖται τέτοιο ἀπό αὐτούς πού θεωροῦν τόν έαυτό τους γλωσσικά άλάνθαστους. Ή ἴδια «κυκλικότητα» χαρακτηρίζει τίς διαδεδομένες ἀπόψεις γιά τή γλώσσα ἐν γένει. Γιά τούς γλωσσολόγους δέν ὑπάρχουν φτωχές καί πλούσιες γλῶσσες, άνώτερες καί κατώτερες, πρωτόγονες καί πολιτισμένες. Σημασία λοιπόν δέν ἔχει τόσο γιατί μιά γλώσσα θεωρείται «ἀνώτερη», άλλά ἀπό ποιούς καλλιεργείται αὐτή ἡ ἀντίληψη καί γιά ποιούς λόγους. "Αν ἀφαιρέσουμε από τίς αντιλήψεις περί γλωσσικής ανωτερότητος τό σκληρό κέλυφος τῶν κοινοτοπιῶν πού τίς περιβάλλει, ἀπομένει ἕνας καί μοναδικός λόγος: μιά γλώσσα θεωρεῖται «ἀνώτερη» γιατί ἔτσι πιστεύει ἡ έγγράμματη έλίτ αὐτῆς τῆς γλώσσας. Γιατί θεωρεῖται «ἀνώτερη» ἡ ἀγγλική γλώσσα; Διότι – ἔτσι λέγεται συνήθως – είναι γλώσσα καλλιεργημένη, μπορεί νά έκφράσει τά πάντα, άφοῦ έχει δανειστεῖ λεξιλόγιο ἀπό πολλές γλῶσσες, μιλιέται παγκοσμίως, ἔχει «άπλή καί λογική γραμματική», προσφέρεται γιά απλές καί σαφεῖς διατυπώσεις. Καί γιατί θεωρεῖται «ἀνώτερη» ἡ ἑλληνική γλώσσα; Διότι – ἔτσι λέγεται συνήθως - ή έλληνική ἔχει μεγάλη ἱστορία, χρησιμοποιήθηκε πρώτη γιά νά έκφράσει άφηρημένες φιλοσοφικές ἔννοιες, ἔχει – αὐτή κυρίως – «λογική γραμματιχή», «είναι ώραία καί πλούσια». Κοινοτοπίες, θά πεῖ κανείς, άλλά ἐνίστε διατυπώνονται μέ ὅχι καί τόσο κοινότοπο τρόπο. Νά πῶς μιλάει ὁ 'Οδ. 'Ελύτης γιά τήν έλληνική ὀρθογραφία καί γραμματική:

«Ή πολυαιώνια παρουσία τοῦ ἐλληνισμοῦ πάνω στά δῶθε ἡ ἐκεῖθε τοῦ Αἰγαίου χρώματα ἔφτασε νά καθιερώσει μιάν ὀρθογραφία, ὅπου τό κάθε ἀμέγα, τό κάθε ὕψιλον, ἡ κάθε ὀξεία, ἡ κάθε ὑπογεγραμμένη δέν εἶναι παρά ἔνας κολπίσκος, μιά κατωφέρεια, μιά κάθετη βράχου πάνω σέ μιά καμπύλη πρύμνας πλεούμενου, κυματιστοί ἀμπελῶνες, ὑπέρθυρα ἐκκλησιῶν... [Η ἐλληνική] εἶναι μιά γλώσσα μέ πολύ αὐστηρή γραμματική, πού τήν ἔφκιασε μόνος του ὁ λαός, ἀπό τήν ἐποχή πού δέν πήγαινε ἀκόμη σχολεῖο. Καί τήν τήρησε μέ θρησκευτική προσήλωση κιὰ ἀντοχή ἀξιοθαύμαστη μέσα στίς πιό δυσμενεῖς ἑκατονταετίες».

Τί μπορεῖ ν' ἀντιτάξει κανείς σέ τέτοιες ἀπόψεις; Τίποτα. Θά μποροῦσε, βέβαια, νά ἰσχυριστεῖ, ὅπως τό ἐπιχειρεῖ ὁ Γουώρντχογκ σέ σχέση μέ παρόμοιες ἀπόψεις γιά τά ἀγγλικά, ὅτι ὁ Ἑλύτης ταυτίζει γλώσσα καί γραφή, ὅτι δίνει ὑπερβολική ἔμφαση στήν ιστορία τῆς γλώσσας, ὅτι κάθε γραμματική, όποιασδήποτε γλώσσας, εἶναι «αὐστηρή», ἀλλιῶς δέν θά ὑπῆρχε ἐπικοινωνία, ὅτι κάθε λαός «φτιάχνει μόνος του» τή γλώσσα του καί κάθε γλώσσα έχει ίστορία, «τί μεγάλη τί μικρή», ὅτι ἡ ὀρθογραφία τέλος πάντων δέν ουθμίζεται ἀπό τόν λαό. Καί λοιπόν; Ή ίσχύς τοῦ «ἐπιχειρήματος» τοῦ Ἐλύτη βρίσκεται άλλοῦ καί μένει, φοδοῦμαι, άνεπηρέαστη ἀπό «λογικά» άντεπιχειρήματα. Ή διατύπωση τοῦ ποιητῆ είναι ίσχυρή ἀκριδῶς ἐπειδή δέν ἀποτελεῖ ἐπιχείρημα. Αντλεῖ τή δύναμή της ὄχι ἀπό τή λογική ἀλλά ἀπό τίς ποιητικές εἰκόνες πού ἐπικαλεῖται. 'Αντλεῖ ἐπίσης τή δύναμή της από τήν ομοθυμία όσων αποδέχονται αὐτές τίς ποιητικές μεταφορές σέ σχέση μέ τή γραμματική καί τήν ὀρθογραφία. Καί βέβαια, ἐμμέσως, αντλεῖ τή δύναμή της από τό γεγονός ὅτι τίς ἀπόψεις αὐτές τίς ἐκφράζει ὁ ἴδιος ὁ Ἐλύτης, ἕνα καταξιωμένο καί «ἀπρόσβλητο» μέλος τῆς πνευματικῆς μας έλίτ. Ή «κυκλικότητα» λοιπόν, ὁ ταυτολογικός χαρακτήρας παρόμοιων ἐπιχειρημάτων, δέν μποροῦν νά θεωροῦνται τυχαῖα. Στήν πραγματικότητα ή κυκλικότητα όρίζει τήν ίδια τή συνθήκη ἔνταξης στήν έλίτ: διότι γιά νά ένταχθεῖς στήν έλίτ πρέπει νά ἐπιδεικνύεις τή συμπεριφορά τοῦ «γλωσσικά μορφωμένου» καί γιά νά θεωρεῖσαι «γλωσσικά μορφωμένος» πρέπει νά δέχεσαι τίς προδιαγραφές πού ή έλίτ έχει θέσει, δηλ. νά ἔχεις ἐνταχθεῖ σ' αὐτήν.

) ί γλωσσολόγοι, μᾶς λέει ὁ Γ., δέν ἀσχολοῦνται συνήθως μ' αὐτές τίς μυθολογικές ἀντιλήψεις γιά τή γλώσσα. Τίς θεωροῦν ἐκ προοιμίου παράλογες - «άντιεπιστημονικές» - καί πιστεύουν ὅτι εἶναι μάταιη κάθε προσπάθεια άνασκευῆς τους.5 Τσως ή άδυναμία τοῦ διδλίου τοῦ Γ. ἔγκειται στό ὅτι ἀσχολεῖται ύπερβολικά μέ τή λογική άνασκευή αὐτῶν τῶν ἀπόψεων, λησμονώντας ἀκριδῶς ὅτι οἱ ἀπόψεις αὐτές «είναι μέρος τοῦ πολιτισμοῦ μας» δέν συγκροτοῦν έπιχειρήματα άλλά μυθολογίες πού παρουσιάζονται ώς γνωστικές καί πολιτισμικές συμβάσεις, ώς αὐτονόητες καί άδιαμφισδήτητες παραδοχές γιά τή φύση τῆς γλώσσας – καί ὡς τέτοιες ἀποκτοῦν χαρακτήρα δεσμευτικό. Είδαμε ότι είναι καθοριστικός ὁ ρόλος τῶν ἐλίτ στή δημιουργία αὐτῆς τῆς εὐρύτερης δέσμευσης. Ή πνευματική έλίτ, κατά κάποιο τρόπο, έκδιάζει τή δέσμευσή μας έπικαλούμενη αὐτό πού θά μπορούσαμε νά ὀνομάζουμε σύνδρομο τῆς ἀναρχίας: ἄν οἱ «κανόνες» δέν δεσμεύουν τούς πάντες, ἡ γλωσσική χρήση θά καταντήσει ἄναρχη. «Δέν μπορεῖ ὁ καθένας νά γράφει – καί νά μιλᾶ – ὅπως θέλει»: αὐτό εἶναι τό σύνθημα κάθε ουθμιστικῆς παρέμβασης στή γλώσσα.

Ό Γ. δείχνει πολύ πειστικά ὅτι οἱ ρυθμιστικές ἐπεμβάσεις στή γλώσσα ἀνταποκρίνονται σ΄ ἔνα «μεγάλο ψεῦδος». Ἡ γλωσσική χρήση δέν μπορεῖ νά εἶναι ἄναρχη διότι ὑπακούει σέ γραμματικούς κανό-

νες έτσι κι άλλιῶς, ὑπακούει μάλιστα σέ κανόνες τούς οποίους οι ουθμιστικές επεμβάσεις συνήθως παραγνωρίζουν καί δέν μπορεῖ νά εἶναι ἄναρχη ἡ γλωσσική χρήση διότι ἐκπληρώνει στοιχειώδεις ἐπικοινωνιακές ανάγκες, τίς όποιες ακριδώς ύπηρετουν οί γραμματικοί κανόνες. Φοβοῦμαι ὅμως ὅτι ὁ Γ. άδυνατεῖ νά δεῖ ὅτι οἱ ουθμιστικές ἐπεμβάσεις ἀνταποκρίνονται ἐπίσης καί σέ μιά «μεγάλη ἀλήθεια». Ανταποκρίνονται άκριδως στίς πολιτισμικές μας δεσμεύσεις. Ή κοινή ή πρότυπη γλώσσα κατασκευάζεται - καί ἄρα ὑπόκειται σέ ρύθμιση έξ ὁρισμοῦ άκριδῶς γιά νά γράφουν - καί νά μιλοῦν - ὅλοι «μέ τόν ίδιο τρόπο», ἀκολουθώντας δηλαδή τίς ἴδιες συμδάσεις. Δέν χρειάζεται νά τονίσουμε τή χρησιμότητα αὐτῶν τῶν συμβάσεων στόν δημόσιο βίο μιᾶς γλώσσας, στήν εκπαίδευση καί τή διοίκηση, όπου ο γραπτός λόγος αποκτᾶ ἐνίοτε προβάδισμα ἔναντι τοῦ προφορικοῦ, ὅπως δέν χρειάζεται νά τονίσουμε τίς άφόρητες πιέσεις πού, μέσω τῆς καθιέρωσης τέτοιων συμβάσεων, ὰσχοῦνται στά προφορικά ἰδιώματα, στίς διαλέκτους καί κοινωνιολέκτους μιᾶς γλώσσας. Κάθε κοινή ή πρότυπη γλώσσα περιβάλλεται από μυθολογίες πού τῆς ἐξασφαλίζουν τή συνεκτικότητα καί τήν αποδοχή πού χρειάζεται, γιατί κάθε κοινή γλώσσα είναι ταυτόχρονα γλώσσα καί ίδεῶδες. Τά «συγκριτικά πλεονεκτήματα» αὐτῶν τῶν μυθολογιῶν εἶναι άλλωστε περιορισμένα ή μυθολογία τῆς ἀγγλικῆς έλάχιστα διαφέρει, ως πρός τίς υπόρρητες παραδοχές της, ἀπό τή μυθολογία τῆς έλληνικῆς ἤ καί ὁποιασδήποτε γλώσσας έχει υποστεῖ τή διαδικασία τῆς τυποποίησης. Ή γλωσσική μυθολογία τήν οποία ἐκθέτει ό Γ. εἶναι μυθολογία ὅλων, λίγο-πολύ, τῶν δυτικῶν γλωσσῶν, εἶναι μυθολογία τοῦ πολιτισμοῦ μας. Εἰναι ή κοινότοπη μυθολογία τῆς κοινῆς γλώσσας.

Καί ὅπως μέ καθετί στή γλώσσα, ἡ μόνη συνθήκη πού πρέπει νά ἐξασφαλίζουν τά γλωσσικά πρότυπα

καί οἱ μυθολογίες πού τά περιβάλλουν εἶναι νά γίνονται ἀποδεκτά.

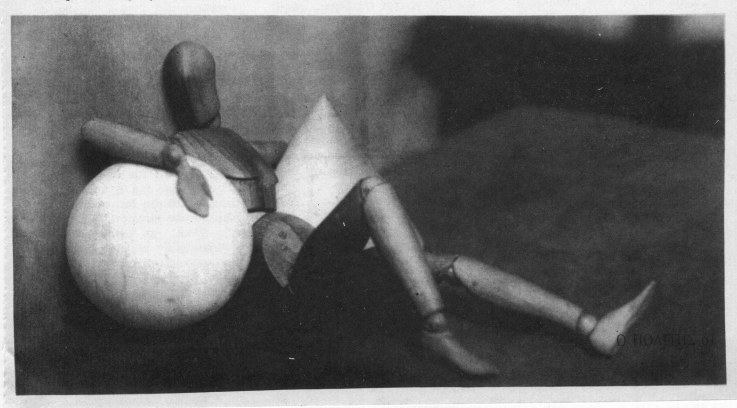
1. Ὁ ὄρος complaint tradition εἶναι τῶν J. Milroy & L. Milroy, Authority in Language: Investigating Standard English, Routledge, London 1993³ (1985), κεφ. 2.

2. Σχετικά με τήν επιστολογραφία καί επιφυλλιδογραφία γιά τήν ελληνική γλώσσα, βλ. Ρ. Δερβερούδη καί Σ. Μοσχονᾶ, «Ό καθαρισμός τῆς γλώσσας καί ἡ γλώσσα τοῦ καθορισμοῦ», Σύγχρονα Θέματα 62 (Ἰαν.-Μάρτ. 1997), σσ. 79-91· πρβλ. ᾿Α. Ἰορδανίδου καί Γ. ᾿Ανδρουτσόπουλου, «Πήρανε τή γλώσσα στό... κρανίο Ἑτάσεις τῶν ΜΜΕ ἀπέναντι στή γλώσσα τῶν νέων», στό Ἑλληνική Γλωσσολογία 97: Πρακτικά τοῦ Γ΄ Διεθνοῦς Γλωσσολογικοῦ Συνεδρίου γιά τήν Ἑλληνική Γλώσσα, Ἑλληνικά Γράμματα, ᾿Αθήνα 1999, σ. 586-595.

3. Γιά τόν νομιμοποιητικό φόλο τῶν διαφόρων ἐλίτ, δλ. G. Thomas, Linguistic Purism, Longman, London 1991 δλ. ἐπίσης Δελβερούδη καί Μοσχονᾶ, ὅ.π., σ. 82. Ὁ Wardhauge σημειώνει ὅτι οἱ κινδυνολόγοι ἐπικαλοῦνται συχνά τή «λογική» –καί τήν ἡθική– μᾶλλον παφά τή γραμματική. Γι' αὐτούς ἡ διδασκαλία τῆς γραμματικῆς εἶναι ἕνα εἶδος ἡθικῆς διδασκαλίας.

4. Σχετικά μέ τόν «ήθικό πανικό» γιά τή γλώσσα ἀλλά καί τή σημασία ποικίλων γλωσσικῶν ἀξιολογήσεων, βλ. τό ἐξαίρετο διβλίο τῆς D. Cameron, Verbal Hygiene, Routledge, London 1995, ἰδιαίτερα τό κεφ. 3.

5. Πρόλ. ὅμως L. Bauer & P. Trudgill, ἐπιμ., Language Myths, Harmondsworth: Penguin Books, ὅπου 21+1 γλωσσολόγοι ἀναλαμδάνουν νά καταρρίψουν 21 «γλωσοικούς μύθους», ὅπως: «τά ἰταλικά εἶναι ὡραῖα καί τά γερμανικά ἄσχημα» «τά γαλλικά εἶναι λογική γλώσσα», «οἱ νέοι οὕτε γράφουν οὕτε μιλᾶνε σωστά πιά» κλπ. Οἱ ἐπιμελητές τοῦ τόμου ἐπισημαίνουν καί αὐτοί τήν ἀποτυχία τῶν γλωσσολόγων νά «πληροφορήσουν» τό εὐρύτερο κοινό γιά γλωσσικά θέματα: ἐπισημαίνουν ἐπίσης ὅτι οἱ μύθοι γιά τή γλώσσα ἀποτελοῦν πάντως «μέρος τοῦ πολιτισμοῦ μας» –τοῦ ἀγγλοαμερικανικοῦ ἡ τοῦ εὐρύτερου, δέν διευκρινίζει.



#### ΜΙΚΡΟ ΣΧΟΛΙΟ ΠΑΝΩ ΣΕ ΕΝΑΝ ΔΙΑΛΟΓΟ

Στό διάλογο μέ τόν Νίχο Θεοτοκᾶ (Πολίτης, Σεπτέμβριος, 'Οκτώδριος '99) ο Διονύσης Γουσέτης άναφέρθηκε σέ ἄρθρο μου στήν Αὐγή τῆς 11.7.99 γιά τά ἀνθρώπινα δικαιώματα ύποπίπτοντας κι αὐτός στό γνωστό ἁμάρτημα τῆς διαστρέβλωσης της έκφρασμένης σκέψης μέ τή μέθοδο τῆς ἐπιλεκτικῆς ἀπομόνωσης φράσεων.

Παρ' όλα αὐτά, ἡ ἀποκατάσταση δέν αποτέλεσε τό βασικό έρέθισμα αὐτοῦ τοῦ σύντομου σημειώματος - ἔτσι κι άλλιῶς ζοῦμε στήν έποχή τῶν διαστρεβλώσεων, δέν είναι, επομένως, δυνατό νά χωλοσκᾶμε συνεχῶς-, ἀλλά ἡ συζήτηση πού ἀνοίξαμε μέ τή μικρή μου φίλη Κατερίνα. Έκείνη μέ έπεισε πώς ἴσως ἀξίζει τόν κόπο νά ἐπανέλθω στό θέμα τῆς «άνθρώπινης άξιοπρέπειας», πού έδωσε καί λαβή γιά παρεξήγηση. Ναί, πιστεύω πώς υπάρχουν κάποια χαρακτηριστικά πού παρακολουθοῦν τήν ἀνθρώπινη φύση (ὄσο ή μνήμη τῶν κυττάρων μας είναι σέ θέση νά κατασκευάσει τήν εἰκόνα της) καί, ὑπ' αὐτή τήν έννοια, οποιαδήποτε αναίρεση τοῦ σκληροῦ πυρήνα τους ἰσοδυναμεῖ μό μηδενισμό τῆς ὕπαρξης. Ἡ ἔφεση γιο ξωή, ή έλευθερία καί τό ζῆν ἐν κοινωνία, στήν ἀκραία τους, ἐσώτατη, μορφή εἶναι ἀναπαλλοτρίωτα. Από έκει και πέρα, όμως, ή συγκεκριμένη μορφή κι ό τρόπος πού οἱ ἄνθρωποι κάθε ίστορικῆς περιόδου διώνουν τά στοιχεῖα πού τούς συγκροτοῦν, είναι καθαρά πολιτισμικό φαινόμενο, ἄρα χρονικά προσδιορίσιμο καί πεπερασμένο. 'Ακόμα κι αυτή ή ἔφεση γιά ζωή πού κάποιος θά μπορούσε νά ἰσχυριστεῖ πώς εἶναι ένστικτο, άρα παρακολούθημα μή έπησεαζόμενο από έξωγενεῖς παράγοντες, διατηρεῖ ύψηλό ποσοστό πολιτισμικοῦ ἐπικαθορισμοῦ.

Αλλη ἀντίληψη ζωῆς καί σχέ-

σης μέ τό θάνατο προβάλλει ό Σωκράτης, ο φομαντικός Βέρθερος ἤ ὁ Κινέζος Λάο Τσέ. Δέν ὑπάρχουν, έπομένως, ὀντολογικοῦ τύπου χαρακτηριστικά, άλλά (κυρίως) ἀνθρώπινες ἐπιλογές, τῶν όποίων ή κοινωνική αντικειμενοποίηση ἕπεται μιᾶς προηγούμενης, σιωπηρῆς καί ἄτυπης, διαδικασίας προσχώρησης.

Γιά νά τό ποῦμε ἀλλιῶς.

Άν ὑποτεθεῖ πώς ἡ σύλληψη τοῦ πίνακα ἀξιῶν λαμβάνει χώρα στό μυαλό κάποιου Μωυσῆ, Σόλωνα ή Μωάμεθ (δέν γίνεται έτσι, δέδαια) ή έδραίωση έξαρταται απ' τήν αποδοχή των αξιων αύτων έχ μέρους τῶν μελῶν τῆς κοινωνίας.

Οσο πιό διευουμένος είναι ό κύκλος, ὄσο, μέ ἄλλα λόγια, περισσότερο καθολικός είναι ο χαρακτήρας τους, τόσο πιό αὐτονόητος καί λειτουργικός γιά τήν κοινωνική συνοχή, είναι ὁ ἀξιολογι-

κός κανόνας.

Αὐτό δέ πού ξεχωρίζει τίς ἀνοιχτές (δημοκρατικές) κοινωνίες άπό τίς κοινωνίες τῆς δίας, είναι πώς, στήν πρώτη περίπτωση, ή έσωτερίκευση τῆς ἀξιολογικῆς κατάταξης γίνεται έλευθέρως, χωρίς καταναγκασμό, σχεδόν αὐτόματα, ώς τρόπος ζωῆς, τόσο πού ἡ ἐναντίωση νά αποτελεῖ συνειδητή αντίθεση ή παραβατική συμπεριφορά, ἐνῶ στή δεύτερη περίπτωση ἡ όμοθυμία έπιδάλλεται.

Αὐτή δέ ἡ διαδικασία, τήν όποία ώς γνήσιοι οίηματίες τῆς «πολιτισμένης Δύσης» λησμονοῦμε ή ἀποσιωποῦμε, ἀποτελεῖ καί τόν σταθερό κανόνα μέτρησης τοῦ «άνθρωπισμοῦ» μας. Διότι, πολύ άπλά, σηματοδοτεῖ τή δαθιά ἀναγνώριση τῆς ἐτερότητας τοῦ Αλλου καί τό δικαίωμα νά προσχωοήσει ή νά μήν προσχωρήσει στίς άξίες πού τοῦ προτείνονται, ὅ,τι ονόμασα στό ἄρθρο τῆς Αὐγῆς οὐσιαστικό σεβασμό τῆς ἀνθρώπινης άξιοπρέπειας, ό όποῖος (σεβασμός) άποτελεῖ καί τή βάση τῆς ὅποιας πολιτισμικής μείξης μέ ήπιες διαδικασίες, μέ ἀνοχή, καί ἔνθεν καί ένθεν διείσδυση. Τά προβλήματα, ίδίως σέ περιόδους πολιτισμικών διαφοροποιήσεων, ὅπως ἡ σημερινή, δέν τίθενται πάντοτε μέ ὅρους άσπρου-μαύρου καί ή ἐπαφή ἀνάμεσα στό δικό μας Έγώ, πού σωστά καί ύγιῶς θέλουμε νά προστατεύσουμε καί στόν Αλλον πού πρέπει νά άνεχτοῦμε, εἶναι ἀμφίδρομη, περίπλοκη, συνεχῶς ἐπαπειλούμενη κι έξελισσόμενη. Πολύ περισσότερο πού, ὅταν τό παλιό δέν δολεύει καί τό καινούργιο δέν έχει βρεῖ τήν ἰσορροπία του, ή έσωτερίκευση ντουμπλάρεται, αύτοϋπονομεύεται καί, συχνά, ίσοςοοπώντας πότε πάνω στό περιεχόμενο καί πότε στή διακήρυξη, νοθεύεται.

Μικρό παράδειγμα.

Ποίν ἀπό κάποιο διάστημα, στή Γαλλία, μουσουλμάνες μαθήτριες, στό ὄνομα τοῦ «δυτικοῦ» ἀνθρώπινου δικαιώματος τῆς προσωπικότητας, προσῆλθαν στό σχολεῖο τους μέ τήν παραδοσιακή θρησκευτική τους μαντίλα, προκαλώντας τήν ἐπίκληση, ἐκ μέρους άλλων μαθητριών, γονέων καί δασκάλων, ἀνάλογης σοβαρότητας «δυτικῶν» δικαιωμάτων, ὅπως τῆς ἀνεξιθοησκείας, τῆς λαϊκῆς ἐκπαίδευσης κ.ἄ. Τό φαινόμενο, ὡς γνωστό, ἐπαναλαμβάνεται συχνότατα στά τουρκικά πανεπιστήμια.

Μέ τό παράδειγμα αὐτό ἀναδεικνύεται, κατά τήν ἄποψή μου, ή δάνεια χρήση καί ή ἐπιφανειακή άλληλεπικάλυψη δύο παράλληλων άξιολογικών κανόνων, της κοσμικῆς ἡθικῆς (μέ ὑπόδαθρο ὅμως καθολικισμοῦ) καί τῶν ἐπιταγῶν τοῦ μουσουλμανισμοῦ (μέ ὑπολανθάνον τό αἴτημα τῆς ἐθνικῆς ἰδι-

αιτερότητας).

Σέ τέτοιες ή ἀνάλογες περιπτώσεις πού ἄπτονται καί τῆς δικῆς μας (τῶν κατοίκων αὐτῆς τῆς χώρας έννοῶ) καθημερινότητας, ἡ ίδανική τοποθέτηση τοῦ δημοκράτη, δέν μπορεῖ νά εἶναι ἄλλη ἀπό τό διάλογο καί τήν εἰρηνική ἐπίλυση τῆς σύγκρουσης (κάθε πολιτισμική μείξη προϋποθέτει, μήν τό ξεχναμε, προηγούμενη διαφορά) έτσι ώστε ο γόνιμος συμβιβασμός νά είναι τό αποτέλεσμα. Ή άλλη άποψη (γνωστότατη στήν ίστορία) είναι τῆς ἐξαφάνισης τοῦ Αλλού καί ή διά τῆς μαχαίρας ἐπικράτηση τοῦ δυνατότερου. Ο σεβασμός όμως τοῦ "Αλλου προϋποθέτει καί μιάν άλλη άρχή. Τήν πεποίθηση πώς ή πρωτοβουλία τῆς χειραφέτησης δέν είναι είσαγόμενο είδος καί πώς ἡ ἀπελευθερωτική διαδικασία είναι καί παραμένει εὐθύνη αὐτῶν πού ὑφίστανται τήν ὅποια (κατά τήν ἄποψή τους) καταπίε-

ση. Ή πιό εὐγενής, ἀπ' ὅσο ξέρω, ὑποκατάσταση πού ἔγινε στή σύγ-χρονη ἰστορία, εἶναι αὐτή ἐκ μέρους τῶν κομμουνιστικῶν κομμάτων. Ὅταν ἔνα περιορισμένης ἐμ-δέλειας, ἀλλά παρ' ὅλα αὐτά συλλογικό ὑποκείμενο, ἀνέλαδε τήν χειραφέτηση στό ὄνομα ὀλόκληρης τῆς κοινωνίας, στόν ἴδιο δαθμό πού κι ἡ ἐργατική τάξη χρεώθηκε τήν ἀνάταξη ὅλων τῶν ὑπολοίπων ὡς τήν ἀνώτερη κι ἀταξική δαθμίλα

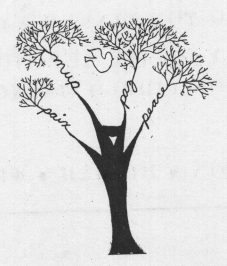
Ή δία (δλ. δικτατορία τοῦ προλεταριάτου) εὐλογήθηκε στό ὄνομα τῆς μελλοντικῆς ἀνάστασης. Στή δάση της ὅμως ὑπῆρχε τό γνωστό «ὁ σκοπός ἀγιάζει τά μέσα» κι αὐτό πληρώθηκε μέ πραγματική καί –τό χειρότερο— ἡθική κατάρρευση. Μικρό παράδειγμα πού μοιάζει σύγχρονο. Ἑλάχιστοι ἀπό τούς ἀνιδιοτελῶς πεπεισμένους ἐκείνης τῆς ἐποχῆς, ἀναρωτήθη-

καν γιά τίς ἐπιπτώσεις, ὅταν ἡ μηχανή κούρευε τούς μουζίκους ἀγεληδόν, μιᾶς καί αὐτό γινόταν γιά τό καλό τους καί βέβαια στό ὄνομα ἀξιῶν πανοικουμενικῶν καί σίγουρων, ὅπως ἡ ὑγεία καί ἡ πρόοδος. Καταρρακώνοντας, τήν ἀποψη πού εἶχαν αὐτοί οἱ ἄνθρωποι γιά τόν ἐαυτό τους, ἄρα τόν αὐτοσεβασμό καί τήν ἀξιοπρέπειά τους.

Έάν ἐκείνη ἡ, γιά πολλούς, πάρα πολλούς ἀνθρώπους, εἰλικρινής
προφορά στή διαδικασία τῆς
ἀνθρώπινης χειραφέτησης ἔδωσε
τό ἀποτέλεσμα πού ἔδωσε, τί μᾶς
κάνει νά ἐμπιστευόμαστε τήν σύγχρονη, κυνική, ἀφ' ὑψηλοῦ καί
ἐπιλεκτική ἐπιχείρηση σωτηρίας
τῶν ἀπανταχοῦ τῆς γῆς μειοψηφιῶν ἀπό τούς στρατοκράτες
γιάνκηδες ἤ τούς παγιδευμένους
στή λογική τῶν συμφερόντων τους
σημερινούς Εὐρωπαίους ἡγέτες;

Πώς δεχόμαστε με τόση επιπολαιότητα (όταν δεν ύπάρχει ίδιοτέλεια) τή μεταφορά τοῦ πυρήνα τῆς ελευθερίας ἀπό τό εσωτερικό τῆς ἀνθρώπινης βούλησης σε εξωτικούς;

Στό παρελθόν ή δοήθεια πρός τούς καταπιεζόμενους είχε ενα όνομα, λεγόταν άλληλεγγύη. Είναι ή μόνη πού δέν μεταφέρει αὐταρχικά κι αὐτάρεσκα τήν εὐθύνη πού φέρουμε ὅλοι γιά τούς ἑαυτούς μας, στούς ἄμους κάποιων



«ἀνώτερων» ἐνῶ, συγχρόνως, διατηρεῖ τό ἐπίπεδο τῆς ἀνθρωπιᾶς πού μᾶς βοηθάει νά ζήσουμε συλλογικά, ως κοινωνικά ὄντα. Τέλος, ὄσον ἀφορᾶ τή λογική τῶν κρατῶν (δέν παραβλέπουμε πώς υπάρχει κι ή raison d'État πού έλεγε κι ὁ Τοκδίλ, κάποιες κοινωνικές ἰσορροπίες ἐκπροσωπεῖ κι αὐτή) τό διεθνές ποινικό δικαστήοιο γιά τούς έγκληματίες των άνθρώπινων δικαιωμάτων κλπ. ήχηοά πού θίχτηκαν καί στόν «διάλογο» τοῦ Πολίτη, ἕνα μονάχα σύντομο σχόλιο. Κανένας θεσμός δέν ύφίσταται ώς τέτοιος, ἄν δέν διαθέτει νομιμοποίηση. "Ο,τι ύποστηρίξαμε γιά τά ἄτομα, ἰσχύει, κατ' άναλογία, καί γιά τά κράτη. Μόνο ἄν ἀποδεχτοῦν ἐλευθέρως τίς άρχές, τό τυπικό τῆς διαδικασίας καί τήν ἰσότιμη ἐφαρμογή, ἄν, μέ άλλα λόγια, ὑπάρξει γενικότερο κλίμα συμδιδασμοῦ καί διαπραγμάτευσης μεταξύ μεγάλων καί μικρῶν κρατῶν ἀλλά κι ἐκείνων πού ανήκουν σέ διαφορετικά ίδεολογικά, έθνολογικά καί θρησκευτικά γκρούπ, είναι δυνατή ή εύρεία άποδοχή κι ή οὐσιαστική διεθνοποίηση τῆς ποινικῆς δίωξης σέ βάρος τῶν παραβατῶν συλλογικῶν άρχῶν. 'Αλλιῶς μιλᾶμε γιά τό δίκαιο τοῦ ἰσχυρότερου. Πού ἄν, γιά τίς ἀνάγκες του, βαφτίσει τό κρέας, ψάρι, λίγο ἐνδιαφέρει.

Ό σημερινός εὐτελισμένος ΟΗΕ δείχνει καί τό δαθμό ἀνυποληψίας ένός τέτοιου μελλοντικοῦ ἐγχειρήματος. Αὐτά, μικρή μου Κατερίνα καί συνεχίζουμε, γιατί, εἴπαμε, οἱ καιροί εἶναι μεταδατικοί κι ἡ μόνη σίγουρη κρίση εἶναι αὐτή τοῦ καθενός, ὅταν φέρει ἐπάξια τό παρελθόν κι ἀνοίγεται ἄφοδα στό μέλλον...

Λίλα Χαμπίμπη