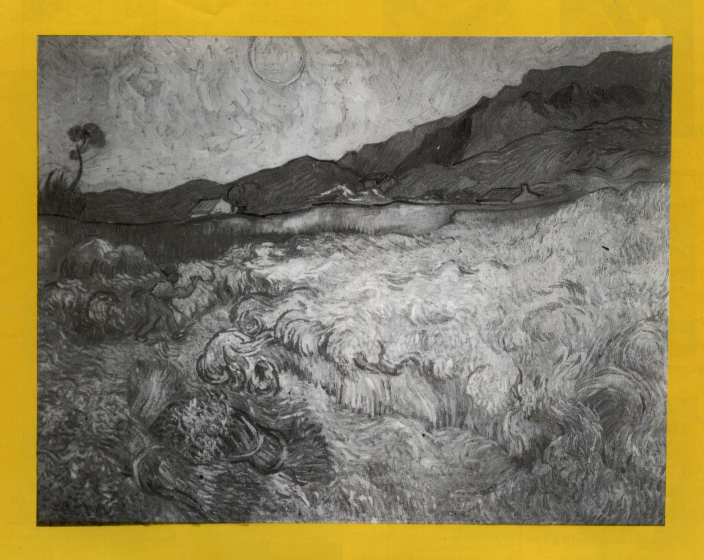
# 9ΠΟΛΙΤΗΣ



"Αγγελος Έλεφάντης, ή βελτίωση τῶν νέων ἀπαγορεύεται • Κώστας Βούλγαρης, 'Απ' τό '89 στό '99
• "Αγγελος Ἑλεφάντης, Ό Συνασπισμός δέν πῆγε καλά • Γιῶργος Μαργαρίτης, ἡ ἀδική τῶν «ἀξιῶν τῆς διεδνοῦς κοινότητας» • Πασκάλ Μπονιφάς, Κίνδυνος! Τά κράτη πολλαπλασιάζονται • 'Αριστοτέλης Τύμπας, Γιά τά ἔξυπνα ὅπλα • Εὐάγγελος Ι. Μανωλᾶς, ἡ ἐφημερίδα καί ἡ διδασκαλία τῆς Κοινωνιολογίας στό Λύκειο • Βάσω Κιντῆ, 'Αριστείδης Μπαλτᾶς, Τζέιμς Κόναντ, 'Αλήδεια ἤ ἐλευδερία; Μιά φιλοσοφική συζήτηση μέ πολιτικές προεκτάεις • Γιῶργος Φουρτούνης, Γιά τή φιλοσοφική στράτευση • Νόρα Σκουτέρη - Διδασκάλου, ἡ μεσογειακότητα τῆς «Μεσογείου» • Κλαίρη Μιτσοτάκη, Τό ὕφος μιᾶς μέρας μέ τό κλειδί τῆς Νίκης 'Αναστασέα • Κώστας Βούλγαρης, 'Από τίς τελευταῖες ἐκδόσεις

Μηνιαία Ἐπιθεώρηση • Ἰούνιος 1999 • τεῦχος 65 • δρχ. 1000

#### Ο ΠΟΛΙΤΗΣ Μηνιαία Ἐπιθεώρηση Ἰούνιος 1999 τεῦχος 65 • δρχ. 1000

### ΠΕΡΙΕΧΟΜΈΝΑ

#### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

Έλλάδα

Έτήσια (12 τεύχη): 10.000 δοχ. Έξαμηνιαία (6 τεύχη): 5.000 δοχ. Φοιτητική (12 τεύχη): 7.500 δοχ. Όργανισμοί, τράπεζες κλπ.: 15.000 δοχ.

Εὐρώπη Έτήσια (12 τεύχη): 12.000 δοχ.

"Αλλες χῶρες Έτήσια (12 τεύχη): 15.000 δρχ.

Τραπεζικός Λογαριασμός: "Αγγελος Έλεφάντης Έθνική Τράπεζα τῆς Έλλάδος ὑποκ. Πλατεία Μητροπόλεως 146 ἀριθ. λογ. 403988-23 ἤ μέ ταχυδρομική ἐπιταγή στή διεύθυνση τοῦ περιοδικοῦ

#### ΕΚΔΟΤΗΣ-ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ

'Αγγελος 'Ελεφάντης Κέμοσπος 2 'Αθήνα 10558 τηλ. 3239.645 • FAX 3227.706 'Εκτύπωση: 'Αφοί Χουσοχοῦ Στυμφαλίας 8, Περιστέρι, τηλ. 5719937

#### ΔΙΑ ΓΥΜΝΟΥ ΟΦΘΑΛΜΟΥ

| πῆγε καλά                                                                                                          |                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
|                                                                                                                    |                        |
|                                                                                                                    | 1                      |
| Πασκάλ Μπονιφάς, Κίνδυνος! Τά κράτη                                                                                |                        |
| πολλαπλασιάζονται                                                                                                  |                        |
| 'Αριστοτέλης Τύμπας, Γιά τά ἔξυπνα ὅπλα                                                                            |                        |
| Δο. Εὐάγγελος Ι. Μανωλᾶς, ή ἐφημερίδα και                                                                          |                        |
| ή διδασκαλία τῆς Κοινωνιολογίας στό Λύκε                                                                           |                        |
| Βάσω Κιντῆ, 'Αριστείδης Μπαλτᾶς, Τζέιμς Κ<br>'Αλήθεια ἤ ἐλευθερία; Μιά φιλοσοφική συζή<br>μέ πολιτικές προεκτάσεις | <b>ίοναντ,</b><br>τηση |
| Γιῶργος Φουρτούνης, Γιά τή φιλοσοφική στρ                                                                          |                        |
| Νόρα Σκουτέρη - Διδασκάλου, ή μεσογειακό                                                                           |                        |
| τῆς «Μεσογείου»                                                                                                    |                        |

Φωτογραφία ἐξωφύλλου: Vincent van Gogh, Wheatfield with Reaper.



### Ἡ βελτίωση τῶν νέων ἀπαγορεύεται

ό χειμώνα πού πέρασε ή συντριπτική πλειοψηφία τῶν μαθητῶν τῶν Λυκείων καί τῶν Γυμνασίων τῆς χώρας ἔζησε μέσα σέ ἀναβρασμό. Καταλήψεις, διαδηλώσεις, ὀργή. Γιατί, τό όνομαζόμενο ύπουργεῖο Παιδείας δέν θέλησε ν' ἀλλάξει οὔτε κεραία ἀπό τή περιβόητη μεταρρύθμιση τῆς ἐκπαίδευσης πού ἐπέβαλε. Κι ἔρχονται τώρα οἱ πρῶτοι καρποί: τά φροντιστήρια γιγαντώθηκαν όσο ποτέ ἐνῶ προβλέπεται ότι ἕνας στούς πέντε ἤ ἕξι μαθητές τῆς Α΄ καί Β΄ Λυχείου θά μείνουν στήν ίδια τάξη. Θά μείνουν στήν ίδια τάξη όχι γιατί ἀπέτυχαν σέ τοῦτες τίς ἐξετάσεις ἀλλά γιατί, μέ τήν κατάργηση τῶν «μεταξεταστέων», τούς ἀφαιρέθηκε τό δικαίωμα καί ή δυνατότητα νά ξαναδοκιμάσουν καί νά ξαναδοκιμασθοῦν. Καταργήθηκε δηλαδή τό δικαίωμα νά βελτιωθοῦν. "Ενας στούς πέντε στήν ἴδια τάξη ἀνεκλήτως, πού σημαίνει γιά μερικές δεκάδες χιλιάδες μαθητές δριστική ἀποχώριση ἀπό τίς σχολικές τάξεις καί ἔνταξη στίς τάξεις τοῦ χαβαλέ, τῆς καφετέριας, τοῦ χουλιγκανισμοῦ, τῆς ἀγραμματοσύνης, τῆς ἄδικης κατάρας πού θά ψάχνει ἀπεγνωσμένα γιά κάποιο ψευτομεροκάματο. Γιατί βέβαια ὅσοι τώρα μένουν στήν ίδια τάξη, στή συντριπτική τους πλειοψηφία, προέρχονται ἀπό τίς κατώτερες κοινωνικές τάξεις, ἀπό ἐκεῖνες τίς τάξεις πού οὔτε τά μορφωτικά ἐφόδια οὔτε τά οἰκονομικά μέσα τῆς οἰχογένειας εἶναι τέτοια πού θά μποροῦσαν νά βοηθήσουν τούς μαθητές. Δέν ἀντέχουν ὅλοι οἱ οἰχογενειαχοί προϋπολογισμοί στά πρωτοχλασάτα φροντιστήρια χαί τά πανάχριβα «ἰδιαίτερα».

'Αλλά γιατί όλα αὐτά; Τόσο ἀνόητο εἶναι τό ὑπουργεῖο Παιδείας ὥστε νά μήν καταλαβαίνει ὅτι ἡ κατάργηση τῆς δεύτερης ἐξεταστικῆς δοκιμασίας αὐξάνει τή στρατιά τῶν ἀγραμμάτων; Δέν γνωρίζει, αὐτό πού ἀπό πάντα ἡταν γνωστό, ὅτι ἡ ἐπανάληψη εἶναι μήτηρ πάσης μαθήσεως; Εἶναι τόσο ἐπιπόλαιο νά πιστεύει ὅτι αἰτία τῆς σχολικῆς ἀποτυχίας εἶναι ἡ «φυσική» ἀκνηρία τῆς ἐφηβείας ἤ τό ὅτι οἱ νέοι ἔχασαν τόν καιρό τους μέ τίς καταλήψεις καί τίς διαδηλώσεις, ἐνῶ θά ἔπρεπε νά στρωθοῦν στή δουλειά, ὅπως τούς νουθετοῦσε καί ὁ ἀρχιεπίσκοπος;

'Ακόμη κι ἄν ἰσχύουν ὅλα αὐτά χρέος τῆς πολιτικῆς ἡγεσίας θά ἦταν νά δώσει τή δυνατότητα στούς μαθητές νά βελτιωθοῦν, ἡ ἀποτυχία νά τούς κάνει νά θελήσουν τήν ἐπιτυχία, νά προαχθοῦν, νά μήν ἐγκαταλείψουν πρόωρα τό σχολεῖο. 'Η ἐγνωσμένη ὅμως, μέσα στήν πρακτική του, πρόθεση τοῦ 'Υπουργείου εἶναι αὐτό ἀκριβῶς πού συμβαίνει: νά μειωθεῖ ὅσο τό δυνατόν ὁ σχολικός πληθυσμός πού διεκδικεῖ μιά θέση στά ἀνώτατα ἐκπαιδευτικά ἰδρύματα, στά ΑΕΙ καί ΤΕΙ τῆς χώρας. "Ωστε, κάτι ἐξ αἰτίας τῆς δημογραφικῆς μείωσης τοῦ σχολικοῦ πληθυσμοῦ καί κυρίως χάρη στό δρακόντειο ἐξεταστικοκεντρικό σύστημα πού ἐπέβαλε, τό ὁποῖο ἐπιπλέον δέν μποροῦν νά παρακολουθήσουν οἱ ἀσθενέστερες τάξεις, οἱ ἀπόφοιτοι τοῦ Λυκείου νά εἶναι περίπου ὅσοι καί οἱ θέσεις στά ΑΕΙ-ΤΕΙ τῆς χώρας. "Ωστε, ἀφοῦ δέν μπορεῖ διότι δέν θέλει νά ἀναμορφώσει τά Πανεπιστήμια γιά νά μποροῦν νά δεχθοῦν ὅσο τό δυνατό περισσότερους φοιτητές, μειώνει τόν ἀριθμό ἐκείνων πού φτάνουν μπροστά στίς πύλες του. Χέρι πονάει χέρι κόβει. Αὐτή εἶναι ἡ «φιλοσοφία» του, πού θά ἔλεγε καί τό ίδιο. Καί εἶναι ταξικότατη αὐτή ἡ φιλοσοφία ἐκτός ἀπό βαθιά ἀντιδραστική.

"Αγγελος Έλεφάντης

Ύστερόγραφο: Σοβαρές μελέτες, διεθνῶς καί στόν τόπο μας, ἔχουν δείξει ὅτι τό μεγαλύτερο ποσοστό ναρκομανῶν καί νεανικῆς ἐγκληματικότητας προέρχεται ἀπό τούς νέους πού ἐγκαταλείπουν πρόωρα τό σχολεῖο. Καί εἶναι φυσικό ἄν τό καλοσκεφτοῦμε: τό σχολεῖο ὅχι μόνο μορφώνει ἀλλά καί προστατεύει καί ὀργανώνει τή ζωή καί παρέχει μιά κοινότητα ἔνταξης. ᾿Αλλιῶς ὅμως σκέφτεται τό ζήτημα τό Ὑπουργεῖο Παιδείας. Ἡ βελτίωση τῶν νέων ἀπαγορεύεται.



### 'Απ' τό '89 στό '99

Η κατάρρευση τοῦ «ὑπαρκτοῦ σοσιαλισμοῦ» συμπαρέσυρε, ὡς ἦταν φυσικό, ἄκριτους ὑποστηρικτές καί σφοδρούς κατακριτές του, ὅλους ὅσοι ὁρίζονταν «σέ τελευταία ἀνάλυση» ἀπό τήν ᾿Αριστερά. Ὁπωσδήποτε εὐνόησε γόνιμες ἀπεμπλοκές, ἀλλά ταυτόχρονα ἀπελευθέρωσε καί δυνάμεις πού σίγουρα δέν ἐγγράφονται στήν «πρόοδο», ὅπως καί νά τήν ὁρίσουμε αὐτή. Κατά τή δεκαετία πού μεσολάβησε καί, πιστεύω, μέσα στόν ἀπόηχο αὐτῆς τῆς κατάρρευσης, σημειώθηκε ἕνας ριζικός ἐπαναπροσδιορισμός τῆς εὐρωπαϊκῆς πολιτικῆς σκέψης, πού διαπιστώθηκε σέ ὅλο του τό εὖρος στήν κρίση τοῦ Κόσσοβο. Οἱ ἀντιθέσεις καί οἱ διαχωριστικές γραμμές ἄλλαξαν δραματικά, ἔτσι πού λίγα μόνο πράγματα θυμίζουν τό πρίν τοῦ ᾽89 τοπίο. ϶λλαξε καί ἡ ᾿Αριστερά καί νέοι διαχωρισμοί γίνονται πλέον, ἐπί ἐρωτημάτων εἴτε πραγματικά καινούργιων, εἴτε πού θεωροῦντο λυμένα μέχρι τώρα. Ἡ νατοϊκή ἐπιδρομή στή Γιουγκοσλαβία ἀνέδειξε τά νέα δεδομένα, ἦρθε νά βάλει τή σφραγίδα της καί νά κατοχυρώσει «κανόνες»

γιά τήν νέα ἐποχή, στήν ὁποία ἤδη εἰσήλθαμε.

Καί στά καθ' ήμᾶς τά πράγματα έχουν άλλάξει, μᾶλλον μέ βραδεῖς ρυθμούς κατά τήν προηγούμενη δεκαετία άλλά καταλυτικά μέσα στόν πόλεμο, ὅσο καί ἄν κάποιες διαχωριστικές γραμμές παραμένουν σταθερές. Γιά παράδειγμα, πολλοί άντιεθνικιστές καί άντιλαϊκιστές τοῦ πρόσφατου παρελθόντος μετατρέπονται σέ ἀπολογητές τοῦ ΝΑΤΟ, ἐνῶ, στήν ἀντίπερα ὅχθη, ἀχραιφνεῖς «πατριωτικές» καί ἑλληνοκεντρικές πολιτικές περιλαμβάνει στό ψηφοδέλτιο τοῦ ΚΚΕ, σηματοδοτώντας νέες συγκλίσεις. Κατά τή γνώμη μου, στό ἀμέσως προσεχές μέλλον, θά κυριαρχήσει καί ἴσως ἐπικαλύψει τά πάντα μία ἀντίθεση παλιά, πού ὅμως ἀποκτᾶ νέα χαρακτηριστικά καί ένσωματώνει τά καινούργια δεδομένα. 'Από τή μιά τό έθνοκεντρικό μέτωπο, πού θά ἐμφανιστεῖ πιό διευρυμένο καί ἐπιθετικό, σχεδόν καθαρά ἐθνικιστικό, πού ἐπιπλέον θά μονοπωλεί καί θά ἐντάσσει τόν κοινωνικό ριζοσπαστισμό καί ἀπό τήν ἄλλη ὁ ἐκσυγχρονισιτκός «ρεαλισμός», πού θά γίνει ἀχόμα πιό χυνιχός χαί ἀπολογητιχός, στυγνά συντηρητιχός, πού θά διαχειρίζεται καί θά διεκδικεῖ κατ' ἀποκλειστικότητα κάθε εὐρωπαϊκή προοπτική. 'Ο δρόμος, γιά όσους άριστερούς «άντιστέκονται ώς Εύρωπαῖοι», πάλι θά εἶναι στενάχωρος, ἴσως λιγότερο μοναχικός, γιατί ὄντως ὑπάρχει μιά μορφή ἐπιστροφῆς στήν πολιτική, ἀλλά μᾶλλον πιό δύσκολος. Στρατηγικά πιό δύσκολος καί σέ κλίμακα εὐρύτερη. Καί ἀκόμα, περισσότερο δυσβάσταχτος «ψυχολογικά».

Η στάση τῆς εὐρωπαϊκῆς διανόησης ὅλους μᾶς ἐξέπληξε, ἀλλά μέχρι στιγμῆς δέν ἔχει ὑπάρξει κάποια πειστική ἐξήγηση. Ἡ ἀπώλεια κάθε «ὀργανικότητας», ἡ σχεδόν ὁλοσχερής ἐξάρτησή της ἀπό τά διάφορα πρότζεκτ καί ἄλλα ἀνάλογα, ἀκυρωτικά ἤ καί νοσηρά δέν ἑρμηνεύουν παρά μόνο ἐλάχιστα τό φαινόμενο καί κυρίως «δικαιώνουν» κατατεθειμένες ἐπιφυλάξεις. "Αν ὅμως οἱ στιγμές εἶναι ὄντως ἔτσι πού τίς περιγράφουμε, ἕνα ἀπό τά πρῶτα πράγματα πού ἐπισύρουν εἶναι ἡ τροποποίηση τῆς σχέσης μας μέ τό παρελθόν. Διεκδικοῦνται ἤ ἀπορρίπτονται κομμάτια του, ἐγκαταλείπονται βεβαιότητες καί ἐργαλεῖα σκέψης ἤ ἐπικαιροποιοῦνται ἄλλα πού ἔμεναν στήν ἀφάνεια. ὑπωσδήποτε τό παρελθόν ξαναδιαβάζεται, τουλάχιστον σέ κάποιες κρίσιμες πλευρές του. "Αν, γιά παράδειγμα, τά ἀνθρώπινα δικαιώματα ὑπῆρξαν γιά πολλά χρόνια ἡ σημαία τοῦ καπιταλιστικοῦ στρατοπέδου ἀπέναντι στόν «Ὑπαρκτό» καί ἡ κατάρρευση τοῦ τελευταίου ἔδωσε εὐρεία νομιμοποίηση στή νατοϊκή «κουλτούρα», δέν σημαίνει πώς εἶναι, ἀδύνατο νά ὑπάρξουν καί ἄλλες προσεγγίσεις, μή κυριαρχούμενες ἀπό τή φιλελεύθερη ρητορική ἤ πώς δέν ὑπάρχει τέτοιο πρόβλημα. Γιά νά τό πῶ ἀλλιῶς: ἡ ᾿Αριστερά δέν πρέπει νά ἀρθρώσει

### Διά γυμνοῦ ὀφθαλμοῦ



ἕναν ἀπό κάθε ἄποψη δικό της λόγο ἐπί τῶν δικαιωμάτων; "Αν λοιπόν αὐτά συμβαίνουν σήμερα, ὁ μόνος τρόπος γιά νά κατανοήσουμε τά φαινόμενα εἶναι νά τά παρακολουθήσουμε ἐκ τοῦ σύνεγγυς, νά συμμετάσχουμε σέ αὐτό τό γίγνεσθαι. Δέν ἔχουμε ἄλλωστε καί ἄλλες ἐπιλογές, παρά τήν ἀπομόνωση καί τήν αὐτάρκεια, πού δέν εἶναι ἴσως κατ' ἀνάγκην καί πάντα κακές, ἀλλά σίγουρα ἐντελῶς ἀκατάλληλες γιά νά κατανοήσουμε ὅ,τι συμβαίνει, γιά νά ὑπάρξουμε σήμερα. Μά καί ἐμεῖς, ὅλοι μας, ἀλλάζουμε. Μέ ρυθμούς πού λιγότερο ἤ περισσότερο ἀκολουθοῦν τήν πύκνωση τοῦ χρόνου, σίγουρα ἀλλάζουμε. Φαίνεται στίς ἀπόψεις μας, στά ἐπιχειρήματά μας, στό ὅτι συζητάμε πράγματα πού πρίν κατ' οὐσίαν δέν μᾶς ἀπασχολοῦσαν.

Τό μανιχαϊστικό σκηνικό, πού στήνεται σέ εὐρεία κλίμακα ἀπ' ὅσους βολεύονται καί ἐπενδύουν σ' αὐτό, ἐπιτρέπει νά ταυτίζεται ὁ βαλκάνιος ἐθνικολαϊκισμός μέ τόν ρατσισμό, νεοαποικιακές βλέψεις νά νομιμοποιοῦνται, ἱστορικές εὐθύνες νά ἀποχρεώνονται, ὁ ἐθνικισμός νά βαπτίζεται ἀντιϊμπεριαλισμός. Γι' αὐτό καί εἶναι ἐπείγουσα προτεραιότητα ἡ ἀνάπτυξη μιᾶς διαδικασίας διαλόγου καί ἐπικοινωνίας μεταξύ ὅσων ἀριστερῶν «ἀντιστέκονται ὡς Εὐρωπαῖοι», ὅχι τόσο ὡς δικτύου πολιτῶν πού ἀσφυκτιοῦν ἀπό τήν ἔλλειψη εὐρωπαϊκοῦ δημόσιου χώρου, ὅσο ὡς πολιτικές ἀπόψεις ἀριστερῶν πού δέν ταυτίζονται μέ τίς κυριαρχοῦσες, πού λειτουργοῦν στά πλαίσια τῶν ἐθνικῶν ἀντιθέσεων ἀλλά καί δέν θέλουν νά ἀπορροφηθοῦν ἀπ' αὐτές. "Αν μιά τέτοια προσπάθεια μέχρι τώρα ἡταν εὐχή καί ἀγαθή πρόθεση, ὁ πόλεμος τήν ἀνέδειξε ὡς ἀναγκαιότητα μά καί ὡς ἀμυδρή δυνατότητα. "Εστω καί ἄν διαφωνοῦμε ἀκόμα καί στόν τρόπο πού τίθενται στά ἐρωτήματα, γιατί ἐκτός ἀπ' τίς διαφορετικές καταβολές μᾶς καθορίζει καί ἡ θέση τῆς συγκεκριμένης γωνιᾶς τῆς Εὐρώπης στήν ὁποία ὁ καθένας ὑπάρχει. Μά ἡ συμφωνία ἤ ἡ διαφωνία μας, στό ἄν οἱ δρόμοι τῆς 'Αριστερᾶς εἶναι εὐρωπαϊκοί ἤ ἀντίθετα ἐπανεθνικοποιοῦνται, δέν παράγει τακτικές συγκλίσεις ἤ ἀποκλίσεις, ἀλλά στρατηγικές ἀναφορές. Γι' αὐτό ἡ συζήτηση πρέπει νά συνεχισθεῖ.

Κώστας Βούλγαρης



### Ο ΣΥΝΑΣΠΙΣΜΟΣ ΔΕΝ ΠΗΓΕ ΚΑΛΑ

τοῦ "Αγγελου Έλεφάντη

Συνασπισμός δέν πῆγε καλά στίς τελευταῖες ἐκλογές γιά τό Εὐρωκοινοβούλιο. Προκύπτει διά γυμνοῦ ὀφθαλμοῦ, παρόλο βέβαια πού κατάφερε νά ἐπανεκλέξει τούς δύο ἄξιους εὐρωβουλευτές του 'Αλέκο 'Αλαβάνο καί

Μιχάλη Παπαγιαννάκη.

Τό ποσοστό ψήφων πού ἔλαδε, 5,15%, ἄν δέν ἀνατραποῦν οἱ τάσεις, γιά τίς ἐπόμενες δουλευτικές ἐκλογές εἰναι ἐξαιρετικά δυσοίωνο· ὑπάρχει κίνδυνος ἀκόμη καί κοινοδουλευτικοῦ ἀποκλεισμοῦ τοῦ ΣΥΝ, δεδομένου ὅτι τό ὅριο τοῦ 3% πού ἀπαιτεῖ ὁ ἐκλογικός νόμος γιά τήν ἐκλογή δουλευτῶν κάθε ἄλλο παρά μπορεῖ νά θεωρηθεῖ δεδομένο. Οὕτως ἤ ἄλλως, ἡ λαϊκή ἑτυμηγορία περιόρισε τόν ΣΥΝ στά «μικρά κόμματα», μιά δευτερεύουσα πολιτική δύναμη στόν χῶρο τῆς ᾿Αριστερᾶς. Διότι εἰναι σαφές πλέον ὅτι τό ΚΚΕ ξεπέρασε τή στασιμότητά του καί ἐμφανίζεται ὡς ἡ πρωταγωνιστική δύναμη τῆς ᾿Αριστερᾶς.

Κι ώστόσο δ Συνασπισμός είναι τό πιό εὐρωπαϊστικό ελληνικό κόμμα. Ἡ εὐρωπαϊκή του πολιτική, χωρίς νά θεωρεῖ τήν Ε.Ε. «ἀγελάδα γιά ἄρμεγμα» ἀλλά καί χωρίς νά τήν ἀντιμετωπίζει σάν τόν ἐπί τῆς γῆς παράδεισο, ἔχει ξεκαθαρίσει, ήδη ἀπό τήν ἐποχή τοῦ ΚΚΕ ἐσωτερικοῦ, ὅτι ἡ Ἑλλάδα δέν μπορεῖ παρά νά είναι ἐνταγμένη στήν Εὐρώπη κι ὅτι ἐντός τῆς εὐρωπαϊκῆς ὁλοκλήρωσης καλεῖται ν' ἀναζητήσει τό μέλλον της. Γιατί, λοιπόν, τό ἐκλογικό σῶμα καί ἰδιαίτερα οἱ πάσης φύσεως Ἑλληνες ἀριστεροί δέν ἀναγνωρίζονται στόν ΣΥΝ καί θέλ-

γονται ἀπό ἄλλες σειρῆνες;

Ακούγονται καί λέγονται πολλά γιά τήν ἀποτυχία τοῦ ΣΥΝ: όπως ή σαρωτική δύναμη τοῦ δικομματισμοῦ πού δέν ἐπιτρέπει τίς πολιτικές ἀποχρώσεις, τά λάθη στήν ἐφαρμογή τῆς πολιτικῆς γραμμής, μιά δρισμένη διγλωσσία τοῦ ΣΥΝ πού ἀπό τή μιά προβάλλει τήν εὐρωπαϊκή προοπτική καί ἀπό τήν ἄλλη διολισθαίνει πρός τή λαϊκιστική συνθηματολογία, ὅτι ταυτίζεται μέ τή νεοφιλελεύθερη οἰκοδόμηση τῆς Ε.Ε. ὅπως τή θέλησε καί τήν ἐπέδαλε τό Μάαστριχτ καί τό "Αμστερνταμ, ὅτι στόν πόλεμο τοῦ ΝΑΤΟ κατά τῆς Γιουγκοσλαβίας ταυτίστηκε μέ τόν Μιλόσεδιτς, ὅτι ρέπει συνεχῶς πρός τό ΠΑΣΟΚ καί δέν πολιτεύεται ώς αὐτόνομη ἀριστερή δύναμη κ.λπ. Οἱ ἐξηγήσεις αὐτές, πού στό ἐσωτερικό του κόσμου τῆς ἀνανεωτικῆς 'Αριστερᾶς καί τῶν ψηφοφόρων τοῦ ΣΥΝ παίρνουν συχνά μορφή ίσχυρῶν ἀλληλοαιτιάσεων ἀλλά καί δημιουργοῦν ἐσωτερικούς κλονισμούς, παρά μιάν δρισμένη δόση άλήθειας πού έχουν, κατά τή γνώμη μου δέν έξηγοῦν τήν ύστέρηση τοῦ Συνασπισμού. Ἡ δαθύτερη αἰτία είναι ὅτι ὁ ΣΥΝ είναι «θύμα» μιᾶς άντικειμενικής άντίφασης πού θά προσπαθήσω νά περιγράψω.

Έτιχε τήν προεκλογική περίοδο νά ἀκούσω ἀπό ἀριστερούς αὐτοῦ τοῦ χώρου τόν ἀκόλουθο συλλογισμό: «Εὐρώπη, ποιά Εὐρώπη; Ἡ Εὐρώπη βομβαρίζει τό Βελιγράδι!» Τό γεγονός ὅμως ὅτι ἡ συστατική τοῦ ΝΑΤΟ Εὐρώπη βομβαρδίζει τό Βελιγράδι ἀποτυπωνοντάς της μιάν εἰδεχθή γιά τά αἰσθήματα τοῦ κόσμου σφραγίδα, ἡ ἰμπεριαλιστική στήν κυριολεξία Εὐρώπη, συνοδεύεται καί μέ ἄλλες ἐξίσου ἀπαράδεκτες πολιτι-

κές καί κοινωνικές ίδιότητες πού κάνουν ώστε αὐτήν τήν Εὐρώπη ὁ κόσμος νά μήν τή θεωρεῖ δική του, ή «εὐρωπαϊκή ταυτότητα» νά γίνεται μιά ταυτότητα πού δέν θά τήν ήθελε δική του. Γιατί όλος ὁ κόσμος ξέρει ότι ή Ε.Ε. είναι ή Εὐρώπη τῶν 22 έκατομμυρίων ἀνέργων, τῶν 50 έκατομμυρίων φτωχῶν, τῶν έκατοντάδων χιλιάδων ἀστέγων, ὅτι στήν Ε.Ε. τό πάνω χέρι ἔχει ἡ ἀνεξέλεγατη Κεντρική Εὐρωπαϊκή Τράπεζα πού οἱ εὐρωπαϊκές κυδερνήσεις τή θέλησαν άνεξέλεγκτη, ὅτι Εὐρώπη είναι ὁ χῶρος τῆς ἀσύδοτης ἐλεύθερης ἀγορᾶς, δηλαδή τῆς ἀσυδοσίας τοῦ κεφαλαίου, ὅτι τό κοινωνικό κράτος περιορίστηκε στό έλάχιστο, ὅτι ὁ σύγχρονος εὐρωπαϊκός πολιτισμός, παρά τίς περί τοῦ ἀντιθέτου ρητορεῖες, τελεῖ ὑπό τήν ἡγεμονία τοῦ δορειοαμερικάνικου πολιτισμοῦ. "Ολοι δλέπουν ὅτι παρά τίς σοσιαλδημοκρατικές ή κεντροαριστερές κυδερνήσεις στήν Εὐρώπη ἐπικρατεῖ ἡ πολιτική τοῦ νεοφιλελευθερισμοῦ, ὅτι τό μανιφέστο Σρέντες - Μπλές είναι ὁ οὐσιαστικός πλοηγός τοῦ εὐρωπαϊκοῦ σκάφους, ὅτι οἱ ἀριστερές εὐρωπαϊκές δυνάμεις έχουν περιθωριοποιηθεί (καμιά σαρανταριά εὐρωδουλευτές ἐπί συνόλου 630). Στίς καταστάσεις αὐτές, πού ἔχουν γιά τά καλά οιζώσει στόν εὐρωπαϊκό χῶρο, χωρίς ἀπό τήν ἄλλη μεριά νά φαίνονται πουθενά τάσεις ἀνάχαμψης, μπορεῖ νά προσθέσει ὁ οἱοσδήποτε, καί πολύ περισσότερο ὁ πολίτης ἀριστερῆς ἱστορίας καί παιδείας, κι ἄλλα στοιχεῖα πού κοσμοῦν τήν εἰκόνα τῆς Εὐρώπης: τήν τρομακτική ἀποχή ἀπό τά εὐρωπαϊκά πολιτικά δρώμενα (σχεδόν τό 50% κατά μέσον όρο τῶν Εὐρωπαίων δέν ψηφίζουν), τά κοτόπουλα, τίς ἀγελάδες καί τίς διοξίνες πού ἔθεσαν πλέον σέ ἄμεσο χίνδυνο ἀχόμη χαί τή διατροφική εὐμάρεια τῶν Εὐρωπαίων —στό πιό πλούσιο μέρος τοῦ κόσμου οἱ ἄνθρωποι δέν ἔχουν πιά τί νά φᾶνε—, τό πολεοδομικό χάος, τήν ήθική ἀπορρύθμιση, τήν έγκληματικότητα, τά ναρχωτικά, τήν καταστροφή ίθαγενῶν πολιτισμῶν καί τήν ταχεία φολκλοροποίηση τῶν ὑπολειμμάτων τους. Ποιά Εὐρώπη, λοιπόν, πού ἐπιπλέον δομδαρδίζει τό Βελιγράδι καί ὡς στρατός κατοχῆς εἰσδάλλει στό Κόσοδο;

Αὐτή ἡ περιγραφή τῆς Εὐρώπης, πού δέν ἔχει τίποτε τό ἐξωπραγματικό, δικαιώνει ἕνα γενικότατο ἀντιευρωπαϊκό πνεῦμα, πού πάει πολύ πέρα ἀπό τόν κόσμο τῆς ᾿Αριστερᾶς, προσβάλλει ἐξίσου τόν κόσμο τοῦ ΠΑΣΟΚ καί τῆς Ν.Δ. Ἡ ἀπάντηση πού δίνεται ἀπό πολλούς εἰναι ἡ προτίμηση πρός τό ΚΚΕ, πού εἰχε ξεκαθαρίσει ἀπό πάντα τούς λογαριασμούς του μέ τήν Ε.Ε., γιατί αὐτό καταγγέλλοντας τήν Εὐρώπη τῶν μονοπωλίων θέλει ἡ Ἑλλάδα νά φύγει ἀπό τήν Ε.Ε. Τό λαϊκίστικο - ἐθνικιστικά κηρύγματα τοῦ ΔΗΚΚΙ ἔχουν κι αὐτά τήν ἀπήχησή τους, ὅπως ἐπίσης καί τά διάφορα «μικρά κόμματα», κινήσεις, ὀργανώσεις κ.λπ. πού δρίσκονται κι αὐτά στόν ἀστερισμό τοῦ ἀντιευρωπαϊσμοῦ. ᾿Αλλά καί τό λευκό καί, κυρίως, ἡ ἀποχή (περίπου 30% σε τοῦτες τίς ἐκλογές) στό ἴδιο πνεῦμα κινοῦνται. Οἱ ἄνθρωποι ἀπέχουν γιατί αὐτή ἡ Εὐρώπη δέν εἰναι δική τους, δέν αἰσθάνονται ὅτι μποροῦν νά περι-

μένουν κάτι ἀπό τήν Εὐρώπη καί γι' αὐτό ἀπορρίπτουν ὅλα τά κόμματα κι αὐτόν τοῦτο τόν θεσμό τοῦ Εὐρωκοινοβουλίου. Έτσι δ Συνασπισμός, πού έχει σαφέστατη εύρωπαϊκή στόχευση καί είναι ἐνσωματωμένος, ψυχῆ τε καί σώματι, στό εὐοωπαϊκό πολιτικό σύστημα, ἐγκαθίσταται, δομικά θά ἔλεγα, πάνω στήν αντίφαση: ὁ εὐρωπαϊσμός του ἔρχεται σέ αναντιστοιχία πρός τόν ἀντιευρωπαϊσμό τοῦ ἀριστερο-λαϊκοῦ κόσμου. Κι ἐπειδή ἐκεῖνα τά παλιά περί «Εὐρώπης τῶν ἐργαζομένων», μπροστά στή Νατοϊκο - φιλελεύθερη θύελλα ἀκούγονται ὅλο καί περισσότερο σάν παλιά νεσταλγική μελωδία χωρίς άξιοπιστία, όλο καί περισσότεροι ψηφοφόροι τοῦ ΣΥΝ έγκαταλείπουν τό σκάφος. Ίδίως οἱ ἐκ τοῦ παλαιοῦ ΚΚΕ προερχόμενοι, πού είχαν διαμορφωθεῖ ἰδεολογικά μέ βάση τή βουλγκάτα «ΕΟΚ καί ΝΑΤΟ τό ἴδιο συνδικάτο», τώρα βλέπουν νά «δικαιώνονται» καί ἐπιστρέφουν στήν παλαιά τους ἐστία: στήν έστία τοῦ λαϊκισμοῦ καί τοῦ ἀντιδυτικισμοῦ τοῦ ΚΚΕ, σέ ἕ-

ναν ιδιόμορφο πατριωτικό ἐπαρχιωτισμό.

Γιατί τό ΚΚΕ ἀπορρίπτοντας τήν Ε.Ε. προδάλλει μιά γραμμή ἀπόδρασης εἴτε πρός τό πουθενά εἴτε πρός κάτι τό ἀπροσδιόριστο, «δικό μας», ἀνατολικό, δαλκάνιο, αὐτόνομο, ἐκεῖ δπου συναντιόμαστε μέ τούς βομβαρδιζόμενους Σέρβους, τούς παραγκωνισμένους Ρώσους, τούς δυναστευόμενους Κούρδους καί γενικῶς μέ ὅλους ὅσοι δέν μετέχουν τῆς ἰμπεριαλιστικῆς Δύσης. Λέω γραμμή ἀπόδρασης γιατί αὐτά πού λέει τό ΚΚΕ δέν ἔχουν καμία πολιτική καί κοινωνική ἀγκύρωση, ἁπλῶς ἀποφεύγουν τό πικρό ποτήρι της πραγματικότητας καί προσπαθοῦν νά διατηρήσουν τήν ίδεολογική καθαρότητα, ἀναγκαῖο όρο γιά τήν πολιτική αὐτοσυντήρηση καί περιχαράκωση τοῦ ΚΚΕ. Θά ἔλεγα ὅτι τό ΚΚΕ ἀνατροφοδοτεῖ ὅσο μπορεῖ μιά λαϊκιστική φαντασίωση πού φτάνει ώς τά ὅρια τῆς πολιτικῆς δαιμονοποίησης τῶν πάντων, ὥς τά ὄρια ἐνός ἐθνικιστικοῦ απομονωτισμού, ανάδελφου καί επαρχιώτικου τύπου. Καί γι' αὐτό «τά δρίσκει» μέ ἱέρακες καθαροῦ ἐθνικισμοῦ καί ἀντιδυτικισμοῦ ὡς ὁ Ζουράρις καί ἡ Κανέλλη, ἄν κι αὐτοί δέν εἶναι παρά ή κορυφή του παγόδουνου καί δροντώδη ήχεῖα ίδεολογικής δεισιδαιμονίας

Κι από κοντά οἱ ἄλλοι μύθοι, ἐκεῖνοι πού σαγήνευαν ἐκ γενετῆς τήν ἀνανεωτική ᾿Αριστερά, ἀπό τήν ἐποχή τῆς κομμουνιστικῆς της φάσης μέχρι σήμερα: τά πλατιά μέτωπα, οἱ εὐρεῖες συνεργασίες καὶ τώρα τό καλό ΠΑΣΟΚ τοῦ Σημίτη. Πῶς τάχα αὐτοί πού κλήθηκαν νά ψηφίσουν τό ψηφοδέλτιο Δαμανάκη - ΠΑΣΟΚ στίς πρόσφατες δημοτικές ἐκλογές, τώρα, πού μάλιστα κινδυνεύει ὁ Σημίτης καὶ ὁ Καραμανλής καλπάζει πρός

τήν εξουσία, νά μήν στραφοῦν πρός τό ΠΑΣΟΚ;

Διότι καί σέ τοῦτες τίς εὐρωεκλογές ὑπῆρξε τό φαινόμενο ἀριστεροί νά ψηφίζουν ΠΑΣΟΚ. Ἡ πίεση πρός αὐτή τήν κατεύθυνση θά είναι ἀποπνικτική στίς δουλευτικές ἐκλογές.

" Αν ἔτσι ἔχουν τά πράγματα, είναι μοιραῖο ὁ ΣΥΝ νά συμπιεσθεῖ ἀκόμη περισσότερο; Είναι σίγουρο ὅτι θά συμπιεσθεῖ ἄν δέν καταφέρει νά διαχειρισθεῖ σωστά τήν ἀντικειμενική ἀντίφαση πάνω στήν ὁποία δρίσκεται. 'Ο ΣΥΝ πρέπει νά πείσει τόν ἑαυτό του κατ' ἀρχήν καί τόν κόσμο του ὅτι ἡ Ἑλλάδα ἀνήκει ἀντικειμενικά καί ὑποκειμενικά στήν Ε.Ε. Δέν μπορεῖ καί δέν πρέπει ν' ἀποδράσει ἀπ' αὐτήν. 'Ανήκει δομικά στήν Εὐρώπη ὡς ἱστορία, πολιτισμός, πολιτικό σύστημα, οἰκονομία. Μέ μιά λέξη ὡς κοινωνία, ἀλλά καί ὡς γενική ὅσύληση παρά τά περί τοῦ ἀντιθέτου πού ὑπαγορεύει ὁ πατριωτικός ἐπαρχιωτισμός, ὁ ἑλληνοκεντρισμός καί ὁ ἐθνικισμός. 'Η δαλκανική της ἰδιαιτερότητα δέν ἀναιρεῖ τήν εὐρωπαϊκή της εἰδή, ὅπως ἡ ἱδιαιτε

ούτητα π.χ. τῆς Κοήτης δέν ἀναιρεῖ τόν ελληνικό της χαρακτήρα στό πλαίσιο τοῦ έλληνικοῦ ἔθνους - κράτους. Κι ὅπως ή Κρήτη δέν μπορεῖ οὖτε θέλει νά κόψει στόν ὧμο τόν ἑαυτό της καί ν' ἀποδράσει γι' ἀλλοῦ ἄλλο τόσο καί ἡ Ἑλλάδα δέν μπορεί ν' ἀποδράσει ἀπό τήν Ε.Ε. είτε γιατί είναι ὀρθόδοξη ἐνῶ ἡ Εὐρώπη είναι καθολικο-προτεστάντικη είτε γιατί οί Εὐρωπαῖοι είναι λογοκρατούμενοι ὀρθολογιστές ἐνῶ ἐμεῖς εἴμαστε «σημερινοαρχαιοέλληνες» εἴτε γιατί αὐτοί ἔχουν μονοπώλια ενῶ ἐμεῖς δέν ἔχουμε μονοπώλια; Δέν ἀναστενάζει καί ἡ Έλλάδα στό χρηματιστήριο, ὅπως κι ὅλοι οἱ Εὐρωπαῖοι; Δέν είναι ὁ ἴδιος, ὁ «ἐνιαῖος» εὐρωπαϊκός καπιταλισμός πού ὀργανώνει (ἀποδιοργανώνει) ὅλες τίς εὐρωπαϊκές κοινωνίες; 'Αφοῦ λοιπόν ἡ Ἑλλάδα βρίσκεται στήν Εὐρώπη, μέσα στήν Εὐρώπη καλούνται καί οἱ ἀριστεροί νά παλέψουν γιά τήν ἀνατροπή τῶν δύσμορφων χαρακτηριστικῶν τῆς Εὐρώπης. Θά πρόσθετα ότι οἱ δυνάμεις τῆς ἀνανεωτιχῆς 'Αριστερᾶς εἰναι οί μόνες στήν Ἑλλάδα πού αὐτοεπιστρατεύονται ἐναντίον καί τῶν μονοπωλίων καί τοῦ πατριωτικοῦ ἐπαρχιωτισμοῦ. Κι ἀπ' αὐτή τήν ἄποψη ἡ ἀνανεωτική ᾿Αριστερά θά μποροῦσε νά δώσει μιά μεγάλη προοπτική στόν έλληνικό λαό, ἐκείνη πού τοῦ άνοίγει νέους δρίζοντες καί οἰκοδομεῖ τά μεγάλα κινήματα.

Ομολογῶ πώς εἴμαστε μακριά νυχτωμένοι, τό μέτωπο τῶν εὐρωπαϊκῶν ἀριστερῶν - σοσιαλιστικῶν δυνάμεων εἰναι ἀναιμικό, σχεδόν ἀνύπαρκτο: μιά ἐτερόκλητη εὐρωπαϊκή ὁμάδα 40 δουλευτῶν στό Εὐρωκοινοδούλιο. ᾿Αλλά, ἴσως, δέν ἔχουμε συνειδητοποιήσει οἱ ἀριστεροί ὅτι ἔχουμε ἡττηθεῖ, ὅτι ἐπί μία εἰκοσαετία δεχόμαστε συντριπτικά πλήγματα, ὅτι τό ὀρθοπόδισμα θά εἰναι μιά μακρά καί σκληρή διαδικασία καί μέ ἀντι-

πάλους πανίσχυρους σέ όλα τά ἐπίπεδα.

Στήν Εὐρώπη - μπορντέλο πού βογῆκε ἀπό τοῦτες τίς ἐκλογές: ἀνατριχιαστική ἀποχή πού ἀναιρεῖ τίς βάσεις τοῦ δικαιοπολιτικοῦ της συστήματος, τά κόμματα πού βρίσκονται στήν κυβέρνηση νά ἔχουν δεχθεῖ συντριπτικά κατάγματα, τό Λαϊκό (δεξιό) Εὐρωπαϊκό Κόμμα να γίνεται πρώτη δύναμη στο παρόν Εὐρωκοινοβούλιο, οἱ στρατοί της νά κατέχουν τό Κόσοβο καί ν' ἀπειλοῦν μέχρι τελικῆς ἐξοντώσεως τή Γιουγκοσλαβία, οἱ οἰκολόγοι, πλήν Γαλλίας, νά ἔχουν ὑποστεῖ νίλα — καί στή Γαλλία νά ἐπιβραβεύονται οἱ πολεμοκάπηλοι οἰκολόγοι—, τόν Μπερλουσκόνι πρῶτο κόμμα, στή Γαλλία 6,8% τό ψηφοδέλτιο «Κυνήγι - ψάρεμα - ζωή» (νεοβιταλιστές, ἀκροδεξιοί), ὁ Καραμανλής κουμπώνοντας καί ξεκουμπώνοντας τό σακάκι του πρῶτο κόμμα, στήν Ἰσπανία δράμα, σ' αὐτή λοιπόν τήν Εὐρώπη οἱ γραμμές τῆς ἀπόδρασης ὄχι μόνο δέν ἰσχύουν πρακτικά ἀλλά ἀποπροσανατολίζουν.

Γιά νά μήν συμπιεσθεῖ ἀχόμη περισσότερο ὁ ΣΥΝ καί γιά νά ἀναπτυχθεῖ πρέπει νά διαχειριστεῖ σωστά τήν ἀντικειμενική ἀντίφαση πάνω στήν ὁποία δρίσκεται. Γιατί ἡ ἀντίφαση αὐτή μπορεῖ νά τόν καταστρέψει ἡ ἀντίθετα νά τόν ζωογονήσει. ᾿Από τή μιά μεριά δηλαδή νά καταπολεμήσει τίς ἰδεολογίες τῆς ἀπόδρασης καί τοῦ ἐπαρχιωτισμοῦ πού παρουσιάζονται μέ τό ἔνδυμα ἐνός ἀριστεροῦ ριζοσπαστισμοῦ. Κι ἀπό τήν ἄλλη νά ἐγκαταλείψει τή σαγήνη πού ἀσκεῖ ἡ προοπτική συνεξουσίας μέ τό ΠΑΣΟΚ. Γιατί τό ΠΑΣΟΚ ἀποτελεῖ δομικό στοιχεῖο τῶν πολιτικῶν δυνάμεων, φερώνυμων ἀριστερῶν σοσιαλιστικῶν, πού ἀποδομοῦν καί ἀποδιοργανώνουν τήν Εὐρώπη. Γιατί ἡ 'Ενωμένη Εὐρώπη ἤ θά εἰναι δημοκρατική σοσιαλιστική ἤ θά εἰναι χρηματιστηριακή.

σοσιαλιστική ή θά είναι χρηματιστηριακή.
Χρηματιστηριακή είναι. 'Αλλά στή ζωή τῶν κοινωνιῶν τί-

ποτε δέν είναι μοίρα.

### Η ΗΘΙΚΗ ΤΩΝ «ΑΞΙΩΝ ΤΗΣ ΔΙΕΘΝΟΥΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ»

τοῦ Γιώργου Μαργαρίτη

### (α) ή σωστή ἐθνοκάθαρση

Κάθε καλόπιστος, ἔστω καί μή είδικός, ἀναγνώστης τῆς «συμφωνίας» πού υπαγορεύθηκε στό Βελιγράδι από τούς συνασπισμούς τῶν ἰσχυρῶν, θά ἐπεσήμανε ἀμέσως τά προβλήματα καί θά μποροῦσε νά μαντέψει μέ ἀκρίδεια τίς ἐξελίξεις. Τά προδλεπόμενα στό κείμενο δέν έκαναν καθόλου μνεία γιά τήν προστασία τῆς σερδικῆς ἤ τῆς τσιγγάνικης ἤ κάθε μή ἀλδανικῆς (μουσουλμανικής) μειονότητας στό Κόσσοδο. 'Αντίθετα μάλιστα, ή ἀπαίτηση γιά ἄμεση ἀναχώρηση τῶν σερδιχῶν δυνάμεων, μέχρι καί τοῦ τελευταίου σώματος δημόσιας ἀσφάλειας, δημιουργούσε ένα κενό έξουσίας τό όποιο θά ήταν ἀδύνατο νά καλυφθεῖ ἀπό τά τεθωρακισμένα ἤ τούς ἀλεξιπτωτιστές τοῦ ΝΑΤΟ. Όχι μόνο ἐπειδή πρόκειται γιά στρατιωτικές δυνάμεις έξειδικευμένου ρόλου — στό όποῖο δέν συγκαταλέγονται διοικητικές ἤ ἀστυνομικές λειτουργίες — ἀλλά καί ἐπειδή ἡ σύνθεση, ή προετοιμασία καί ὁ προσανατολισμός τους στρεφόταν πρός τήν αντιμετώπιση τοῦ γιουγκοσλαβικοῦ στρατοῦ (παρά τά περί «εἰρηνοποιῶν» διαφημιζόμενα). Ἡ πολιτική δέ διοίνηση τῆς περιοχῆς ἀργεῖ πολύ ἀκόμα.

Τό ἀποτέλεσμα ήταν λοιπόν ἀναμενόμενο. Στή θέση τῆς καταγγελόμενης «ἐθνικῆς ἐκκαθάρισης» τῶν ᾿Αλδανῶν τοῦ Κοσσόδου, τό NATO ἐπέδαλε τήν κατά τή γνώμη του σωστή «ἐθνιχή ἐκκαθάριση», ἐκείνη τῶν Σέρδων καί τῶν ὑπόλοιπων χριστιανικῶν μειονοτήτων.  $^1$  Καθώς δέ τό κενό ἐξουσίας πού δημιουργήθηκε δέν φαίνεται ἐπαρκές γιά νά συμπληρωθεῖ ἡ πλήρης έξαφάνιση κάθε έθνικης ή πολιτισμικης όμάδας πλήν της αλδανικής (καί τής μικρής τουρκικής), ὁ UČK ἀνέλαδε δράση μέ τίς εὐλογίες τοῦ ΝΑΤΟ. Γιατί πῶς ἀλλιῶς νά χαρακτηρίσουμε αὐτήν τή «συνεργασία» πού δμολογεῖται ἀπό τούς στρατιωτικούς διοικητές τοῦ ΝΑΤΟ, αὐτή ἡ ἄρνηση ἐφαρμογῆς τῶν συμφωνιῶν περί ἀφοπλισμοῦ τοῦ UCK, αὐτό τό παιχνίδι μέ τίς λέξεις, «ἀποστρατιωτικοποίηση», «πολιτικοποίηση», πού ὅμως ἀφήνει ἄθικτο τόν ὁπλισμό ἀλλά καί τή συγκρότηση

τῶν ἀτάκτων αὐτῶν - ἐμπλουτισμένων μέ κάθε είδος φανατικῶν (ἰσλαμιστῶν) καί μισθοφόρων.

### (6) Ἡ ἐγκληματολογία στήν ἄγρια δύση

Τό ίδεολογικό περίβλημα τῆς ἐπιθυμούμενης ἀπό τό ΝΑΤΟ έθνικης έκκαθάρισης τοῦ Κόσσοβου, είναι ή πλήρης ἀπαξίωση της ταυτότητας τοῦ Σέρβου. 'Ανατρέχοντας στίς πλέον σκοτεινές σελίδες τοῦ ἀμερικανικοῦ Φάρ Οὐέστ, ὁ πρόεδρος Κλίντον ἀνακοίνωσε περιχαρής τήν ἐπικήρυξη τοῦ Μιλόσεβιτς γιά πέντε έκατομμύρια δολάρια. Ἡ ἐπικήρυξη ἡρθε ὡς κορωνίδα άνάλογων ένεργειῶν, ἀπό τήν παραπομπή στό δικαστήριο έγκλημάτων πολέμου ως τήν έκτεταμένη πτωματολογία τῶν ἡμερών. Παραβλέποντας τό γεγονός ὅτι ἡ ἐχλογή Μιλόσεβτις είχε γίνει ἀπό τόν λαό τῆς Γιουγκοσλαβίας κάτω ἀπό τή σκέπη διεθνῶν παρατηρητῶν, πού ποτέ δέν κατήγγειλαν τήν όλη διαδικασία ώς ἀπαράδεκτη καί ἄκυρη, ή ὅλη διεργασία κτίζει ἔνα πολιτικό καί διπλωματικό σκηνικό: οἱ μή ἀποδεχόμενοι τόν νεοφιλελευθερισμό, τήν νέα τάξη καί τήν ήγεμονία τῶν ΗΠΑ, είναι ποινιχώς κολάσιμοι εγκληματίες. Στεροῦνται δηλαδή τῶν πολιτικών τους δικαιωμάτων καί έξοδελίζονται ἀπό τό πρόσωπο τῆς γῆς, ἀπό τή διεθνή νομιμότητα. Κατά συνέπεια, οί συμφωνίες μαζί τους, οί συνθήχες, οί κανόνες, οί άρχές, μποροῦν νά έρμηνευθοῦν μονόπλευρα ἀπό τούς ἀντιπάλους τους. Είναι προφανές ὅτι οἱ ΗΠΑ καί τό ΝΑΤΟ δέν δεσμεύονται από τούς ὄφους πού ὑπαγόρευσαν καί συμφώνησαν μέ τόν Μιλόσεβιτς γιά τόν τερματισμό τοῦ πολέμου καί θεωροῦν αὐτονόητο δικαίωμά τους νά λειτουργοῦν ἔξω ἀπό αὐτούς.

Η στέρηση τῶν πολιτικῶν δικαιωμάτων τοῦ νόμιμου ἡγέτη μιᾶς χώρας, στερεῖ τήν χώρα αὐτή καί δλόκληρο τό λαό της ἀπό τό δικαίωμα πολιτικής ἀντιπροσώπευσης. Είναι τό πρώτο στάδιο τοῦ ρατσισμοῦ. Τό δεύτερο καί πιό ἐξειδικευμένο είναι ὁ ἄνισος τρόπος ἀντιμετώπισης τοῦ συνόλου τῶν πράξεων καί τῶν ἐκδηλώσεων τῆς χώρας καί τοῦ λαοῦ αὐτοῦ. "Εχουμε γυρίσω πολύ πίσω: στήν Ἰνδία τοῦ περασμένου αἰώνα, οἱ "Αγγλοι ἀποικιοκράτες, στό ὄνομα τῆς τάξης καί τοῦ πολιτισμοῦ, θανάτωναν ἀτιμώρητα, περίπου φυσιολογικά, δεκάδες χιλιάδες ἀνθρώπους σέ ἀντίποινα γιά κάποια ἐξέγερση τῶν Ἰνδῶν ἢ γιά κάποιους φόνους λευκῶν ἀποίκων. Αὐτό δέν ἢταν ἔγκλημα, τό ἀντίθετο μάλιστα —ὡς ἐγκληματίες χαρακτηρίζονταν καί καταδικάζονταν ἀπό τά καθώς πρέπει δρετανικά δικατήρια τά ἰδια τά θύματα, οἱ σφαγιαζόμενοι Ἰνδοί.

Ίστορικά γνωρίζουμε καί στήν δική μας χώρα αὐτήν τήν τέχνη τῆς ποινιχοποίησης. Μετά τά Δεκεμβριανά, στίς ἀρχές τοῦ 1945, πλῆθος πτώματα είχαν παραταχθεῖ σέ κεντρικά σημεῖα τῆς 'Αθήνας ὡς «χειροπιαστές ἀποδείξεις» τῶν ἐγκληματιχών προθέσεων καί της έγκληματικής φύσης των κομμουνιστῶν. Ἡ πτωματολογία ήταν ἡ εἰσαγωγή πού ἐπέτρεψε στή συνέχεια τήν άδυσώπητη νομική ή τρομοκρατική καταδίωξη τῶν ἀριστερῶν τῆς χώρας μέχρι τήν πολιτική ἐξουθένωσή τους ή τή φυσική τους έξόντωση. Στήν όλη δέ υποκατάσταση τῆς πολιτικής από την έγκληματολογία, τό κύριο χαρακτηριστικό -πού ἀποκαλύπτει καί τήν οὐσία τοῦ ζητήματος— εἶναι ἡ ἄνιση κατανομή εὐθυνῶν. "Όταν ἕνας πιλότος τοῦ ΝΑΤΟ σκοτώνει έκατό ἀμάχους (προστατευόμενους ἀπό τό ΝΑΤΟ 'Αλδανούς μάλιστα), τότε τό ἔγκλημα ἀπαλείφεται μέ μία ἁπλή προφορική ἔκφραση συγγνώμης: σόρου! Πρόκειται δλέπετε γιά καλοπροαίρετο ἔγκλημα ένός φορέα τοῦ πολιτισμοῦ ἐνάντια σέ ἀμφίδολης ἀξίας ζωές ἀνθρώπων. Τά κακοπροαίρετα, πού κινητοποιοῦν τά διεθνή δικαστήρια δρίσκονται μόνο ἀπό τήν πλευρά τῶν «ὑπανθρώπων».

#### (γ) ή συντριδή τῆς κοινωνίας

Η ἐπίμονη παραπληροφόρηση τῶν ἀμερικανικῶν καί εὐρωπαϊκῶν μέσων μαζικῆς ἐνημέρωσης, δέν μπόρεσε νά ἀποκρύψει τήν πραγματική διάσταση τοῦ πολέμου. Τό NATO, λίγο πρίν ἀπό τή λήξη τῶν ἐπιχειρήσεων, ἔσπευσε νά δηλώσει — αἰφνιδίως— ὅτι οἱ ἐπιθέσεις τῆς ἀεροπορίας του ἔχουν συντρίψει τόν γιουγκοσλαδικό στρατό, ἔχουν καταστρέψει ἑκατοντάδες πυροδόλα καί τεθωρακισμένα, ἔχουν προκαλέσει 5.000 νεκρούς στρατιῶτες καί ὅτι, τίς τελευταῖες ὡρες τοῦ πολέμου, ἕνα καί μόνο B-52 ἐφόνευσε καί σακάτεψε σέ ἕνα πέρασμά του, 800 Γιουγκοσλάδους στρατιῶτες. Παράξενη ἐπιμονή σ' ἕνα ζήτημα πού ὡς τότε ὅλοι θεωροῦσαν προδληματικό καί ὅλοι δέχονταν ὅτι ἡ ἐξάρθρωση τοῦ ἀντίπαλου στρατοῦ δέν εἰχε ἐπιτευχθεῖ ἀκόμα.

Οἱ ἀνακοινώσεις καί οἱ θριαμβολογίες αὐτές ἔσπευσαν νά προλάβουν τίς ἀποκαλύψεις πού ἡ διακοπή τῶν ἐπιχειρήσεων θά προκαλοῦσε. Πραγματικά, ὅταν οἱ βομβαρδισμοί σταμάτησαν ἡ κοινή γνώμη εἰδε στίς τηλεοράσεις τόν Γιουγκοσλαβικό στρατό νά ἀναχωρεῖ πρακτικά ἄθικτος ἀπό τό Κόσσοβο. Μέ τά τεθωρακισμένα του, τά φορτηγά του, τίς συστοιχίες τῶν πυραύλων του, μέ ἐπάρκεια καυσίμων (δέν παρατηρήθηκε ρυμούλκηση ὀχημάτων ἀπό ἄλλα, πρακτική πού ἐπιβάλει ἡ ἔλλειψη καυσίμων) καί, προπαντός μέ φαντάρους ἐνθουσιώδεις πού, ἐν πάση περιπτώσει, δέν φαίνονταν ἐπηρεασμένοι ἀπό τίς σαρωτικές ἀπώλειες πού τό ΝΑΤΟ ὑποστήριζε ὅτι εἰχαν. Τό πλέον ἀπίστευτο εἰναι ὅτι ἀπό τό ἀεροδρόμιο τῆς Πρίστινα ἀπογειώθηκαν γιουγκοσλαβικά πολεμικά ἀεροπλάνα γιά νά μετασταθμεύσουν στή Σερβία.

Τό ἐρώτημα πού προφανώς προκύπτει είναι τό τί ἀκριδῶς δομβάρδιζαν τά Νατοϊκά ἀεροπλάνα στίς χιλιάδες ἐπιθετικές ἐξόδους τους. Μία μόνο λογική ἀπάντηση ὑπάρχει καί αὐτήν θέλησε θριαμβολογώντας νά ἀνατρέψει ἡ προπαγάνδα τοῦ ΝΑΤΟ. Οἱ γιουγκοσλαβικές ἔνοπλες δυνάμεις δέν ἡταν ὁ βασικός στόχος τοῦ νατοϊκοῦ πολέμου. Οἱ ἐπιδρομές στρεφόντουσαν εὐθέως κατά τῆς κοινωνίας καί ὅχι κατά τοῦ στρατοῦ. Τό ἡθικό τῶν πολιτῶν ἡταν ὁ στόχος, οἱ οἰκονομικές τους ὑποδομές, ἡ ἐργασία καί ἡ εὐημερία τους, καί ὄχι οἱ «πραιτωριανοί τοῦ Μιλόσεβιτς». Ένα εἰδος εὔκολου πολέμου, ὅσο εὔκολες μπορεῖ νά εἰναι οἱ ἐπιθέσεις τῶν σύγχρονων στρατῶν ἐναντίον ἀμάχων. Καί ἔνα εἰδος ἡθικῆς στηριγμένης στήν τιμωρία τῶν ὑπανθρώπων, στή συλλογική εὐθύνη καί σέ ὅλες τίς σκοτεινές παραδόσεις τῆς ἀποικιοκρατίας καί τοῦ ρατσισμοῦ.

#### (δ) ή εἰσαγωγή στήν δαρδαρότητα

Οἱ πολιτικές καί στρατιωτικές ἀντιλήψεις τῶν ΗΠΑ καί τοῦ ΝΑΤΟ στόν πόλεμο ἐναντίον τῆς Γιουγκοσλαβίας ἐμπεριέχουν σημαντικές γιά τό μέλλον τοῦ κόσμου μας ἐπιλογές. Οἱ ἀντιλήψεις αὐτές γεννιοῦνται καί λειτουργοῦν μέσα σέ ἔνα βαρύ ἰδεολογικό πλαίσιο πού ἐμπεριέχει τήν ταξινόμηση τῶν ἀνθρώπων σέ ἄνισα πεδία ἀξιῶν, πού διασφαλίζει τό δικαίωμα τῶν ἀνώτερων νά ποδηγετοῦν ἤ καί νά ἐξοντώνουν ἀτιμώρητα τούς κατώτερους, πού ἀνακαλεῖ «ἀξίες» πού διέπρεψαν τήν ἐποχή τῆς ἀποικιοκρατίας ἤ στήν ἀκμή τοῦ δυτικοῦ ρατσισμοῦ. Πρόκειται γιά τήν εἰσαγωγή στήν βαρβαρότητα.

Καλό εἰναι νά τό γνωρίζουμε αὖτό σε μία χώρα πού «ἀνήκει» ἄνευ ὁρίων καί ὅρων στήν (ἀμερικανική) Δύση καί πού δείχνει νά ἐκπλήσσεται (;) κάθε φορά πού καλεῖται νά ἀποδώσει οπονδές στίς ἀξίες τῆς κυρίας ᾿Ολμπράιτ. Ὅταν δηλαδή πιέζεται στό νά ἀντιμετωπίζει τούς ἴδιους τούς πολίτες της ἔξω ἀπό συνταγματικά καί δημοκρατικά πλαίσια στό ὄνομα τῆς ἀμερικανικῆς σταυροφορίας κατά τῆς τρομοκρατίας. Καλό εἰναι ἐπίσης νά γνωρίζουμε σέ τί ἀκριδῶς μετέχουμε καί συνεισφέρουμε ὅταν σπεύδουμε νά μετάσχουμε στήν κατοχή τοῦ Κοσσόδου.

Αὐτά, γιά νά μήν ὑπάρχουν ἀπορίες καί ἐκπλήξεις ἀργότερα!

<sup>1.</sup> Ἐπιμένουμε στή γενίπευση χριστιανιπών παί μουσουλμανιπών πληθυσμών τοῦ Κοσσόδου γιατί αὐτή ἡ διάιρεση συνοψίζει παλύτερα τόν πατά τό NATO μανιχαϊστιπό χωρισμό τῶν πολιτισμιπών ἤ ἐθνιπών ὁμάδων τῆς περιοχῆς. Οἱ ἐπιφανειαπές παὶ ἀδιάφορες ὡς πρός τὰ οὐσιαστιπά προδλήματα ἀναλύσεις τοῦ NATO —γιὰ αὐτούς τό πρόδλημα εἰναι ἡ συντριδή τῆς Σερδίας, ὄχι ἡ τύχη τῶν πληθυσμῶν τοῦ Κόσσοδου— παραγνωρίζουν τό γεγονός ὅτι οἱ χριστιανοί ἀθιγγανοι (λαός πρός ἐξόντωση πατά τόν Χίτλερ) εἰναι 3% τοῦ πληθυσμοῦ τῆς περιοχῆς, ἐνῶ ἄλλες χριστιανιπές ὁμάδες ἄλλα 3%. Ὑπάρχουν δέ καὶ οἱ δηλώνοντες Γιουγκοσλάδοι, μειπτές οἰκογένειες πυρίως. Αὐτές οἱ ὁμάδες πληρώνουν ἐπίσης τόν Νατοϊπό ἀντι-σερδιπό ρατσισμό.

<sup>2.</sup> Είναι φυσικά άλλο πράγμα νά δεχθεῖ κανείς ὅτι ὁ ΕΛΑΣ τῶν Δεκεμβριανῶν ἤ ἔστω, οἱ Σέρβοι τοῦ Κοσσόβου κάθε ἄλλο παρά ἄγιοι ἡταν, καί ὁμήρους ἔπιασαν καί ἐκτελέσεις ἔκαναν. Σέ ἔνα ἀνελέητο πόλεμο ἡταν τόσο ἀνελέητοι ὅσο καί οἱ ἀντίπαλοί ους, ὅσο ὁ πόλεμος ὁ ἴδιος ἀπαιτοῦσε. Προφανές ὅμως ὅτι δέν είναι οἱ ἀποκλειστικοί ὑπεύθυνοι γιά τά πτώματα. Καί ἀκόμα προφανέστερο ὅτι ὅταν ἡ ἐγκληματολογία ὑποκαθιστᾶ τήν πολιτική, τότε ὑποκρύπτεται ἡ ἀδικία καί ἡ πρόθεση τῶν νικητῶν νά συντρίψουν τούς νικημένους.

### ΚΙΝΔΥΝΟΣ! ΤΑ ΚΡΑΤΗ ΠΟΛΛΑΠΛΑΣΙΑΖΟΝΤΑΙ

τοῦ Πασκάλ Μπονιφάς

Οἱ πυρηνικές δοκιμές τῆς Ἰνδίας καί τοῦ Πακιστάν ἔθεσαν ἐκ νέου στό πρῶτο ἐπίπεδο τῆς διεθνοῦς ἐπικαιρότητας τό πρόβλημα τοῦ πολλαπλασιασμοῦ τῶν ἀτομικῶν ὅπλων. ᾿Αλλά, παράλληλα πρός αὐτή τή στρατηγική πρόκληση, ἤδη παλαιά, ἀναδεικνύεται μιά ἄλλη, ἴσως πολύ πιό ἐπικίνδυνη γιά τή διεθνή σταθερότητα: ὁ πολλαπλασιασμός τῶν κρατῶν.

παταπερματισμός τοῦ πλανήτη είναι παθολιπός παί ὑπερδαίνει τούς διαχωρισμούς Νότου/Βορρᾶ ἤ 'Ανατολῆς/Δύσης.¹ Είναι θεαματιπός στίς πολυεθνιπές δμοσπονδίες, πού ἡταν ἡ ΕΣΣΔ παί ἡ πρώην Γιουγκοσλαδία. 'Ωστόσο, ἡ διασπαστιπή τάση είναι γενιπή ἀπό τό Κεμπέπ ὡς τήν Σρί-Λάνπα, ἀπό τήν Κίνα ὡς τό 'Ηνωμένο Βασίλειο. 'Αγγίζει ἐπίσης τήν 'Αφριπή, ὅπου ἡ ρεαλιστιπή ἀρχή τῆς διατήρησης τῶν συνόρων, πού πληρονομήθηπαν ἀπό τήν ἐποχή τῆς ἀποιπιοπρατίας, ὑποχώρησε μιά πρώτη φορά, τό 1993, μέ τήν ἀναγνώριση τῆς 'Ερυθραίας παί είναι πιθανό ὅτι θά ὑποχωρήσει ἄλλη μιά φορά μπροστά στίς πολιτιπές παί ἐθνιπές ἐντάσεις στή Σομαλία, τή Σενεγάλη, τήν 'Αγπόλα, τό Κογπό, τήν Λιδερία, τό Ντζιμπουτί, παί ἀπόμη σὲ παμιά δεπαριά ἄλλα πράτη.

Είναι πιθανό ὅτι στά ἑπόμενα χρόνια τό ξέσπασμα τοῦ κρατικοῦ πολλαπλασιασμοῦ θά ἐνισχυθεῖ ἀκόμη περισσότερο κι ὅτι θά πλήξει ὁρισμένες χῶρες πού θεωροῦνται ἀκόμη ὡς ἀδιαμφισδήτητα ἐνωμένες. Ἡ πιό πυκνοκατοικημένη, ἡ Κίνα, ἐνδεχομένως ἀποδειχθεῖ ἡ λιγότερο μονολιθική ἀπ' ὅσο θεωρεῖται. Οἱ περιφερειακές της ἐπαρχίες, χωρίς νά μιλᾶμε γιά τό Θιδέτ, ἐδῶ καί καιρό προσδοκοῦν τήν ἀνεξαρτησία ἀκόμη καί στήν περιοχή τῶν Χάν οἱ οἰκονομικές μεταρρυθμίσεις θά μποροῦσαν νά προκαλέσουν μιά ἀποσχιστική δυναμική.

Ή Ἰνδία ὑφίσταται ἐπίσης ἀποσχιστικές πιέσεις. Στά σύνορα μέ τό Πακιστάν οἱ Σίκς ἐπιδιώκουν τή δημιουργία ἐνός ἀνεξάρτητου Καλιστάν. Στά πόδια τῶν Ἰμαλαΐων προετοι-

μάζεται ή ἀπόσχιση τοῦ Γκούρκχα καί στό Κασμίρ ή ἰνδική κυβέρνηση ἀντιμετωπίζει ἕνα ἰσλαμικό αὐτονομιστικό κίνημα ἐδῶ καί δεκαετίες.

Η Ἰνδονησία μέ τά 18.000 νησιά της καί τά 200 έκατομμύρια κατοίκους της — καί ἀνάμεσά τους 500 ἐθνοτικές δμάδες θά μποροῦσε ἐπίσης νά γνωρίσει ἀποσκιρτήσεις. Ξεκινάμε κατ' ἀρχήν μέ τό ἀνατολικό Τιμόρ. Δέν ἀποκλείεται ἡ χώρα νά διασπαστεῖ σέ πολλά κράτη πού τό καθένὰ του ἐλπίζει νά γίνει νέα Σιγκαπούρη.

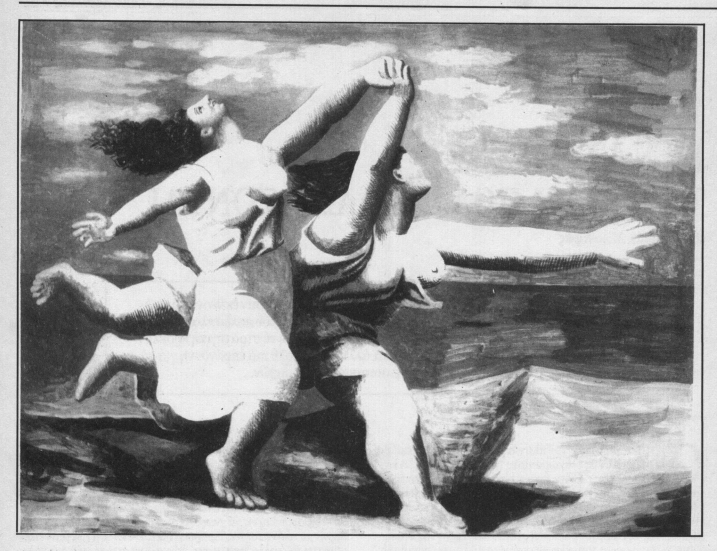
Στή Βοαζιλία, οἱ κάτοικοι τῶν πλούσιων περιοχῶν τοῦ Νότου παραπονοῦνται ὅτι πληρώνουν γιά τόν φτωχό βορρᾶ καί δρισμένοι εἶναι ἕτοιμοι νά ἀπαλλαγοῦν ἀπό περιοχές πού τοποθετοῦνται βορείως τοῦ Ρίο Τζανέιρο.

« H ἀπόσχιση», ἐξηγεῖ ὁ ἀρχηγός ἑνός κινήματος πού εἰναι στρατευμένο ὑπέρ τῆς διάσπασης τῆς Βραζιλίας, «εἰναι ὁ μόνος δρόμος πού ἐπιτρέπει στή Βραζιλία νά ἀποσπαστεῖ ἀπό τήν καθυστέρησή της».

'Ο ἀναπτυγμένος δορράς τοῦ Μεξικοῦ, δημοκρατικός καί σχετικά πιό πλούσιος, ἐρεθίζεται μέ τόν φτωχό Νότο, πλειοψηφικά ἰνδιάνικου καί όλοένα καί περισσότερο δίαιου. 'Η ἐξέγερση τῶν Σιάπας γεννήθηκε ἀπ' αὐτήν τήν κατάσταση καί τρέφεται ἀπό τίς οἰκονομικές στερήσεις. Τά μεξικάνικα πολιτικά κόμματα ἐν μέρει ἀντικατοπτρίζουν αὐτό τό χάσμα: τό Κόμμα τῆς Ἐθνικῆς Δράσης, φιλελεύθερο καί συνδεδεμένο μέ τούς ἐπιχειρηματικούς κύκλους, κυριαρχεῖ στό Βορρᾶ ἐνῶ στό Νότο τό κρατικό Θεσμικό Ἐπαναστατικό Κόμμα ἔχει τίς καλύτερες ἐπιδόσεις του.

Στή Ρωσία, τά ἀποσχιστικά κινήματα δέν περιορίζονται μόνο στήν Τσετσενία. "Αν στήν περιοχή αὐτή οἱ θρησκευτικές καί ἐθνικές ἀντιλήψεις εἶναι κυρίαρχες, ἡ κατάστσαη εἶναι τελείως

Pascal Boniface είναι διευθυντής τοῦ Ἰνοτιτούτου Διεθνῶν καί Στρατηγικῶν Σχέσεων (IRIS), Παρίσι. Τό παρόν κείμενο δημοσιεύτηκε στόν Monde Diplomatique, Νοέμδριος 1998



διαφορετική στό ὑπόλοιπο τῆς Ὁμοσπονδίας. Γιά παράδειγμα, ἡ δημοκρατία τῆς Τούβα, στά μογγολικά σύνορα, σφετερίστηκε τό δικαίωμα νά ἔξασφαλίσει τήν ἄμυνα τῆς ἐπικράτειάς της, ἐνῶ τό Ταταρστάν καί τό Μπασκορτοστάν ὑπέγραψαν σύμφωνα φιλίας καί συνεργασίας μέ τήν ᾿Αμπχαζία, μιά αὐτόνομη περιοχή τῆς Γεωργίας πού κι αὐτή προέκυψε ἀπό τόν διαμελισμό τῆς Σοβιετικῆς Ἔνωσης.
Οἱ μεγάλες χῶρες δέν εἰναι οἱ μόνες πού ὀφείλουν νά ἀναμε

τρηθοῦν μέ ἀποσχιστικά κινήματα. Στόν Εἰρηνικό ἀκεανό ἡ Νέα Γουϊνέα ἀντιμετωπίζει τήν πιθανότητα νά χάσει τό πελώριο δουνό τοῦ χαλκοῦ πού ἀποτελεῖ ἡ νῆσος Μπουγκενδίλ. Χωρίς νά θίξουμε τίς ἐθνικιστικές εὐαισθησίες τῶν κατοίκων της εἰναι φανερό ὅτι οἱ ἐπιφυλάξεις τους νά μοιρασθοῦν τόν πλοῦτο τοῦ νησιοῦ μέ τούς πολίτες τῆς Νέας Γουϊνέας —λιγότερο πλούσια αὐτή— εἰναι ἔνας ἀπό τούς κύριους λόγους τῆς ἀπσοχιστικῆς δραστηριότητας. Μποροῦμε νά ὑποθέσουμε ἐπίσης ὅτι ἡ ἐπιθυμία τοῦ Σουδάν νά χειραφετηθεῖ ἀπό τό Χαρτούμ δέν δασίζεται μόνο πάνω σέ λόγους ἐθνικούς (᾿Αφρικάνοι ἐναντίον ᾿Αράδων) καί θρησκευτικούς (χριστιανοί καί ἀ-

νιμιστές ἐναντίον μουσουλμάνων) άλλά ἐπίσης στό γεγονός

ότι ὁ πετρελαιϊκός πλοῦτος τῆς χώρας τοποθετεῖται στό Νότο.

'Ωστόσο, ἀκόμη μιά φορά, ἐπικαλοῦνται ἐθνοτικές καί ἐθνικές διαφορές γιά νά ἐξηγήσουν ἕνα φαινόμενο στό ὁποῖο ἡ θέληση νά πετύχουν μιά μεγαλύτερη εὐημερία εἰναι, ὁλοφάνερα, ἡ ὅαθύτερη αἰτία.

'Ακόμη καί στή Δυτική Εὐρώπη, σύμβολο τῆς στρατιωτικῆς ἀσφάλειας, τῆς οἰκονομικῆς εὐημερίας καί τῆς ἐδαφικῆς ἀκεραιότητας, φαίνεται ὅτι τό κίνημα τῶν ἀποσχίσεων μπαίνει σέ ἐνέργεια. Οἱ ἀριθμοί μιλοῦν ἀπό μόνοι τους: τό 1923 ἡ Εὐρώπη ἀριθμοῦσε 23 κράτη πού ἀντιστοιχοῦσαν σέ 18.000 χιλιόμετρα συνόρων. Τό 1998 τά κράτη εἰναι 50 μέ 40.000 χιλιόμ. κοινά σύνορα. Τί θά γίνει σέ δέκα χρόνια;

### Οἱ ἀποσχίσεις ἀπειλοῦν τήν εἰρήνη

Τά κράτη συγκροτήθηκαν στή διάρκεια πολέμων. 'Ο ἀριθμός τῶν πολιτικῶν ἑνοτήτων στήν Εὐρώπη ἀπό 500 πού ήταν τό 1500 μ.Χ. πέρασε σε λίγες δεκάδες στίς ἀρχές τοῦ 20ου αἰώνα, καθόσον τίς περισσότερες ἀπό αὐτές τίς ἀπορρόφησαν με τή δία πολύ εὐρύτερα πολιτικά σύνολα. Σήμερα τό φαινόμενο ἀντιστρέφεται: οἱ σύγχρονοι πόλεμοι ἀπορρέουν ὅχι ἀπό τήν προσπάθεια ἑνοποίησης τῶν κρατῶν ἀλλά ἀπό τόν κατακερ-

ματισμό τους· όχι ἀπό τή βούληση οἰκοδόμησης μεγάλων αὐτοκρατοριῶν ἀλλά ἐξ αἰτίας τῆς βαλκανοποίησης τοῦ κόσμου. Οἱ ἀποσχίσεις εἰναι ἡ πιό μεγάλη ἀπειλή γιά τήν εἰρήνη.

Οἱ ἀποσχίσεις δέν ἔχουν νά κάνουν τίποτε μέ τούς πολέμους τῆς ἀνεξαρτησίας. Βέβαια καί οἱ δυό ἔχουν τό κοινό τήν κατάφαση μιᾶς ταυτότητας πού συχνά καταπιέζεται στό πλαίσιο ένός ευρύτερου κρατικοῦ συνόλου. 'Ωστόσο ή κύρια δικαιολόγηση των αποσχίσεων δέν είναι ή υπεράσπιση μιας ταυτότητας πού ἀπειλεῖται ἀλλά μᾶλλον ή θέληση «διαχωρισμοῦ» άπό τούς ἄλλους, ὥστε μόνοι νά ἐκμεταλλευτοῦν τά πλούτη τῆς χώρας πού ἔως τώρα ήταν «ἄδικα μοιρασμένα». Στίς περισσότερες περιπτώσεις οἱ ρίζες τῶν ἀποσχιστικῶν προσδοκιών δέν δλάστησαν μέσα στήν ἀσυγκράτητη ἐπιθυμία ἐλευθερίας άλλά περισσότερο μέσα στήν πεποίθηση ὅτι ἡ εὐημερία είναι πιό εὔκολο νά ἐξασφαλισθεῖ, σ' αὐτούς τούς δύσκολους καιρούς, στό πλαίσιο μιᾶς μικρῆς πολιτικῆς ὀντότητας παρά μέσα στήν απεραντοσύνη ένός εὐρύτερου συνόλου. Αὐτή ή πεποίθηση ὤθηκε γιά παράδειγμα τούς Σλοβένους νά έγκαταλείψουν τήν γιουγκοσλαδική δμοσπονδία. Ο κατακερματισμός τῆς ΕΣΣΔ σέ μεγάλο δαθμό ἐξηγεῖται ἀπό τή φροντίδα τῶν Σλάδων νά μή φορτώνονται τό δάρος τῶν Δημοκρατιῶν τῆς Κεντρικῆς 'Ασίας.

Μιά γενική τάση ἀναδεικνύεται στόν κόσμο: ὁ ἀνταγωνισός τῶν μικρῶν μεγεθῶν μέ τήν ἐλπίδα νά περάσουν ἀπό τό μάτι τῆς δελόνας πού ὁδηγεῖ στήν οἰκονομική εὐημερία. Παντοῦ εὐχονται τό κράτος νά ξεφορτωθεῖ ἀπό τά ἀνώφελα δάρη, δηλαδή ἀπό τίς περιοχές πού φαλκιδεύουν τό ᾿Ακαθάρι-

στο Έθνικό Προϊόν.

Οἱ Τσέχοι, πιό πλούσιοι, γιά νά ξεφορτωθοῦν τούς Σλοβάκους ἔπιασαν τήν ἐθνικιστική ρητορεία. Παλιότερα οἱ σλοβακικές διεκδικήσεις στήν καλύτερη περίπτωση θά ἀγνοοῦνταν καὶ στή χειρότερη θά καταστέλλονταν σκληρά. Ἡ ἐπιθυμία ἰσοκατανομῆς τοῦ πλούτου θά θεωροῦνταν ὡς προσβολή τῶν τσέχικων συμφερόντων καὶ ὀλέθρια γιά τήν ἐνότητα καὶ τή δύναμη τοῦ κράτους. Ἐνῶ λοιπόν παλαιότερα ἡ γεωγραφική εὐρύτητα ἐθεωρεῖτο ἐγγύηση μιᾶς μεγαλύτερης ἀκτινοβολίας στό διεθνές ἐπίπεδο, τό τσεχοσλοβακικό διαζύγιο ἀποδεικνύει ὅτι δέν ἐπιζητεῖται πλέον ἡ ἰσχύς· ἀντίθεται θεωρεῖται ἐμπόδιο στήν εὐημερία.

Τό παράδειγμα τῆς Οὐγγαρίας, μολονότι ἀντιπροσωπεύει μιάν ἀντίστροφη κατάσταση σέ σχέση μέ ἐκείνη τῆς Τσεχοσλοβακίας, ἐπιδεβαιώνει αὐτή τήν τάση. ᾿Αν ἡ Οὐγγαρία ἔχει ἐγκαταλείψει κάθε ἰδέα ἀλυτρωτισμοῦ² αὐτό ὀφείλεται κυρίως σέ λόγους οἰκονομικούς: Οἱ Οὐγγροι ὀνειρεύονται νά ἑνωθοῦν μέ τήν Εὐρωπαϊκή Ένωση πράγμα πού εἶναι ἀσύμβατο μέ τό οἰκονομικό φορτίο πού θά ἀποτελοῦσε ἡ συμπερίληψη στήν Οὐγγαρία τῶν οὐγγρικῶν μειονοτήτων τῆς Ρουμανίας καί τῆς Γιουγκοσλαβίας, φτωχότερες αὐτές. Ἡ ἀναζήτηση τῆς οἰκονομικῆς ἀποτελεσματικότητας ἔπνιξε τό ὅραμα τῆς Μεγάλης Οὐγγαρίας, παρόλο πού δέν ἐξαφανίστηκαν οἱ ρητορι-

κές δονήσεις γιά τό ζήτημα αὐτό.

Τό ίδιο φαινόμενο ἐμφανίζεται στά τέσσερα σημεῖα τοῦ πλανήτη. Ἐμπρός στό προηγούμενο τῆς γερμανικῆς ἑνοποίησης, πού τό ἐξωφρενικό της κόστος σημάδεψε τά πνεύματα ὅλου τοῦ κόσμου, οἱ Νοτιοκορεάτες ἐγκατέλειψαν τήν ἰδέα μιᾶς ταχείας ἑνοποίησης τῆς κορεατικῆς χερσονήσου, μολονότι ἀποτελεῖ μέρος τῶν ἐπίσημων προτεραιοτήτων. Τό ἐπιχείρημα πού προδάλλεται εἰναι ἀτράνταχτο: ἄν ἡ δαθύπλουτη Δυτική Γερ-

μανία ἔχει τόσο πολλές δύσκολίες νά χωνέψει τήν 'Ανατολική Γερμανία, πῶς ἡ Ν. Κορέα θά τά καταφέρει νά χωνέψει τήν Β. Κορέα, δεδομένου ὅτι αὐτή ἡ τελευταία εἶναι ἀκόμη πιό ἀρτηριοσκληρωτική ἀπό τήν 'Ανατολική Γερμανία;

Στή Β. Ἰταλία ή Λέγκα Λομπάρντο ἀπέκτησε τή δημοτικότητά της προδάλλοντας τό ὅραμα ἀποχωρισμοῦ ἀπό τό Νότο τῆς χώρας, τόσο ἀκριδοῦ καί ἀντιπαραγωγικοῦ. Στόν ΧΙΧ αἰώνα ἡ ἰταλική ἑνότητα, πού ἔθεσε τέρμα στίς ἐπώδυνες διακρίσεις τῆς Χερσονήσου, ἔγινε δεκτή ὡς παράγοντας ἀνάπτυξης καί μέσο γιά τήν κατάκτηση ἑνός καθεστῶτος πιό ὑψηλοῦ

στή διεθνή σχηνή.

Στήν Ίσπανία, είναι στίς δυό πιό εκδιομηχανισμένες καί πλούσιες περιφέρειες (Καταλονία καί Χώρα τῶν Βάσκων) πού ἀναπτύσσεται πιό ἔντονα ὁ ρεζιοναλιστικός ἐθνικισμός. Οἱ καταλανικές καί δασκικές διεκδικήσεις στήν πραγματικότητα ἀπευθύνονται λιγότερο πρός τή Μαδρίτη καί περισσότερο πρός τίς φτωχές περιοχές τῶν ᾿Αστούριας, τῆς ᾿Ανδαλουσίας καί Ἐστρεμαδούρας, στίς ὁποῖες τά ἐθνικιστικά αἰσθήματα

είναι ἀσθενή.

«Ή κόλαση είναι οἱ ἄλλοι» θά μποροῦσαν νά διακηρύξουν οἱ ὑποψήφιοι ἀποσχίσεων ὅλου τοῦ κόσμου, στήν ἐπιθυμία τους νά ξεφορτωθοῦν τίς φτωχές περιοχές τῆς χώρας τους, ὑπεύθυνες γιά τή μείωση τοῦ κατά κεφαλή ΑΕΠ. Μερικές φορές ἡ πλειοψηφία ἐπιδιώκει νά ἀπαλλαγεῖ ἀπό μιά μειοψηφία πού τή θεωρεῖ ἀντιπαραγωγική. Σέ ἄλλες περιπτώσεις είναι ἡ μειοψηφία πού ἐλπίζει νά δελτιώσει τή θέση της ἐγκαταλείποντας τή φτωχή πλειοψηφία. Καί στίς δύο περιπτώσεις ἡ λύση περνάει μέσα ἀπό τό «ρίξιμο» τῶν ἀνεπιθύμητων, ὥστε νά κερδίσουν μεγαλύτερη εὐημερία.

Ό διασπαστικός παράγοντας πού δρᾶ πάνω στά ἄτομα (οἱ πλούσιοι εἰναι ὅλο καί λιγότερο ἀλληλέγγυοι τῶν φτωχῶν) ἀφορᾶ ἐξίσου καί τούς λαούς. Τά θέλγητρα τοῦ πλούτου, ὁ διαγκωνισμός γιά τήν εὐμάρεια καί ἡ ξέφρενη ἐπιδίωξη τῶν ἀγαθῶν τῆς κατανάλωσης φαίνεται ὅτι ἔγιναν οἱ νέες κινητήριες δυνάμεις τῆς ἱστορίας. Ἡ δόξα, ἡ ἐθνική περηφάνεια, τό συλλογικό εὐ ζῆν, τό συλλογικό συμφέρον, ἡ δύναμη ἰσχύος, παραχωροῦν τή θέση τους σέ ὑλιστικές θεωρήσεις, ἀκόμη κι ὅταν ἀπό καιροῦ εἰς καιρόν μερικά κινήματα μοιάζουν νά σηκώνουν τό λάβαρο. Δέν πρόκειται ὡστόσο παρά γιά προπέτασμα καπνοῦ.

Πολύ συχνά, ὁ ἐθνικισμός καί ἡ πολιτιστική ἐγγύτητα δέν χρησιμοποιοῦνται παρά μόνον γιά νά καλύψουν καλύτερα τά

έν στενη έννοία οίκονομικά συμφέροντα.

Ό κόσμος εἰσῆλθε στήν ἐποχή τοῦ πολλαπλασιασμοῦ τῶν κρατῶν καί τῶν ἀποσχιστικῶν ἐξτρεμισμῶν, ἀλλά ἐπίσης καί μὲ τρόπο ἴσως πιό προφανή, εἰσῆλθε στήν ἐποχή τῶν στρατηγικῶν πού ἀποδλέπουν τήν προστατευτική θαλπωρή τοῦ μικρόκοσμου τῆς χρυσαλίδας.

1. Βλ. Ignacio Ramonet, Geopolitique du chaos, Galilié, 1977. Έλλ. μετφο. ἐκδόσεις Πόλις.

<sup>2. &#</sup>x27;Αλυτρωτισμός: Πολιτική θεωρία έθνικιστῶν πού διεκδικοῦν γειτονικά έδάφη, τοποθετούμενα στήν ἄλλη πλευρά τῶν συνόρων, μέ πρόσχημα ὅτι τά ἐδάφη αὐτά κατοικοῦνται ἀπό πληθυσμούς πού κατέχουν τά ἴδια γλωσσικά, θρησκευτικά ἤ ἐθνοτικά χαρακτηριστικά.

### ΓΙΑ ΤΑ ΕΞΥΠΝΑ ΟΠΛΑ:

Παρατηρήσεις ἀπό τήν ἱστορία τῆς τεχνολογίας

τοῦ Τέλη Τύμπα

ρεῖς αἰῶνες πρίν ἀπό τό ἀεροδυναμικό τῶν ἔξυπνων άεροσκαφῶν τύπου Στέλθ, τήν ἐποχή δηλαδή τῆς πρωταρχικής συσσώρρευσης κεφαλαιοκρατικής στρατιωτικής τεχνολογίας, τά πολεμικά βλήματα έκτοξεύονταν ἀπό καί πρός τό ἀεροδυναμικό τῶν ἔξυπνων κάστρων τύπου Βωμπάν. Ὁ διάσημος Σεμπαστιάν ντέ Βωμπάν ἔκανε ὄνομα ὡς μηχανικός προτείνοντας, ἀνάλογα μέ τήν περίσταση, ή μιά ἔξυπνη ὀχυρωματική τεχνολογία ἤ μιά ἔξυπνη πολιορκητική τεχνολογία γιά τήν εξουδετέρωσή της. Ἡ ἀντίφαση αὐτή μᾶλλον δέν διαφέρει καί πολύ ἀπό αὐτή τῆς περίπτωσης ένός Στέλθ, γιά νά παραχθεῖ ἡ ἀξία τοῦ ὁποίου πρέπει οἱ Ελληνες ἐργάτες νά συναινέσουν, νά δουλέψουν παράγοντας ύπεραξία ώστε νά τό ἀποκτήσει ή νατοϊκή Ελλάδα γιά νά μπορεί νά ἀντιμετωπίσει ἰσόρφοπα τό Στέλθ τῆς νατοϊκῆς Τουρκίας, οἱ ἐργάτες τῆς ὁποίας πρέπει νά συναινέσουν ἀντίστοιχα γιά νά ἀποκτήσει ή νατοϊκή Τουρκία ἕνα Στέλθ ὥστε νά μπορεῖ νά ἀντιμετωπίσει Ισόρροπα τό Στέλθ τῆς νατοϊκῆς Ἑλλάδας.

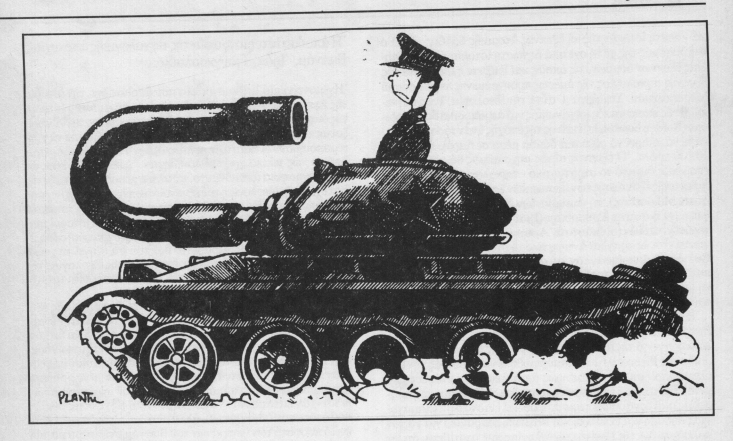
Ένα κάστρο πάντως, είχε ήδη προειδοποιήσει ο Μακιαδέλι ρίχνοντας «ἔνα φῶς διαπεραστικό» στήν ἀπαρχή τῶν κεφαλαιοκρατικῶν κοινωνιῶν, δέν ὑπερασπίζει ἐξωτερικά μιά πόλη χωρίς τήν ἐσωτερική συναίνεση τῶν ὑπηκόων στόν ἡγεμόνα της. "Όπως εἰναι γνωστό, ὁ σοφός Ἰταλός κατέθετε ἔτσι μιά πρωτοποριακή φιλοσοφική τοποθέτηση γιά τή συγκρότηση τοῦ κοινωνικοῦ διά τῆς ἰδεολογικῆς διαμόρφωσης τῆς συστατικῆς του σύγκρουσης, ὡστε αὐτή νά ἐμφανίζεται ὅτι ἀπουσιάζει ὡς τέτοια. Ἡ ἀναφορά του, ὅμως, σέ κάστρα μᾶς ἐπιτρέπει νά τολμήσουμε νά προτείνουμε ὅτι ἡ φιλοσοφική αὐτή πρόταση ἐμπεριέχει ἐπιπλέον καί μιά ἱστορική ἐκτίμηση γιά τήν ἰδιαίτερη σημασία πού θά μποροῦσε νά ἀποκτήσει ἡ ἱδεολογία τῆς ἔξυπνης πολεμικῆς τεχνολογίας γιά τήν ἐπίτευξη κοινωνικῆς ἡνεμονίας στούς αἰδῦνες πού θά ἀκολουθοῦσαν. ²

κής ήγεμονίας στούς αιώνες πού θά ἀκολουθοῦσαν.²
Η ιστορική αὐτή ἐκτίμηση τοῦ σοφοῦ Ἰταλοῦ ἔχει κατά τή γνώμη μας ἐπιδεδαιωθεῖ. Ἡ ἡγεμονία τῆς ιδεολογίας τῆς ἔξυπνης πολεμικῆς τεχνολογίας ἔχει ἔκτοτε ἀποδειχθεῖ συστατική τῶν κεφαλαιοκρατικῶν κοινωνικῶν σχηματισμῶν ὡς τέτοιων. Ἡ ἡγεμονία αὐτή είναι μιά περίπτωση τῆς γενικότερης ἡγεμονίας τῆς ἰδεολογίας τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας στήν ιστο-

ρία τοῦ σχηματισμοῦ κεφαλαιοκρατικῶν κοινωνικῶν σχηματισμῶν. Τά ἔξυπνα ὅπλα τῶν στρατῶν τοῦ κεφαλαιοκρατικοῦ ἔθνους-κράτους παράγονται, κατά τή γνώμη μας, ἀδιαχώριστα ἀπό τήν ὑπόλοιπη τεχνολογία: τήν ἔξυπνη ἀτμομηχανή τοῦ 18ου αἰώνα (τέτοια ὑποτίθεται ὅτι ἡταν αὐτή τῆς ὑψηλῆς σέ σχέση μέ ἐκείνη τῆς φυσικῆς πίεσης), τήν ἔξυπνη ἡλεκτρογεννήτρια τοῦ 19ου αἰώνα (τέτοια ὑποτίθεται ὅτι ἡταν αὐτή τῆς ἐναλλασσόμενης σέ σχέση μέ αὐτή τῆς συνεχοῦς τάσης), τόν ἔξυπνο ἡλεκτρονικό ὑπολογιστή τοῦ 20οῦ (τέτοιος ὑποτίθεται ὅτι εἰναι αὐτός τῆς ψηφιακῆς σέ σχέση μέ αὐτόν τῆς ἀναλογικῆς πληροφόρησης).

Ας περιοριστούμε αμέσως στήν περίπτωση τού κοινωνικού σχηματισμοῦ τῶν ΗΠΑ, ἡ ὁποία καί μᾶς ἐνδιαφέρει ἐδῶ ἰδιαίτερα. Δέν ὑπάρχει (γιά τήν ἱστορική ἐπιστήμη, ὑπάρχει γιά τήν ίστορικιστική ίδεολογία) απόσταση από τό τέλος τῆς αγροτικής αμερικανικής δημοκρατίας έξαιτίας τής απώλειας της ηγεμονίας τοῦ τρόπου παραγωγης πρατικῶν ὅπλων ἀπό έξειδικευμένους τεχνίτες-όπλουργούς μέχρι τήν ήγεμονία τοῦ τρόπου παραγωγής ὅπλων ἀπό ἀνειδίκευτους ἐργάτες σέ μιά δημοχρατία σάν καί αὐτή πού παράγεται διά τῆς κύλισής της στήν ταιυλορική-φορντική άλυσίδα παραγωγής. Μ' άλλα λόγια, ή μετάδαση τῶν ΗΠΑ στήν κεφαλαιοκρατία είναι συνώνυμη μέ τήν ἐπικράτηση τῆς ἰδεολογίας τῆς ἔξυπνης πολεμικῆς τεχνολογίας. Ἡ ἐπικρατοῦσα τοποθέτηση, σύμφωνα μέ τήν δποία μόνο ή σημερινή τεχνολογία είναι έξυπνη, είναι, θά δούμε ένα παράδειγμα στή συνέχεια, ένα ίστοριογραφικό ίδεολόγημα ἀπαραίτητο γιά νά ἀναπαράγεται καί νά διευρύνεται τό κεφάλαιο διά τῆς ἀνανέωσης καί διεύουνσης τῆς ἰδεολογίας τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας γενικά, ἀλλά καί είδικά, διά τῆς ίδεολογίας της έξυπνης πολεμικής τεχνολογίας τοῦ κεφαλαιοκρατιχοῦ κράτους στή στρατιωτιχή του μορφή.

Τό νά ἀνατρέχουμε στόν Μακιαδέλι δέν ἀρκεῖ προφανῶς γιά μιά ταξική (ἐσωτερική, ἐνδοκοινωνική μέ τήν ἔννοια τῆς σύγκρουσης ἐντός μιᾶς κοινωνίας) ἑρμηνεία τοῦ πολέμου πέραν τῆς ἐμπειριστικῆς του ἑρμηνείας ὡς μιά ἀταξική (ἐξωτερική, ἐξωκοινωνική μέ τήν ἔννοια τῆς σύγκρουσης ἐκτός μιᾶς κοινωνίας) σύγκρουση κοινωνικῶν σχηματισμῶν. Ύποδοηθᾶ



όμως, νομίζουμε, στό νά μήν αποκλείουμε τή δυνατότητα μιᾶς τέτοιας έρμηνείας έκ τῶν προτέρων. Μπορεῖ γιά παράδειγμα ὁ Μακιαδέλι νά μήν ἀρκεῖ γιά τήν παραγωγή μιᾶς ταξικῆς έρμηνείας αὐτοῦ πού φαινομενικά παρουσιάζεται ὡς ἐξωτερική σύγκρουση τῶν ΗΠΑ μέ τή Γιουγκοσλαδία (σήμερα) καί τό Ἰράκ καί τό Βιετνάμ (στό σχετικά πρόσφατο παρελθόν). Ύποδοηθᾶ ὅμως, ἐλπίζουμε, στό νά μήν ἀποκλείουμε ἐκ τῶν προτέρων τή δυνατότητα ἑρμηνείας τοῦ πολέμου τῶν ἡμερῶν μας ὡς ἀδιαχώριστου ἀπό τόν ταξικό πόλεμο στό ἐσωτερικό τῶν ΗΠΑ. 5

Μιά τέτοια έρμηνεία δέν είναι οὔτε εὔχολη ἀλλά οὔτε χαί δεδομένο ὅτι θά παραχθεῖ. "Αν μάλιστα οἱ ἀριστεροί (διεθνῶς άλλά καί στήν Ελλάδα) συνεχίσουμε νά άναπαράγουμε αὐθόρμητα τήν ἀταξική έρμηνεία τοῦ πολέμου ὡς ἐξωτερική σύγκρουση κοινωνικών σχηματισμών (ΗΠΑ ἐναντίον Γιουγκοσλαδίας, ήγεμόνας ΗΠΑ έναντίον ήγεμόνα Γιουγκοσλαδίας), τότε ή πιθανότητα μιᾶς τέτοιας έρμηνείας προδλέπεται έξαιρετικά περιορισμένη (καθώς ἐπιπλέον, ἐξ' ὁρισμοῦ, μιά τέτοια έρμηνεία δέν μπορεῖ νά παραχθεῖ ἀτομικά ἀλλά μόνον ἀναπόσπαστα ἀπό τή συλλογική διαδικασία ἀνατροπής τής ταξικής όργάνωσης τοῦ κοινωνικοῦ). Τό μόνο λοιπόν τό ὁποῖο ἐπιδιώκεται στό ὑπόλοιπο αὐτοῦ τοῦ κειμένου εἶναι ἡ συμδολή στήν ἀνανέωση τῆς ἐμπιστοσύνης στήν πρόταση τοῦ Μαχιαδέλι, στό νά μήν ἀποκλείεται δηλαδή ἐκ τῶν προτέρων τό ἐνδεχόμενο έρμηνείας τῆς τρέχουσας πολεμικῆς σύγκρουσης ὡς ταξιχῆς. Τέλος, μέ δεδομένο τό ὅτι ἀγνοοῦμε τήν ἱστορία τῆς πολεμιχής τεχνολογίας στή Γιουγκοσλαβία, αναλαμβάνουμε έδῶ τό ὅποιο ἐφμηνευτικό κόστος ἀπό τόν περιορισμό τῶν παρατηρήσεών μας μόνο στήν περίπτωση τῶν ΗΠΑ.

Γιά τό σχοπό αὐτό συνδυάζουμε στή συνέχεια κάποιες ἐπιλεγμένες παρατηρήσεις ἀπό τήν ἱστορία τῆς τεχνολογίας τῶν πρόσφατων δεκαετιῶν, ὅπως αὐτές συνδέονται μέ τήν ἱδεολογία τῆς ἔξυπνης πολεμικῆς τεχνολογίας στίς ΗΠΑ. Ὁ συνδυασμός αὐτός μᾶς ἐπιτρέπει μᾶλλον νά ἰσχυριζόμαστε ὅτι ἡ μορφοποίηση - παρουσία ἑνός ἐξωτερικοῦ τῶν ΗΠΑ ἐχθροῦ (ἡ Γιουγκοσλαδία, τό Ἰράκ, τό Βιετνάμ, ἡ Ἰαπωνία) παράχθηκε ἱστορικά διά τῆς ἀπομορφοποίησης - ἀπουσίας κάποιου ἐσωτερικοῦ ἐχθροῦ τῶν ΗΠΑ. Κατά τἡ γνώμη μας, ἡ ἀπουσία αὐτή ἐπιτεύχθηκε διά τῆς ἰδεολογίας τῆς ἔξυπνης πολεμικῆς τεχνολογίας.

### Η ἀποτυχία τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας: Χιροσίμα

Πολύ χαρακτηριστικά, ή ίδεολογία τῆς ἔξυπνης πολεμικῆς τεχνολογίας ἐμπλέκεται στήν πιό ἀντιπροσωπευτική κατά τή γνώμη μας στιγμή τῆς ἱστορίας τῆς πολεμικῆς τεχνολογίας τῶν ΗΠΑ, αὐτή τῆς ρίψης τῆς πρώτης ἀτομικῆς δόμδας. Ἡ ἀτομική δόμδα πού ἔριξαν οἱ ΗΠΑ στή Χιροσίμα ἡταν τό ἀντίθετο μιᾶς ἔξυπνης δόμδας, καθώς δέν είχε καί πολλή σημασία τό ἄν θά κατέληγε, ὅπως καί κατέληξε, νά ἐκραγεῖ 800 δλόκληρα πόδια μακριά ἀπό τό στόχο. Γιά κάθε ἄλλη ρίψη δόμδας ἐκείνης τῆς ἐποχῆς μιά τέτοια ἀνακρίδεια θά κατέληγε σέ ἀποτυχία. Σέ μιά ἔκρηξη ὄμως ἰσοδύναμη ἐκείνης δώδεκα καί μισοῦ τόνων ΤΝΤ, τὶ ρόλο νά παίξει ἡ ἀκρίδεια; Ἡ ἀνακριδής ρίψη δέν σήμαινε καί πολλά γι' αὐτούς πού ἔγιναν όλοκαύτωμα στό ἔδαφος, καθώς δέν στάθηκε ἰκανή νά ἀποτρέψει τό θάνατο μιᾶς ὁλόκληρης πόλης. δ

Αὐτό πού μᾶς ἐνδιαφέρει νά ἀναδείξουμε δέν είναι ἡ σχετι-

κά γνωστή ἱστορία τῆς μή ἔξυπνης ἀτομικῆς δόμδας, ἀλλά δ συνδυασμός της μέ τή σχετικά άγνωστη ίστορία τῆς άνυπαρξίας ἔξυπνων δομδῶν, τίς ὁποῖες καί ὑπέθετε ἡ ἰδεολογία τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας τῆς ἀμέσως προηγούμενης περιόδου τοῦ Μεσοπολέμου. Σύμφωνα μ' αὐτή τήν ίδεολογία, ενας συγκεκριμένος σκοπευτικός μηχανισμός γιά ἀεροπορικό βομβαρδισμό (Norden bombsight) ἐχείνης τῆς ἐποχῆς ἦταν τόσο ἔξυπνος, ώστε νά μπορεῖ νά ρίξει μιά δόμδα μέσα σέ δαρέλι ἀπό ύψος 10.000 πόδια. Ὁ ἔξυπνος αὐτός μηχανισμός θά καθιστοῦσε έπομένως δυνατό τό στρατιωτικό - τεχνολογικό δόγμα τῆς ἐπιλεκτικής έξόντωσης τῶν έξωτερικῶν κακῶν - ἔνοχων (οἱ ἑκάστοτε Μιλόσεδιτς), τή σωτηρία τῶν ἐξωτερικῶν - καλῶν - ἀθώων (οἱ ἐκάστοτε Κοσσοβάροι) καί τήν προστασία τῶν ἐσωτερικών - καλών (οἱ ἐκάστοτε ᾿Αμερικανοί στρατιώτες). Προκύπτει ἔτσι ὡς τραγικά ἀντιφατικό τό ὅτι οἱ πιλότοι τοῦ Enola Gay «χρησιμοποίησαν τόν πιό άκριδή σκοπευτικό μηχανισμό πού αναπτύχθηκε ποτέ για τή ρίψη ὅπλων πού απαιτοῦσαν τή μικρότερη σκοπευτική ἀκρίβεια συγκριτικά μέ κάθε ὅπλο τοῦ μέχρι τότε κόσμου».

Ἡ ἰδεολογία ὅμως, ὅπως είναι γνωστό, ὁρίζεται διά τοῦ νά ἐπιτρέπεται μιά πράξη παρά τήν ἀντιφατικότητά της. Μιά δλόκληρη γενιά τῆς ἀμερικανικῆς ἐργατικῆς τάξης κατά τήν περίοδο τοῦ Μεσοπολέμου διαμορφώθηκε υίοθετώντας τήν ίδεολογικοποίηση τοῦ πολέμου ώς ἀποτελέσματος ένός ἀφηρημένου έξωτερικοῦ ἐπιθετικοῦ μανιχαϊσμοῦ (ὁ ἑκάστοτε Μιλόσεδιτς) καί ἐργάσθηκε περισσότερο καί ἐντονότερα (παράγοντας δηλαδή καί ἐκτατική καί ἐντατική ὑπεραξία) γιά νά τόν πολεμήσει διά τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας πού ὑποτίθεται ὅτι θά

απέφερε αὐτή ή ἐργασία.

Καί νά σχεφθεῖ χανείς ὅτι ἡ ἰδεολογία τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας στήν περίπτωση τοῦ σκοπευτικοῦ μηχανισμοῦ ήγεμόνευσε μέσα σέ μιά εντονότατη κοινωνική κρίση, αποδιδόμενη στήν κεφαλαιακή ύπερσυσσώρευση πού προκλήθηκε από την έξυπνη τεχνολογία τοῦ προηγηθέντος ταιυλορισμοῦ - φορντισμοῦ! Μήπως ὅπως καί ἡ ἐμπιστοσύνη στήν ταιυλορική - φορντική τεχνολογία δέν ήταν αντίστοιχα αδικαιολόγητη καθώς, λογικά, ή ύπερσυγκέντρωση κεφαλαίου στά τέλη τοῦ δέκατου ἔνατου αἰώνα (ἀμέσως δηλαδή πρίν τήν τεχνολογία τοῦ ταιυλορισμοῦ - φορντισμοῦ) θά ἔπρεπε νά είχε καταστήσει ἀνεπίκαιρες τίς «ἀθῶες ἀντιλήψεις» περί τεχνολογικής προόδου πού κυριάρχησαν κατά τόν 19ο αίώνα. Τέτοιες, όμως, προφανῶς άντιφατικές ἀντιλήψεις ἐξηγοῦνται λογικά μόνο ἄν ἀρχίσουμε νά κατανοοῦμε τήν τεχνολογία καί «ώς ύλική πραγματικότητα άλλά καί ώς παράγοντα ίδεολογικῶν μετασχηματισμῶν».

Τά ἀποτελέσματα ήταν τραγικά. Ἡ ἀμερικανική ἐργατιά συναίνεσε στό νά διαμορφωθεῖ ὡς τέτοια στό πλαίσιο ένός στρατιωτικοῦ - διομηχανικοῦ συμπλέγματος διευρυμένης συσσώρευσης κεφαλαίου, χωρίς όμως νά γλιτώσουν πολλοί ἀπό τούς καλούς τοῦ ἐσωτερικοῦ (᾿Αμερικανοί) τό μακελειό στά θέατρα τοῦ πολέμου ἀλλά καί χωρίς νά διαχωριστοῦν οἱ ἀθῶοι τῆς Χιροσίμα ἀπό τούς κακούς στό πλαίσιο τῆς ἐξυπνάδας τοῦ Norden bombsight. Τή «λεπτή κόκκινη γραμμή» μεταξύ ἐλεγχόμενου πεφαλαίου (ΗΠΑ) παί ἀνεξέλεγπτου (όλοπληρωτιχοῦ) κεφαλαίου ( Ἰαπωνία) δέν τήν χάραξε τελικά, τό εἴδαμε τόσο ἀριστουργηματικά στήν πρόσφατη ταινία τοῦ Μάλικ, κανένας ἔξυπνος σκοπευτικός μηχανισμός ἀλλά τό αἶμα τῆς

στρατευμένης άμερικανικής έργατιας.

Ή ἀπούσα ἱστοριογραφία τῆς τεχνολογικῆς ἀποτυχίας: Βιετνάμ, Ἰράκ, Γιουγκοσλαβία...

Ήγεμονεύει μιά Ιστοριογραφία πού ἀπομονώνει τήν Ιστορία τῆς ἐφεύρεσης ἑνός πολεμικοῦ μηχανισμοῦ ἀπό τήν ἱστορία της διαμόρφωσης τοῦ μηχανισμοῦ διά της χρήσης του. Γνωρίζουμε κατά συνέπεια τό πῶς ὑποτίθεται ὅτι θά ἔπρεπε νά χρησιμοποιηθοῦν οἱ ἐκάστοτε πολεμικοί μηχανισμοί ἀνεξάρτητα ἀπό τό πῶς τελικά χρησιμοποιήθηκαν. 'Απουσιάζει ἔτσι, ὡς ίστοριογραφικά ἀνεπιθύμητο, αὐτό πού μεσολαβεῖ μεταξύ τῆς ἐπιτυχίας τῆς ἰδεολογίας τοῦ ἔξυπνου σχοπευτιχοῦ μηχανισμοῦ πρίν ἀπό τόν πόλεμο καί τῆς ἀποτυχημένης χρήσης του κατά τή διάρχεια τοῦ πολέμου. Απουσιάζει δηλαδή ή ἱστοριογραφία τῆς τεχνολογικῆς ἀποτυχίας. Ἡ ἱστοριογραφική αὐτή άπουσία δέν έξηγεῖται παρά μόνο διά τοῦ ὅτι ἐξηγεῖ τή χωρίς σχετική δυσκολία άνανέωση τῆς ἡγεμονίας τῆς ίδεολογίας τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας καί στήν περίοδο πού ἀκολουθεῖ τή ρίψη τῆς ἀτομικῆς δόμδας.1

Η ἀπουσία αὐτή ἐξηγεῖ δηλαδή τή νέα ἡγεμονία τῆς ἔξυπνης πολιτικής τεχνολογίας ὅπως αὐτή καταλήγει στήν ἔναρξη τοῦ πολέμου τῶν ΗΠΑ μέ τό Βιετνάμ. Δέν ἐξηγεῖται δέδαια ή πλήρης διάψευση τῆς προσδοκίας νίκης διά τῶν ἔξυπνων 6ομδῶν καί τοῦ κατά Μακναμάρα «ἠλεκτρονικοῦ πεδίου μάχης» στόν πόλεμο μέ τό Βιετνάμ. Δέν έξηγοῦνται έπομένως οὔτε τά έκατομμύρια ἀθῶα παιδιά τοῦ Βιετνάμ πού «τρώγανε σκουπίδια» (ἄν κατάφερναν νά ἐπιζήσουν ἀπό τίς ἔξυπνες δόμδες πού σκότωναν άδιακρίτως), άλλά οὔτε καί τό δυσανάλογα ύψηλό ποσοστό τῶν βετεράνων τοῦ Βιετνάμ στήν στρατιά τῶν

σημερινών 'Αμερικανικών ἀστέγων.1

Η Ιστοριογραφική αὐτή ἀπουσία ἐξηγεῖ ἐπίσης τήν ἀνανέωση της ήγεμονίας της ίδεολογίας της έξυπνης πολεμικής τεχνολογίας, ὅπως αὐτή καταλήγει στήν πολεμική τεχνολογία τοῦ πολέμου τῶν ΗΠΑ μέ τό Ἰράκ. Δέν ἐξηγεῖται ὅμως ὅτι οί 50 ἀπό τούς 800 στόχους πού χτυπήθηκαν ώς στρατηγικής στρατιωτικής σημασίας δέν ήταν τέτοιοι. Δέν έξηγεῖται τό ὅτι τά Στέλθ ἀποδείχθηκαν δύσχρηστα, εὐαίσθητα στήν κακοκαιρία καί ἀνακριδῆ στό 40% τῶν περιπτώσεων ἀλλά οὔτε καί τό ὅτι ἡ τηλεόραση μᾶς παρουσίασε ἐντυπωσιαχές σχηνές ἐπιτυχίας από ενα 7% εξυπνων βομβων, σπανίως όμως σκηνές από τό μαζικό μακελειό Ίρακινῶν στρατιωτῶν άλλά καί πολιτῶν. Δέν ἐξηγεῖται τέλος τό ὑψηλό ποσοστό καί τῶν βετεράνων τοῦ πολέμου τοῦ Ἰράκ στή στρατιά τῶν σημερινῶν ᾿Αμερικανῶν ἀστέγων. Κι ἄς σημειώσουμε ἐδῶ τό ὅτι δέν ἐξηγεῖται γιατί ὁ ἴδιος ἡγεμόνας ὑπῆρχε στό Ἰράκ, ὅταν αὐτό ἡταν προνομιακός πελάτης τῆς ἀμερικανικῆς πολεμικῆς τεχνολογίας (πρίν ἀπό τόν πόλεμο), ἀλλά καί τό ὅτι ὁ κακός - ἔνοχος αὐτός ήγεμόνας ἐπιδίωσε τοῦ πολέμου, σέ ἀντίθεση μέ πολλούς ἀπό τούς καλούς - άθώους ύπηκόους του.

«Πεθαίνει δύσκολα το παλιό ὄνειρο τῆς τεχνολογίας πού θά καθιστοῦσε τόν πόλεμο τόσο τρομακτικό ὥστε νά μήν ἀποτελεῖ καταφύγιο κανενός ἤ τόσο τεχνολογικό ὤστε νά διεξάγεται ἀποκλειστικά ἀπό μηχανές». Αὐτό διαπιστώνει ἕνας πολύ πιό μπαρουτοκαπνισμένος στή μελέτη τῆς ἱστορίας αὐτοῦ τοῦ δνείρου συνάδελφος, σχολιάζοντας τό ἐμφανιζόμενο σήμερα ώς ἀπολύτως νέο τεχνολογικό - στρατιωτικό δόγμα περί ρομποτοποίησης τοῦ πολέμου, ἀντικατάστασης δηλαδή τοῦ 'Αμερικανοῦ στρατιώτη ἀπό μιά ἔξυπνη πολεμική κυδερνο-

μηχανή.

Η ίδεολογία πρέπει πράγματι νά πεθαίνει δύσκολα. Πῶς

άλλιῶς νά ἐξηγήσουμε ὅτι μέ τά ἴδια Στέλθ δομδαρδίζεται πλέον ή εὐρωπαϊκή Γιουγκοσλαβία; Πῶς ἀλλιῶς νά ἐξηγηθεῖ ὁ ἐν ἐξελίξει παραμερισμός (γιά μιά ἀκόμη φορά) τῆς τεχνολογικά (ύποτίθεται) ἐπιτεύξιμης διάκρισης μεταξύ κακῶν (Μιλόσεβιτς) καί ἀθώων (πού καταλήγουν νά είναι αὐτοί πού σκοτώνονται μαζικά); Πῶς ἀλλιῶς νά ἐξηγηθεῖ ὁ προλετάριος - φαντάρος από τή μειονότητα τῶν ΗΠΑ (ἀπ' ὅ,τι εἴδαμε μᾶλλον ἔχουν γεμίσει τά Βαλκάνια ἀπό Γκονζάλες καί Ραμίρεζ), οἱ ὁποῖοι συλλαμβάνονται (σήμερα) καί ἴσως σκοτωθοῦν (προσεχῶς) γιά τήν ἀπελευθέρωση τοῦ Κοσσοβάρου καί Σέρβου μικρογεωργοκτηνοτρόφου ώστε νά μπορέσει καί αὐτός, ξεριζωμένος άπό τή γῆ καί τά ζῶα του, νά ἀπολαύσει μέ τή σειρά του τήν έλεύθερη πώληση τῆς ἐργατικῆς του δύναμης ὡς προλετάριου στούς μακάβρια άδημονοῦντες συσσωρευτές ὑπεραξίας (καί ήπιό ἐπιπόλαιη ματιά στά οἰχονομικά ἔνθετα τοῦ ἀστικοῦ Τύπου πείθει γιά τήν αἰτία τῆς ἀδημονίας τῶν καπιταλιστῶν) 'Αμερικανούς καί Γιουγκοσλάβους, Έλληνες καί λοιπούς Εὐρωπαίους.

1. Γιά μιά εἰσαγωγική τοποθέτηση τοῦ Βωμπάν (Vauban) στήν ἰστορία τῆς μηχανικῆς σκέψης προτείνουμε τά σχετικά σχόλια τοῦ Eugene S. Ferguson στό Engineering and the mind's eye (MIT Press, Boston, Massachusetts, 1992). Γιά μιά εὐρύτερη ἐρμηνεία του ἀπό τή σκοπιά τῆς διανοητικῆς ἱστορίας, τά ἀντίστοιχα σχόλια τοῦ Armand Mattelart στό L' Invention de la Communication (La Decouverte, Paris 1994). Γιά τήν ἀντίφαση τῆς ἐπιδίωξης μιᾶς στρατιωτικῆς τεχνολογικῆς ἰσορροπίας μεταξύ Ἑλλάδας καί Τουρκίας παραπέμπουμε στό σχετικά πρόσφατο ἄρθρο τοῦ Γιώργου Μαργαρίτη «Στό τέρμα τῆς "μετά δεδαιότητος ἀκολουθούμενης πολιτικῆς"..., γιά τόν ἐναέριο χῶρο, τά 10 ν.μ. καί μερικά ἄλλα στερεότυπα» (\*Ο Πολίτης (Δεκαπενθήμερος), τεῦχος 48, Παρασκευή 13 Φεβρουαρίου 1998, σελίδες 14-17).

2. Γιά τή φιλοσοφική πρόταση τοῦ Μακιαδέλι ὡς ἐπιδεχόμενη άνάγνωσης ὑπέρ τῆς ἐργατικῆς τάξης ἐπηρεαστήκαμε ἀπό τό κείμενο τοῦ Λουί 'Αλτουσέρ, 'Η μοναξιά τοῦ Μακιαδέλι (ἐκδόθηκε μαζί μέ τό κείμενο 'Ομετασχηματισμός τῆς φιλοσοφίας, 'Ο Πολίτης, 'Αθήνα 1992 —τά περί «διαπεραστικοῦ φωτός» ἀπό τή σελίδα 54 αὐτοῦ τοῦ

διδλίου).

3. Γιά ἕναν διεξοδικότερο σχολιασμό τῆς παραδειγματικῆς περίπτωσης τῆς ἱστορικῆς σχέσης ἀναλογικῆς καί ψηφιακῆς ὑπολογιστικῆς τεχνολογίας παραπέμπουμε στό κείμενό μας «From analog to digital and back: the ideology of intelligent machines in the history of the electrical analyzer» (IEEE Annals of the History of Computing, τόμος 18, ἀριθ-

μός 4, 1996, σελίδες 42-48).

4. Γιά νά πᾶμε ἀπό τό ζευγάρι ἀγροτική ἀμερικανική δημοκρατία καί προκεφαλαιοκρατικός τρόπος παραγωγής ὅπλων στό ζευγάρι ἀστική δημοκρατία καί κεφαλαιοκρατικός (ταιυλορικός - φορντικός) τρόπος παραγωγής ὅπλων, ἀρκεῖ κατά τή γνώμη μας νά συνδυάσουμε τήν ἀνάγνωση τοῦ διδλίου τοῦ Merrit Roe Smith, Harpers Ferry Armony and the new technology: the challenge of change (Cornell University Press, Cornell, New York 1977), μέ αὐτή τοῦ διδλίου τοῦ David A. Hounsell, From the American System to mass production: the development of manufacturing technology in the United States, 1800-1932 (Johns Hopkins University Press, Baltimore, Maryland, 1984).

5. Γιά μιά κριτική στήν εμπειριστική ερμηνεία τοῦ πολέμου ὡς μέρους μιᾶς φαινομενικής διαδικασίας παγκοσμιοποίησης ἀντί ὡς συστατικοῦ τοῦ κεφαλαιοκρατικοῦ ἔθνους - κράτους ὑπάρχουν καί τό μεταφρασμένο διδλίο τῶν Ἰμμανουέλ Βαλερστάιν καί Ἐτιέν Μπαλιμπάρ, Φυλή, "Εθνος, Τάξη: οἱ διφορούμενες ταυτότητες (μετάφραση: "Αγγελος Ἐλεφάντης καί Ἑλένη Καλαφάτη, 'Ο Πολίτης, ' Αθήνα 1991—μιά γενική ἱστορική προσέγγιση τῆς ἀνάγκης συνδιαμόρφωσης τοῦ κεφαλαιοκρατικοῦ ἔθνους-κράτους καί τῆς ἀστικῆς τάξης) ἀλλά καί τό πρόσφατο διδλίο τοῦ Γιάννη Μηλιοῦ, Θεωρίες γιά τόν παγκόσμιο

καπιταλισμό: κριτική προσέγγιση (Κριτική, 'Αθήνα 1997 — μιά ίστορική προσέγγιση τοῦ ἴδιου θέματος ἐπικεντρωμένη στή διαμάχη πού προκάλεσε καί προκαλεῖ στό ἐσωτερικό τοῦ μαρξισμοῦ).

6. Τά περί τῆς ἀτομικῆς δόμδας τῆς Χιροσίμα καὶ τοῦ σκοπευτικοῦ μηχανισμοῦ πού χρησιμοποιήθηκε γιὰ τή ρίψη της ἀναφέρονται στήν εἰσαγωγή τοῦ διδλίου τοῦ Stephen L. McFarland, America's Pursuit of Precision Bombing, 1910-1945 (Smithsonian Institution Press, Smithsonian, Washington, D.C., 1995). Τό ζήτημα τοῦ ἀν ὑπάρχει ἔνας τεχνικός δρισμός τῆς ἔννοιας ἀκρίδεια γενικά καὶ σκοπευτική ἀκρίδεια εἰδικά πραγματεύεται ὁ Donald Mackenzie στό Inventing accuracy: a hstorical sociology of nuclear missile guidance (MIT Press, Cambridge, Massachusetts, 1990) καὶ ὁ Μ. Norton Wise (ἐκδότης) στό The values of precision (Princeton University Press, Princeton, New Jersey, 1995). Τό διδλίο τοῦ Μας Κεηzie διαβάζεται καὶ ὡς τό συμπλήρωμα τοῦ διδλίου τοῦ McFarland μέ τήν ἔννοια τοῦ ὅτι τό ἔνα διδλίο ἀναφέρεται στήν ἐποχή τῆς προετοιμασίας καὶ πρώτης χρήσης πυρηνικῶν ὅπλων ἐνῶ τό ἄλλο στήν ἱστορία τῆς ἀκρίδειας τήν ἐποχή τῆς διαδεδομένης πλέον ἀνάπτυξης πυρηνικῶν ὅπλων.

7. Τό ἀπόσπασμα είναι ἀπό τήν σελίδα 5 τοῦ διδλίου τοῦ MacFar-

land (προηγούμενη ὑποσημείωση).

8. "Ένα χαρακτηριστικό παράδειγμα διαμόρφωσης τοῦ τεχνολογικοστρατιωτικοῦ αὐτοῦ δόγματος, σχετίζόμενο μάλιστα μέ τίς ἀπόπειρες τοῦ θεμελιωτῆ τῆς κυδερνητικῆς Nobert Wiener νά ἐφεύρει ἔναν ἔξυπνο σκοπευτικό μηχανισμό (στήν περίπτωση αὐτή γιά ἀντιαεροπορική ἄμυνα), περιγράφει ὁ Peter Galison στό «The ontology of the enemy: Norbert Wiener and the cybernetic vision» (Critical Inquiry, τόμος 21, ἀριθμός 1, 1994, σελίδες 228-266). Τό ἴδιο θέμα θίγεται γενικότερα καί ἀπό τόν Andy Picketing, στό «Cyber history and the World War II regime» (Perspectives on Science, τόμος 3, ἀριθμός 1, 1995, σελίδες 1-48), τήν Ν. Katherine Hayles στό «Boundary disputes: homeostasis, reflexivity, and the foundations of cybernetics» (Configurations, τόμος 2, ἀριθμός 3, σελίδες 441-467) καί τόν Paul Edwards στό The closed world: computers and the politics of discourse in Cold War America (MIT Press, Cambridge, Massachusetts, 1996).

9. Τό ἀπόσπασμα είναι τοῦ Bruce Sinclair ἀπό τόν Bruce Sinclair

9. Τό ἀπόσπασμα είναι τοῦ Bruce Sinclair ἀπό τόν Bruce Sinclair (ἐκδότης), New perspectives on technology and american culture (American Philosophical society library, Publication Number 12, Philadelphia, Pennsylvania, 1986, σελίδα νiii). Γιά τό στρατιωτικό - διομηχανικό τεχνολογικό σύμπλεγμα ἡ πιό γνωστή ἐργασία είναι αὐτή τοῦ David Noble μέ τίτλο American by design: science, technology, and the rise of corporate capitalism (Knopf, New York, New York, 1977).

10. Μιά ἀντιπροσωπευτική περίπτωση τῆς ἱστορίας τοῦ στρατιωτικοδιομηχανικοῦ συμπλέγματος κατά τή μεταπολεμική περίοδο περιγράφεται ἀπό τόν David Noble στό Forces of production: a social history of industrial automation (Oxford University Press, New York, New York, 1984). Παίρνουμε μιά σαφή ἔνδειξη τῆς νέας ἡγεμονίας τῆς ἱδεολογίας τῆς ἔξυπνης τεχνολογίας κατά τή μεταπολεμική περίοδο καί ἀπό τό ἄρθρο γιά τίς οὐτοπικές προσδοκίες ἀπό τήν εἰρηνική χρήση τῆς πυρηνικῆς ἐνέργειας τοῦ Steven L. Del Sesto τό ὁποῖο δημοσιεύθηκε μέ τόν τίτλο «Wasn't the future of nuclear energy wonderful?» (στό διδλίο Imagining tomorrow: history, technology, and the American future, Joseph J. Corn (ἐκδότης), MIT Press, Cambridge, Massachusetts, 1986, σελίδες 58-76) ἀλλά καί ἀπό τό διδλίο τοῦ David E. Nee, American technological sublime (MIT Press, Cambridge, Massachusetts, 1994, κεφάλαιο 9).

11. Τά σχετικά μέ τήν τεχνολογία τῶν πολέμων μέ τό Βιετνάμ καί τό Ἰράκ ἀναφέρονται ἀπό τόν Carroll Pursell στό White heat: people and technology, University of California Press, Los Angeles 1994 (κεφά-

λαιο 6).

12. Ἡ διαπίστωση ἀνήκει στόν Carroll Pursell (προηγούμενη ὑποσημείωση, ἀπό τή σελίδα 167). Περισσότερα γιά τόν ἀποκαλούμενο μεταμοντέρνο ρομποτοποιημένο κυδερνητοπόλεμο ὑπάρχουν στό διδλίο τοῦ Chris Herbals Gray, Postmodern war: the new politics of conflict (Guilfornd Press, New York, New York, 1997).

### Η ΕΦΗΜΕΡΙΔΑ ΚΑΙ Η ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑΣ ΣΤΟ ΛΥΚΕΙΟ

τοῦ Δο. Εὐάγγελου Ι. Μανωλᾶ

ίγουρα δέν θά ὑπάρχει δάσκαλος τῆς κοινωνιολογίας πού νά μήν έχει κάποια στιγμή χρησιμοποιήσει τήν έφημερίδα ως δοήθημα στό ἔργο του. "Όμως, τό πόσο συστηματικά χρησιμοποιείται ὁ ήμερήσιος τύπος γιά τή διδασκαλία τῆς κοινωνιολογίας είναι κάτι πού έξαρτᾶται ἀπό πολλούς παράγοντες: ἀπό τόν ἐνθουσιασμό καί τήν ἐπινοητικότητα των έκπαιδευτικών, από τό αν ή χρήση του ήμερήσιου τύπου εντάσσεται στίς εξεταστικές απαιτήσεις τοῦ μαθήματος, από τό αν ή χρήση της έφημερίδας προωθείται από τό επίσημο σχολικό έγχειρίδιο, από τή δαρύτητα πού έχει ή κοινωνιολογία στό πρόγραμμα τῶν μαθημάτων.

Από τό Σεπτέμβοιο τοῦ 1998, πιθανότατα ὡς μέρος τῆς πρόσφατης μεταρούθμισης στή Μέση Ἐκπαίδευση, τό μάθημα τῆς κοινωνιολογίας αναδαθμίστηκε καί πάλι μιά καί, μετά από 5 χρόν ια, ἐπανῆλθε ὡς ἐξεταζόμενο μάθημα στίς εἰσαγωγικές έξετάσεις γιά τήν τριτοδάθμια έχπαίδευση (ώς μάθημα έπιλογῆς). Ἡ κοινωνιολογία, ἐπίσης, ἐπέκτησε νέο ἐγχειρίδιο καί είναι ή πρώτη φορά πού σχολικό έγχειρίδιο Κοινωνιολογίας, από τα τρία πού έχουν χρησιμοποιηθεῖ από τό 1983 μέχρι σήμερα, ἐπίσημα προωθεῖ, κυρίως ὑπό μορφή ἐρωτήσεων - ἀσκήσεων στό τέλος μερικών κεφαλαίων, τή χρήση ύλικοῦ ἀπό τόν

ήμερήσιο τύπο.

"Αν καί είναι σίγουρα θετικό ὅτι προωθοῦνται τέτοιου εἴδους δραστηριότητες, π.χ. ἀνάλυση στατιστικών στοιχείων από τόν Τύπο, ἐντούτοις τό νέο διδλίο δέν ὑποδεικνύει τρόπους χρησιμοποίησης τῆς ὕλης τῆς ἐφημερίδας. Στόχος αὐτοῦ τοῦ ἄρθρου είναι νά καλύψει αὐτά τά κενά ἀλλά καί, γενικότερα, νά προτείνει κάποιους τρόπους χρησιμοποίησης τοῦ ήμερήσιου τύπου εἴτε μέσω πρωτοδουλιῶν τοῦ δασκάλου εἴτε μεόω ἐνσωμάτωσης τῆς ἐφημερίδας στό σχολικό ἐγχειρίδιο.

Ή ποινωνιολογία είναι ένα ἀπό τά μαθήματα τά ὁποῖα είναι εὐχολότερο νά τροφοδοτηθοῦν ἀπό τήν ὕλη τοῦ ἡμερήσιου Τύπου μιά καί τά κοινωνικά ζητήματα είναι ἀνάμεσα στά θέματα πού ή ήμερήσια έφημερίδα, τουλάχιστον ὅπως ἐμφανίζεται σήμερα, καλύπτει περισσότερο. Ἡ πληθώρα τῶν «νέων» πού μᾶς παρέχονται καθημερινά ἀπό τόν Τύπο είναι ἕνα άνεχτίμητο ύλιχό πού δέν πρέπει νά πάει χαμένο.

Η ἐπικαιρότητα ἀσκεῖ, ἐπίσης, μιά μαγνητική ἕλξη. Τό ὑλικό πού περιέχει ή έφημερίδα ἐπειδή είναι «πραγματικό» είναι καί πιό ἐνδιαφέρον γιά τούς μαθητές. Τούς δημιουργεῖ κίνητρα γιά μάθηση καί ἰσχυροποιεῖ τήν αὐτοπεποίθησή τους όταν διαπιστώνουν ότι είναι δυνατόν νά τό κατανοήσουν.

Πολλές φορές τά ἄρθρα πού δημοσιεύονται στόν ήμερήσιο Τύπο, είδικά ὅταν αὐτά γράφονται ἀπό κοινωνιολόγους, περιέχουν παραδείγματα κοινωνιολογικής γλώσσας ὅπως αὐτή χρησιμοποιεῖται στήν πράξη. Κατ' αὐτό τόν τρόπο ή ἐφημερίδα παρέχει στούς μαθητές εὐκαιρίες ἐξοικείωσης μέ τήν κοινωνιολογική δρολογία άλλά καί τίς διάφορες τεχνοτροπίες δια-

τύπωσης τῆς κοινωνιολογικῆς σκέψης. Ή μελέτη ύλικοῦ πού περιέχεται στίς ἐφημερίδες μπορεῖ νά δοηθήσει τούς μαθητές νά γίνουν περισσότερο ανεξάρτητοι μελετητές. Έξασχοῦνται στό νά κάνουν προβλέψεις, νά χρη-

σιμοποιούν λεξικά κλπ.

Έπίσης, σημαντικός λόγος γιά χρήση τοῦ ἡμερήσιου τύπου στό λύχειο αποτελεί το γεγονός ότι ή έφημερίδα ένθαρρύνει τή συμμετοχή, τή σύγκοιση, τήν δμαδική συζήτηση, τήν δπευθυνότητα, τήν κρίση, τή φαντασίοα, τή λήψη συνετών άπο-

φάσεων.

Η ἐφημερίδα μπορεῖ νά χρησιμοποιηθεῖ μέ πολλούς τρόπους γιά τή διδασκαλία τοῦ μαθήματος τῆς κοινωνιολογίας. Ύλικό ἀπό τόν ήμερήσιο Τύπο μπορεῖ νά χρησιμεύσει ὡς ἐρέθισμα γιά τήν ἀνάπτυξη ή συζήτηση κάποιου θέματος, ώς δασικός κορμός γιά τή διδασκαλία ένός κεφαλαίου ή/καί θεματικής ένότητας, ως ἐργαλεῖο ἐλέγχου τοῦ βαθμοῦ ἀφομοίωσης κάποιου πεφαλαίου, πεφαλαίων παί θεματιπών ένοτήτων, ή ώς έργαλεῖο ἀνάπτυξης τῆς κριτικῆς ἱκανότητας τῶν μαθητῶν.

Η ἐφημερίδα μπορεῖ νά προσφέρει πανίσχυρα ἐρεθίσματα γιά τήν ἀνάπτυξη ἤ συζήτηση κάποιου θέματος. ᾿Αξίζει νά παραθέσει κανείς ἀποσπάσματα ἀπό κάποιο ἄρθρο γιά τή μά-

στιγα τῶν ναρχωτιχῶν:

Ένας νεχρός τήν ήμέρα... "Οτι καί πάλι οί σταυροφορίες μας μάταιες πήγαν. Ότι τόσος ντόρος ραδιοτηλεοπτικός, τόσα δημοσιεύματα καί διαφημιστικά σπότς, τόσες ἐκδηλώσεις, τόσες καμπάνες, τόσες ἐξαγγελίες ἁρμοδίων, τόσες «ἀστυνομικές ἐπιτυχίες», τόσες καταδικαστικές άποφάσεις, τέτοια κοσμοπλημμύρα εγκλείστων «γιά ύποθέσεις ναρχωτικών» στίς φυλακές της επικράτειας... δέν ἔφραξαν τόν σχοτεινό ἐκεῖνο δρόμο πού ὁδηγεῖ ἀπό τήν περιπέτεια της έξάρτησης στό τελεσίδικο τοῦ θανάτου, ένδς θανάτου φρικτοῦ καί μοναχικοῦ, μέσα στίς δρωμιές μιᾶς οἰκοδομῆς, στό παγκάκι μιᾶς ἄθλιας συνοικιακῆς πλατείας, στήν τουαλέτα μιᾶς προσφυγικής πα-

Τί είναι ναρχωτικά; Ποιές οἱ ἐπιπτώσεις τους στήν ὑγεία τοῦ άνθρώπου; Γιατί όδηγοῦνται οἱ ἄνθρωποι στή χρήση τοξικῶν οὐσιῶν; Ποιές θεωρητικές προσεγγίσεις ὑπάρχουν γιά νά ἐξηγήσουν τήν ἀποκλίνουσα συμπεριφορά; Ποιές ἀπ' αὐτές μποροῦν νά ἐξηγήσουν καλύτερα τό φαινόμενο τῆς τοξικομανίας; Ποιές δυνατότητες θεραπείας ὑπάρχουν; Ποιές στρατηγικές πρόληψης πρέπει νά ἐφαρμοστοῦν γιά τήν ἀντιμετώπιση τοῦ

προδλήματος;6

Ἡὲφημερίδα μπορεῖ νά χρησιμεύσει ὡς δασικός κορμός γιά τή διδασκαλία ἑνός κεφαλαίου ἤ/καί θεματικης ἑνότητας ἐφόσον, γιά παράδειγμα, χρησιμοποιοῦνται ἄρθρα πού παρουσιάζουν συνοπτικά τίς ἀπόψεις μεγάλων στοχαστῶν τῆς κοινωνιολογίας καί τή σχέση τους μέ σύγχρονα ζητήματα καί προδλήματα. Οἱ ἐφημερίδες δημοσιεύουν συχνά τέτοια ἄρθρα ὅπου ἀναλύονται οἱ δασικές θέσεις π.χ. τοῦ Μάρξ, τοῦ Βέμπερ, ἤ τοῦ Ντυρκέμ, καθώς καί ἡ σχέση τῶν ἀπόψεων τῶν στοχαστῶν αὐτῶν μέ τήν καθημερινή ζωή. ΤΟ διδάσκων πρέπει, δέδαια, στή περίπτωση αὐτή, ἐάν αὐτό ἀπαιτεῖται, νά κάνει τή σχετική σύνδεση ἤ καί συμπλήρωση μέ τήν ἀντίστοιχη ΰλη στό

σχολικό έγχειρίδιο.

Η ἐφημερίδα μπορεῖ νά χρησιμοποιηθεῖ ὡς ἐργαλεῖο ἐλέγχου τοῦ δαθμοῦ ἀφομοίωσης κάποιου κεφαλαίου καί θεματιαῶν ἐνοτήτων. Καί σ' αὐτή τήν περίπτωση εἶναι σημαντικό τά ἄρθρα πού ἐπιλέγονται νά εἶναι σύντομα καί περιεκτικά. Γιά παράδειγμα, σέ ἄρθρα πού δημοσιεύτημαν πρόσφατα στόν ήμερήσιο Τύπο ἀναφέρεται ὅτι τά μέσα μαζικῆς ἐνημέρωσης συντηροῦν τήν ἀνισότητα τῆς γυναίκας. Πῶς; Πόσο; Μέ ποιούς τρόπους; Γιατί; Ἐδῶ μπορεῖ νά ζητηθεῖ ἀπό τούς μαθητές νά ἀναφερθοῦν σέ συγκεκριμένες διαφημίσεις, κινηματογραφικές ταινίες ή ακόμα καί σέ τηλεοπτικές συζητήσεις στίς όποιες συμμετέχουν καί γυναίκες καί ν' αναλύσουν πως κατά τή γνώμη τους ύποδαθμίζεται ή θέση τῆς γυναίκας. Πόσο συχνά γίνεται αὐτό; Έχει κατά τή γνώμη τους ὑπάρξει δελτίωση όσον ἀφορᾶ τό θέμα τῆς παρουσίασης τῆς εἰκόνας τῆς γυναίκας τά τελευταῖα χρόνια; "Αν ναί, πόση; Ύπάρχει χῶρος γιά περισσότερη εὐαισθητοποίηση στό θέμα αὐτό;

"Όσον ἀφορᾶ στό γιατί τά μέσα μαζικῆς ἐνημέρωσης συντηροῦν τίς σεξουαλικές ἀνισότητες μπορεῖ νά ζητηθεῖ ἀπό τούς μαθητές νά συσχετίσουν τά συγκεκριμένα ἄρθρα ἀλλά καί τίς παρατηρήσεις πού μόλις ἔκαναν ἐπ' αὐτοῦ τοῦ θέματος μέ τά κεφάλαια τοῦ σχολικοῦ ἐγχειριδίου πού ἀσχολοῦνται μέ τόν ἐκκοινωνισμό τοῦ ἀτόμου, τίς κοινωνικές ἀνισότητες, τά μέσα μαζικῆς ἐνημέρωσης καί τήν κοινωνιολογική ἔρευνα.9

Ή ἐφημερίδα μπορεῖ ἐπίσης νά χρησιμοποιηθεῖ ὡς ἐργαλεῖο γιά τήν ἀνάπτυξη τῆς κριτικῆς ἱκανότητας τοῦ μαθητῆ. ᾿Αντιπροσωπευτική περίπτωση ἐδῶ ἀποτελεῖ ἡ ἀνάλυση στατιστικῶν στοιχείων καὶ ἰδιαίτερα αὐτῶν πού στηρίζονται στήν κοινή λογική καί ποῦ μπορεῖ λόγω παράδοσης ἤ συνηθειῶν παθητικῆς ἀποδοχῆς νά ἔχουν ἑδραιωθεῖ στό μυαλό τῶν μαθητῶν

ώς αναμφισδήτητες αλήθειες.

Γιά παράδειγμα, στατιστικός πίνακας πού δημοσιεύτηκε πρόσφατα στόν Τύπο επί συνόλου έρωτηθέντων 5.316 άτόμων καί στό ερώτημα «ή TV καταστρέφει τά παιδιά μας» οἱ ἀπαντήσεις ήταν: 35,8% «συμφωνῶ ἀπόλυτα», 21,5% «μᾶλλον συμφωνῶ», 26,5% «ἔτσι καί ἔτσι», 8,1% «μᾶλλον διαφωνῶ», 5,1% «διαφωνῶ ἀπόλυτα», 2,9% «δέν ξέρω-δέν ἀπαντῶ». Τά παραπάνω στατιστικά στοιχεῖα, ἔστω κι ἄν ἐκφράζουν τὰ ἀληθινά πιστεύω αὐτῶν πού ἀπαντοῦν, πρέπει νά γίνουν πιστευκά:

Τό σχολικό έγχειρίδιο προωθεῖ τήν ἄποψη ὅτι τά μέσα μαζικῆς ἐνημέρωσης ἐπηρεάζουν τόν ἄνθρωπο ὡς ἕνα δαθμό χωρίς ὅμως νά τεκμηριώνει ἐπαρκῶς τή θέση αὐτή. 11 Ἡ πρόκληση ἐδῶ γιά νά ἀξιολογηθοῦν τά παραπάνω στοιχεῖα εἶναι ἡ

χρησιμοποίηση καί ἄλλων κεφαλαίων τοῦ σχολικοῦ διδλίου, ἰδιαίτερα αὐτῶν περί ἐκκοινωνισμοῦ καί κοινωνικῆς ἀπόκλισης. Τοιός ὁ ρόλος τῆς οἰκογένειας; Τῶν συνομηλίκων; Τοῦ σχολείου; Τῆς θρησκείας; Τοῦ κράτους; Ποιός ἤποιοί ἀπό τούς παραπάνω φορεῖς ἐκκοινωνισμοῦ εἰναι πιό σημαντικοί ὅσον ἀφορᾶ ἐπιρροή στή διαμόρφωση τῆς προσωπικότητας τῶν παιδιῶν; Γιατί; Ποιές θεωρητικές προσεγγίσεις ὑπάρχουν γιά νά ἐξηγήσουν τήν ἀποκλίνουσα συμπεριφορά; Ποιά ἤποιές εἰναι περισσότερο πειστικές; Αὐτή τῆς ἀνομίας; Τοῦ διαφορικοῦ συγχρωτισμοῦ; Τῆς κοινωνικῆς διαντίδρασης; Γιατί; 13

συγχρωτισμοῦ; Τῆς κοινωνικῆς διαντίδρασης; Γιατί; 13 Τό ὅτι τό τελευταῖο σχολικό εγχειρίδιο κοινωνιολογίας ἐνθαρρύνει τή χρήση ύλικοῦ ἀπό τόν Τύπο είναι σημαντικό ἀλλά δέν άρχεῖ. Οἱ περισσότεροι, ἄν ὅχι ὅλοι, ἀπό τούς παραπάνω τρόπους χρησιμοποίησης τῆς ἐφημερίδας μποροῦν καί πρέπει στό μέλλον νά ἐνσωματωθοῦν στό σχολικό διδλίο. Κι αὐτό γιατί τό σχολικό διδλίο παίζει σημαντικό ρόλο στή καθοδήγηση τῆς διδασκαλίας: παρέχει πλαίσια γιά τό σχεδιασμό τῆς διδασκαλίας, έξοικονομεῖ χρόνο γιά τόν διδάσκοντα στήν άναζήτηση τοῦ εἴδους τῆς ὕλης ἀπό τόν ἡμερήσιο τύπο πού εἶναι κατάλληλη γιά τό συγκεκριμένο ἐπίπεδο τῶν μαθητῶν, παρέχει ἔτοιμο καί δοκιμασμένο ύλικό, 14 παγιώνει τή χρήση τῆς ἐφημερίδας στό μάθημα, τή φέρνει σέ κάθε σχολεῖο, ἀποτελεῖ μοχλό πίεσης γιά περισσότερη συχνή ἀνανέωση τῆς ὕλης τοῦ σχολιχοῦ διδλίου (ὑπάρχουν διδλία στά ὁποῖα ἡ ὕλη παραμένει ή ίδια γιά πολλά χρόνια), άλλά καί περισσότερο συχνής άναζήτησης ἀπό καθηγητές καί μαθητές νέας καί ἐπίκαιρης γνώσης.

Ή συστηματική χρησιμοποίηση τῆς ὕλης τῆς ἐφημερίδας εἴτε μέ πρωτοδουλία τῶν διδασκόντων εἴτε μέσω ἐγσωμάτωσής της στό σχολικό διδλίο σίγουρα δέν θά δρεῖ ἀδιάφορο τόν ἡμερήσιο Τύπο πού πάντα μόχθησε γιά μιά καλύτερη παιδεία. Σίγουρα ἡ ἐφημερίδα θά ἀπαντήσει, θά προσπαθήσει νά παράγει ἔργο πιό εὐέλικτο, πιό ἐλαστικό, πού νά προσαρμόζεται εὐκολότερα στίς ἀνάγκες τοῦ σχολείου. Καί σταδιακά ἡ ἐφημερίδα θά ἀφεληθεῖ κι αὐτή ἀπ' αὐτή τήν προσπάθεια, μιά καί θά δημιουργηθεῖ ἔνα κοινό περισσότερο ἐξοικειωμένο μέ τήν ὕλη της, περισσότερο ἱκανό νά τή μελετήσει καί νά ἐκτιμήσει τό ἔργο πού ἐπιτελεῖ καί μέ μεγαλύτερες ἀπαιτήσεις γιά τήν

ποιότητά της.

Oxford: Heinemann, 1995, σελ. 83.

3. *Ibid.*, σελ. 83.

4. *Ibid.*, σελ. 83.

6. Βλ. ἐπίσης Κεφ. 11 τοῦ σχολικοῦ διδλίου.

8. Ή Καθημερινή, 8-3-1998.

10. Ἡ Καθημερινή, 2-6-1996.

11. Βλ. σχολικό ἐγχειρίδιο, σελ. 82-3.

14. R. Gower et.al., op.cit., σελ. 77, 195-6.

N.X. Τάτσης, 'Η Διδασκαλία τῆς Κοινωνιολογικῆς Θεωρίας, 'Αθήνα: Gutenberg, 1986, σελ. 137.
 R. Gower, D. Phillips, S. Walters, Teaching Practice Handbook,

<sup>5.</sup> Π. Τσίμας, «Ένα θλιδερό ρεκόρ», Τά Νέα, 28-8-1995.

Συνήθως τέτοια ἄρθρα δημοσιεύονται στίς κυριακάτικες ἐκδόσεις τῶν ἐφημερίδων.

<sup>9.</sup> Βλ. Κεφ. 3, 7 καί 10 τοῦ σχολικοῦ διδλίου. Βλ. ἐπίσης Ε. Μανωλᾶς, «Ἡ Κοινωνιολογία καί ἡ θέση τῆς γυναίκας», Ἡ Καθημερινή, 28-3-1998.

<sup>12.</sup> Βλ. Κεφ. 7 και 11 τοῦ σχολικοῦ ἐγχειοιδίου.
13. βλ. ἐπίσης Ε. Μανωλᾶς, «Κοινωνιολογία καί Στατιστική», Ή Καθημερινή, 14-6-1996.

## ΑΛΗΘΕΙΑ "Η ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ; Μιά φιλοσοφική συζήτηση μέ πολιτικές προεκτάσεις\*

τῆς Βάσως Κιντῆ

Βάσω Κιντῆ: Στήν ἐργασία πού παρουσίασες τίς προάλλες μέ θέμα « Έλευθερία, δαναυσότητα καί άλήθεια: Ρόρτυ έναντίον "Οργουελ» κάνεις κριτική στό πῶς ὁ Ρόρτυ διαβάζει τό μυθιστόρημα τοῦ "Οργουελ, 1984. Κατά τόν Ρόρτυ, ὁ στόχος τοῦ "Οργουελ στό ἔργο αὐτό είναι νά καταδειχθεῖ ὅτι ἡ βαναυσότητα είναι τό χειρότερο πού μπορεί νά συμβεί στήν άνθρω-. πότητα. Μάλιστα στήν ανάλυση μιᾶς συγκεκριμένης σκηνής τοῦ ἔργου ὅπου ὁ Ο Μπράιαν, ἐκπρόσωπος τοῦ Κόμματος. έπιχειρεῖ νά ἐξαναγκάσει τόν Οὐίνστον νά πιστέψει ὅτι 2+2=5 αντί τοῦ 2+2=4, ὁ Ρόρτυ ἰσχυρίζεται ὅτι τό τρομακτιό σ' αὐτήν τήν περίπτωση είναι ή στέρηση από τόν Οὐίνστον τῆς έλευθερίας νά πιστεύει αὐτό πού θέλει νά πιστεύει. Ἐσύ ἀντίθετα στό κείμενό σου ὑποστηρίζεις ὅτι ὁ "Οργουελ στή σκηνή αὐτή ὑπογραμμίζει τή σημασία πού ἔχει γιά κάθε όλοκληρωτικό καθεστώς ή καταστροφή τῆς ἔννοιας τῆς ἀντικειμενικῆς ἀλήθειας. Τό τρομακτικό, κατά τόν "Οργουελ, δέν είναι ή στέρηση τῆς έλευθερίας ἐπί ποινῆ δασανισμοῦ ἀλλά ἡ ἐξάλειψη κάθε κριτηρίου ελέγχου τῶν ὁποιωνδήποτε ἰσχυρισμῶν. "Αν τό μέτρο τῆς ἀνταπόκρισης μέ τήν πραγματικότητα ἀγνοηθεῖ, τότε τό μόνο χριτήριο ὀρθότητας πού ἀπομένει είναι αὐτό πού παρέχεται ἀπό τό όλοκληρωτικό καθεστώς. Θά ἤθελες νά ἐξηγὴσεις γιατί ή καταστροφή τῆς ἔννοιας τῆς ἀντικειμενικῆς ἀλήθειας είναι τόσο σημαντική καί τρομακτική;

Τζέιμς Κόναντ: Ὁ Ρόρτυ ὑποστηρίζει ὅτι ἡ ἀλήθεια δέν ἔχει σημασία. Αὐτό πού ἔχει σημασία γι' αὐτόν είναι ή δαναυσότητα καί ή έλευθερία. 'Αντίθετα ό "Οργουελ ἰσχυρίζεται ὅτι δρίσκει πολύ πιό τρομακτικό ἀκόμα καί ἀπό τά δασανιστήρια ή τίς ωμότητες την έξάλειψη της ἔννοιας της ἀντικειμενικῆς ἀλήθειας. Ἐγώ προσωπικά δέν θά ἤθελα νά ἐπιλέξω μεταξύ τῶν δύο θέσεων ἔτσι ὅπως ἔχουν τεθεῖ. Πιστεύω ὅτι καί κατά τόν "Οργουελ δ άποτροπιασμός γιά τή δαναυσότητα, ή έλευθερία καί ή άλήθεια είναι άξίες πού προϋποθέτουν ή μιά τήν άλλη. Δέν μπορεῖς νά ὑπερασπίζεσαι τή μιά ἀποκλείοντας τίς άλλες ή ἀκόμα ἐν ἀντιθέσει πρός τίς άλλες. Ὁ "Οργουελ, αντίθετα μέ τόν Ρόρτυ, δέ λέει πουθενά ὅτι ἡ δαναυσότητα δέν ἔχει σημασία. Ὁ "Οργουελ ἐνδιαφέρεται ἐξαιρετικά γιά

τή βαναυσότητα. Αὐτό πού λέει εἶναι ὅτι ἄν ἐπιτρέψουμε νά σχηματισθεί ένας κόσμος στόν όποιο οί ἄνθρωποι δέν θά ένδιαφέρονται καί δέν θά σέδονται κατά κάποιο τρόπο τήν άλήθεια, δέν θά ἔχουν τά μέσα νά τήν διαπιστώνουν, δέν θά καθιστοῦν ἀλλήλους ὑπόλογους γιά τό κατά πόσον λένε τήν ἀλήθεια, τότε θά ἔχουμε ἕναν κόσμο στόν ὁποῖο θά ὑπάρχει τρομερή δαναυσότητα καί δέν θά μπορούμε να κάνουμε τίποτε γιά νά τήν ἀποτρέψουμε. "Αν ὁ σεδασμός γιά τήν ἀλήθεια έξασθενήσει, ἄν οἱ πολιτικές θεσμικές καί ἡθικές μορφές δράσης οί ὁποῖες συνιστοῦν τίς προϋποθέσεις γιά τή δυνατότητα νά ύπολογίζεται ή άλήθεια έξαφανισθούν, τότε ή δαναυσότητα θά προκύψει ἀναπόφευκτα. "Αν ἔχουμε ἕναν κόσμο στόν δποῖο ὑπάρχει σεδασμός τῆς ἀλήθειας καί συγχρόνως δαναυσότητα, τότε έχουμε τόν τρόπο νά διαπιστώσουμε τή βαναυσότητα, νά πουμε ποιός είναι υπεύθυνος γι' αὐτήν, νά καταστήσουμε υπόλογους τούς υπεύθυνους, νά τούς φέρουμε ἐνώπιον τῆς δικαιοσύνης καί νά τήν ἐξαλείψουμε. Σύμφωνα λοιπόν μέ τόν "Οργουελ, ή δημιουργία καί ή διατήρηση τῶν θεσμῶν καί τῶν πρακτικῶν πού ἐπιτρέπουν τόν σεδασμό τῆς ἀλήθειας είναι ή συνθήκη γιά τή δυνατότητα νά έξαλειφθεῖ ή δαναυσότητα.

Πάντα μέ ἐντυπωσίαζε ἡ وήση τοῦ Τσώρτσιλ πού ἔλεγε ὅτι μέτρο τοῦ πολιτισμοῦ μιᾶς κοινωνίας εἶναι τό πῶς μεταχειρίζεται ὅσους παρανομοῦν. Ὅταν σέβεται τήν ἀξιοπρέπειά τους, ὅταν δέν ὑπάρχει αὐθαιρεσία στήν ἀπόδοση δικαιοσύνης, ὅταν ή ποινή είναι ἀνάλογη τοῦ ἀδικήματος, ὅταν τό κράτος δέν ἐπιδίδεται σέ βασανισμούς ἐπιδειχνύοντας τήν ἰσχύ του, τότε σ' ένα τέτοιο κράτος στό δποῖο ἀπουσιάζει ή βαναυσότητα ύπάρχει σεδασμός στή δικαιοσύνη καί στούς θεσμούς της, πού σημαίνει ὅτι ὑπάρχει σεδασμός γιά τό ποιός ἔκανε τί, ποιός είναι πράγματι ὑπεύθυνος, ποιές ἦταν οἱ περιστάσεις, τί πράγματι συνέδη, ὑπάρχει δηλαδή σεδασμός γιά τήν ἀλήθεια. Χρειάζεσαι τήν άλήθεια γιά νά έχει δικαιοσύνη καί χρειάζεσαι δικαιοσύνη γιά τή συστηματική μείωση τῆς δαναυσότητας στήν κοινωνία. Δέν είναι άρκετό νά έχει άπλως τό αἴσθημα «δέν θέλω νά πληγώσω κανένα», «ή δαναυσότητα είναι κακό πράγμα», γιά νά μειώσεις τή δαναυσότητα. Δέν μπορεῖς κάν νά ἔχεις αὐτό τό αἴσθημα χωρίς αὐτές τίς εὐρύτερες δομές.

Τό ἔργο «1984» μᾶς δείχνει ὡς νοητικό πείραμα τήν ἀλληλεξάρτηση αὐτῶν τῶν ἀξιῶν. Παρά τήν ἔμφαση πού δίνει ὁ "Οργουελ στήν άλήθεια πιστεύω ὅτι στό ἔργο του δέν διατυπώνει μιά φιλοσοφική θέση ὅτι αὐτή ἡ ἀξία εἶναι σπουδαιότερη ἀπό

<sup>\*</sup> Συζήτηση τῆς Β. Κιντῆ, 'Αριστείδη Μπαλτᾶ καί τοῦ ἀμερικάνοῦ φιλοσόφου Τζέιμς Κόναντ, μέ βάση τή διάλεξη τοῦ τελευταίου στίς 14.5.99 στό Πολυτεχνεῖο, μέ θέμα «Ἐλευθερία, δαναυσότητα καί ἀλήθεια: Ρόρτυ ἐναντίον "Οργουελ».



τήν ἄλλη ἀλλά δείχνει πώς αὐτές οἱ ἀξίες συνδέονται. Ἡ ἱκανότητα ἑνός κράτους νά περιορίζει τίς ἐλευθερίες, νά ἐπιδίδεται σέ δάναυσες πράξεις, νά χαλιναγωγεῖ καί νά ἐλέγχει τίς πεποιθήσεις τῶν πολιτῶν, ὅλα αὐτά πᾶνε μαζί.

Βάσω Κιντη: Σκέφτομαι ότι ἄν λείψουν οἱ θεσμοί καί οἱ πρακτικές πού καθιστοῦν δυνατό τόν σεδασμό τῆς ἀλήθειας καί ἐπιτρέπουν ἔτσι τήν ἐξάλειψη τῆς δαναυσότητας, τότε ὁ ἄνθρωπος ἀντιμετωπίζεται ὡς δέσμιος, ὡς μέρος τῆς φύσης ὑπό τό κράτος μόνον τοῦ πόνου καί τῆς ἡδονῆς, ἐνῶ ὅταν αὐτοί οἱ θεσμοί διατηροῦνται καί ὑπάρχει σεδασμός γιά τήν ἀλήθεια δρισκόμαστε ἐντός ἑνός χώρου κοινωνικοῦ.

Τζέιμς Κόναντ: Ύπάρχει ή τάση νά θεωροῦνται ὁ σεβασμός τῆς ἀλήθειας, ἡ ὑπεράσπιση συγκεκριμένων ἐλευθεριῶν, ἡ πρόληψη τῆς βαναυσότητας, ὡς χαρακτηριστικά που εἰναι μεταξύ τους ἀνεξάρτητα καί ἀνεξάρτητα τοῦ συγκεκριμένου τύπου τῆς κοινωνίας. Τό πρῶτο λέμε ἀφορᾶ τήν γνωσιολογία, ἔναν κλάδο τῆς φιλοσοφίας, τά δύο ἄλλα τήν πολιτική φιλοσοφία, ἤ μᾶλλον τήν πολιτική, ὁπότε θεωροῦνται μεταξύ τους ἀνεξάρτητα. "Όχι μόνο αὐτό. "Ο Ρόρτυ θεωρεῖ ὅτι τό πρῶτο, ὁ σεβασμός γιά τήν ἀλήθεια εἰναι κάτι ἐξαιρετικά ὑπερτιμημένο καί πρέπει νά ἐγκαταλειφθεῖ ὅστε νά ἀσχοληθοῦμε μέ τά ὑπόλοιπα. Έγώ δέν ὑποστηρίζω ἀπλῶς ὅτι πρέπει νά ἐνδιαφε-

ρόμαστε καί γιά τήν ἀλήθεια καί γιά τήν ἐξάλειψη τῆς δαναυσότητας καί τήν προάσπιση τῆς ἐλευθερίας. Λέω ὅτι δέν είναι δυνατόν νά παραμελεῖς τό ἕνα καί νά διατηρεῖς τά ἄλλα δύο. Θά ἔλεγα δέ ὅτι αὐτή ἡ ἐξειδίχευση, «αὐτό ἀνήχει στή γνωσιολογία, αὐτό στήν πολιτική φιλοσοφία, αὐτό στήν πολιτική», μᾶς κάνει νά χάνουμε ἀπό μπροστά μας τήν ενότητα τῆς φιλοσοφίας γιά τήν δποία μιλούσαν δ Πλάτων καί δ' Αριστοτέλης. Θά ήταν πιστεύω εὔστοχο ἐδῶ νά ὑπενθυμίσουμε τήν πλατωνική θέση περί ταυτότητας τοῦ ἀληθοῦς καί τοῦ ἀγαθοῦ. Δέν θέλω νά πῶ ὅτι ἄν δέν ὑπολογίζουμε τήν ἀλήθεια οἱ συνέπειες γιά τήν κοινωνία θά εἶναι κακές. Θέλω νά ὑποστηρίξω κάτι Ισχυρότερο. "Οτι μιά κοινωνία πού σέβεται τήν άξιοπρέπεια τῶν ἀτόμων, σέβεται δηλαδή τίς ἐλευθερίες τους καί ἐνδιαφέρεται γιά τό εὖ ζῆν τους, πράγμα πού ἀποτελεῖ ὅρο γιά τήν έξάλειψη τῆς δαναυσότητας, μιά τέτοια κοινωνία είναι δυνατή μόνον ὅταν ὑπάρχουν ἐκεῖνες οἱ πρακτικές στίς ὁποῖες τά μέλη της λογοδοτοῦν μεταξύ τους γιά τό τί σκέφτονται, τί λένε, τί κάνουν πράγμα πού είναι ή δάση τῆς ἔννοιας τῆς ἀλήθειας.

Ένας ἄλλος τρόπος νά θέσουμε τό ζήτημα ἐδῶ στήν πόλη τῶν ᾿Αθηνῶν εἰναι νά ἀναρωτηθοῦμε ἄν ἡ γένεση τῆς φιλοσοφίας τοῦ Πλάτωνα καί τοῦ ᾿Αριστοτέλη, ἡ γένεση τῆς ἐπιστήμης καί ἡ γένεση τῶν θεσμῶν τῆς δημοκρατίας στόν ἴδιο τόπο, στήν Ἑλλάδα, εἰναι ἀπλῶς μιᾶς εὐτυχῆς συγκυρία; Δέν νομίζω. Καί τά τρία αὐτά πράγματα εἰναι ὄψεις αὐτοῦ πού ἀξιο-

λογεῖται ὡς σημαντικό σέ μιά μόνη, ἐνιαία κοινωνία. Ὁ Ρόρτυ πιστεύω θά ἔλεγε, ἄν ἀσχολιόταν μέ τήν ἀρχαία ᾿Αθήνα, ὅτι ἡ γένεση τῆς δημοκρατίας ἦταν κάτι θαυμάσιο ἀλλά ἡ φιλοσοφία τοῦ Πλάτωνα καί τοῦ ᾿Αριστοτέλη, μέ τήν ἔμφαση πού ἔδινε στήν ἀλήθεια, ἦταν χάσιμο χρόνου, ἄν δέν ἦταν κάτι κακό.

Αριστείδης Μπαλτᾶς: Θά ἤθελα νά θέσω ἕνα διπλό ἐρώτημα: τό ενα είναι περισσότερο πρακτικό, καθημερινό, τό άλλο περισσότερο άφηρημένο καί θεωρητικό. Ύπάρχει μιά μεγάλη συζήτηση στίς ΗΠΑ στήν δποία συμμετέχει καί δ Ρόρτυ γιά τήν πολιτικη τῆς ταυτότητας σέ ἀντιπαράθεση μέ τίς λεγόμενες μεγάλες ἀφηγήσεις οἱ ὁποῖες ἔχουν ἤδη ὑπονομευθεῖ. Ἡ άκαδημαϊκή κοινότητα στήν 'Αμερική άντιπαραβάλλει τά δύο ζητήματα. "Αν συνδέσουμε ἀπό τή μιά μεριά τίς μεγάλες ἀφηγήσεις μέ μιά θεωρία γιά τήν ποινωνία παί τό ενδιαφέρον γιά τήν ἀλήθεια, καί ἀπό τήν ἄλλη τήν πολιτική τῆς ταυτότητας μέ τό δικαίωμα στήν αὐτοέκφραση καί γενικά στήν ἐλεύθερη ἔκφραση τότε ἔχουμε τό προηγούμενο πρόβλημα πού συζητήσαμε, τῆς διάκρισης καί ἀπομόνωσης τῶν ἀξιῶν, νά ἐφαρμόζεται σέ μιά συγκεκριμένη κατάσταση. Θά ήθελα τό σχόλιό σου. Ήπιό θεωρητική πλευρά αὐτοῦ τοῦ θέματος είναι ή έξῆς: "Αν μιλᾶς γιά ἀλήθεια, δρίσκεσαι ὑπό τήν ἀλήθεια. Δεσμεύεσαι ἀπό αὐτήν. Δέν ἔχεις τό δικαίωμα νά πεῖς 2+2=5. Εἰσαι ύποχρεωμένος ἔναντι τῆς ἀλήθειας νά πεῖς 2+2=4. ᾿Από τήν άλλη μεριά είναι ή έλευθερία τῆς ἔκφρασης. Γιατί νά είναι ὅμως κανείς δέσμιος τῆς φυλακῆς τῆς γλώσσας, τῆς φυλακῆς τῆς ἐπιστήμης; Ἡ ἀντιπαλότητα μεταξύ ἀλήθειας καί ἐλευθερίας έκτείνεται ἀπό τήν πρακτική τῆς πολιτικῆς μέχρι τό χῶρο τῆς θεωρίας.

Τζέιμς Κόναντ: Θ' ἀρχίσω ἀπό τό δεύτερο. Νομίζω ὅτι εὔπολα περιπίπτουμε σέ σύγχυση ὅταν μιλᾶμε γιά ἐλευθερία. Βλέπουμε τήν ἐλευθερία ὡς τήν ἰκανότητα νά ἀσκοῦμε τή θέλησή μας. Καί θέλουμε αὐτή νά εἰναι ἡ μεγαλύτερη δυνατή. Αὐτό πού συμβαίνει ὅμως εἰναι ὅτι θέλοντας ὅλο καί περισσότερη ἐλευθερία φθάνουμε στό σημεῖο νά διαβρώνουμε τίς συνθῆκες οἱ ὁποῖες καθιστοῦν τήν ἐλευθερία δυνατή. Μοῦ θυμίζει τό παραμύθι τῶν ἀδελφῶν Γκρίμ μέ τή γυναίκα τοῦ ψαρᾶ. Ἱκανοποιοῦσαν διαρκῶς ὅλο καί μεγαλύτερες ἐπιθυμίες της ισπου ἔφθασε νά ζητήσει νά ἐξαρτῶνται ἀπό τή θέλησή της ὁ ἡλιος καί τό φεγγάρι, ὁπότε δρέθηκε στήν ἀρχική της θέση στήν καλύδα της χωρίς τίποτε ἀπολύτως. Ἔχασε δηλαδή κι αὐτά πού εἰχε κερδίσει γιατί ζήτησε πράγματα ὑπερδολικά, πράγματα πού δέν εἰχε νόημα νά ἐπιθυμεῖ. Εἰναι ἕνα πολύ βαθύ φιλοσοφικά παραμύθι.

Στήν παράδοση τῆς φιλοσοφίας τό θέμα αὐτό ἀναχύπτει στίς μεσαιωνικές αυζητήσεις περί ἐλευθερίας τοῦ Θεοῦ. Ἡταν πολύ σημαντικό ὁ Θεός νά εἰναι Παντοδύναμος. ᾿Αλλά τότε προέκυψε τό ἐρώτημα: τί σημαίνει αὐτό; Μπορεῖ ὁ Θεός νά πάει πίσω στό χρόνο; Μπορεῖ ὁ Θεός νά κάνει τό 2+2 νά εἰναι ἴσο μέ τό 5, ὅπως στό μυθιστόρημα τοῦ "Οργουελ; Μπορεῖ ὁ Θεός νά καταστήσει τίς ἀντιφατικές προτάσεις ἀληθεῖς; Ύπηξαν κάποιοι πού ἀπάντησαν ναί. Γιατί ἄν δέν μπορεῖ νά κάνει αὐτά τά πράγματα τότε ὑπάρχει κάτι πού ὁ Θεός δέν μπορεῖ νά κάνει. Κι αὐτό θά ἡταν ἀσεδές, θά ἀποτελοῦσε ἄρνηση τῆς Παντοδυναμίας του. 'Ο Ντεκάρτ ἡταν αὐτός πού ὁποστήριξε αὐτή τή θέση πιό συστηματικά. Ἡταν αὐτός πού διέκρινε μεταξύ ἀπείρου καί πεπερασμένου. 'Ο Θεός εἶναι ἄ

πειρος καί τό πνεῦμα μας πεπερασμένο όπότε δέν μποροῦμε νά συλλάδουμε τήν οὐσία τοῦ Θεοῦ. Μποροῦμε νά δοῦμε τήν άπειρία του ώς τήν ἄρση τῆς δικῆς μας περατότητας ἀλλά δέν μπορούμε νά τήν κατανοήσουμε ώς τέτοια. Μέ τόν Λάιμπνιτς καί τόν Κάντ ἔχουμε τήν κριτική αὐτῆς τῆς παράδοσης στήν σκέψη, κριτική ή οποία συντελεῖ στήν ἀποσαφήνιση τῆς σύγχρονης φιλελεύθερης ἀντίληψης περί ἐλευθερίας. Ὁ Λάιμπνιτς λέει ὅτι πρέπει νά διαχωρίσουμε μεταξύ τῆς βούλησης τοῦ Θεοῦ καί τῆς διάνοιας τοῦ Θεοῦ. "Αν ὁ Θεός δέν ξέρει τί θέλει καί δέν μπορεῖ νά σχηματίσει καί καμιά ἔννοια τοῦ τί θέλει τότε δέν μπορεῖ καί νά κάνει τίποτε. Αὐτό σημαίνει ὅτι δέν είναι ἐλεύθερος. Γιά νά μπορεῖ νά σκεφθεῖ, γιά νά μπορεῖ νά διαμορφώσει τί θέλει πρέπει νά ἔχει διάνοια, νά μπορεῖ νά διακρίνει τό καλό ἀπό τό κακό. Ὁ Λάιμπνιτς, χτίζοντας πάνω στή σκέψη προηγούμενων διανοητῶν ὅπως ὁ Θωμᾶς ᾿Ακινάτης, ὑποστήριξε ὅτι ἡ ἰδέα ὅτι τό 2+2 μπορεῖ νά κάνει 5 ἤ μιά άντίφαση νά είναι άληθης δέν έχει κάν νόημα. Δέν άρνεῖσαι στό Θεό τήν παντοδυναμία. Δέν ὑπάρχει αὐτό πού δέν μπορεῖ νά κάνει. Ἡ ἐλεύθερη δούληση στηρίζεται στή νόηση. Ἡ συνθήκη γιά νά είναι κανείς έλεύθερος είναι νά καταλαδαίνει τί είναι τό ἕνα καί τί είναι τό ἄλλο. Τότε μόνο μπορεῖ νά ἀσκήσει κανείς τή δούλησή του. "Αν προσπαθήσεις νά φτιάξεις ἕνα χῶρο δ δποῖος νά είναι τόσο ἀχανής, ὥστε τίποτε ἐχεῖ νά μήν είναι άληθές ή ψευδές, νά ἔχει ή νά μήν ἔχει νόημα, τότε καταλήγεις νά μήν μπορεῖς νά κάνεις τίποτε. Γιά νά γυρίσω στήν ἐρώτησή σου, νομίζω ὅτι αὐτές οἱ σύγχρονες ἰδέες περί φυλακῆς τῆς γλώσσας κλπ., δέν είναι παρά ἐκδοχές τοῦ νεο-καρτεσιανισμοῦ. Τό αἴσθημα ὅτι εἶναι κανείς δέσμιος, ἐγκλωδισμένος μέσα σέ όρια στηρίζεται σέ μιά συγκεκριμένη φιλοσοφική εἰκόνα. "Ομως, ή ἀναγνώριση ὅτι ἡ σκέψη καί ἡ δράση προϋποθέτουν τή γλώσσα δέν σημαίνει ὅτι εἴμαστε καταναγκασμένοι καί δέσμιοι άλλά ἀντίθετα ὅτι αὐτή ἡ συνθήχη μᾶς παρέχει τίς δυνατότητες δράσης. Αὐτό δέν σημαίνει δεδαίως ὅτι δέν ὑπάρχουν συγχύσεις οἱ ὁποῖες συνδέονται μέ τή γλώσσα. Σημαίνει ὅτι πρέπει νά ἐπαγρυπνοῦμε, νά γίνουμε κύριοι τοῦ ἐργαλείου τῆς γλώσσας, τῆς γλώσσας πού μπορεῖ νά μᾶς δίνει δύναμη καί ή δποία ως τέτοια δέν μᾶς αίχμαλωτίζει. Κι αὐτή ή συζήτηση συνδέεται, ὅπως είπες, μέ τό διάλογο πού διεξάγεται τώρα στή σύγχρονη φιλοσοφία. Ύπάρχει μία σύγχυση σ' αὐτό τόν διάλογο μεταξύ τῶν λεγόμενων Κοινοτιστῶν καί τῶν Ρωλσιανῶν. Στήνεται μιά ἀντιπαλότητα ἐχεῖ πού δέν ὑπάρχει. Ἐάν σταθεοά προσπαθεῖς νά μεγιστοποιήσεις τήν ἱκανότητά σου νά ἐκφράζεσαι θά καταλήξεις προοδευτικά νά ὑπονομεύσεις τήν ίκανότητά σου νά ἐκφράζεσαι. Ὁ ἴδιος ὁ Ρώλς εἶναι σαφής ώς πρός αὐτό ἀλλά ἡ καρικατούρα πού σχηματίζεται γιά τό ἔργο του όδηγεῖ σέ συγχύσεις. Ὁ Ρώλς προσπαθεῖ νά διατυπώσει τίς συνθηκες δυνατότητας γιά ἕνα δίκαιο κράτος οἱ δποῖες, ὅπως οἱ νόμοι τῆς λογικῆς καί τά μαθηματικά τοῦ Λάιμπνιτς, δέν ἀποκλείουν καμία μορφή σκέψης ἀλλά καθιστοῦν τή σκέψη δυνατή, ἐπιτρέπουν στήν ἐλευθερία νά ἀναπτυχθεῖ έντός τῆς κοινωνίας.

Όλόγος πού ἐπέλεξα μιά τόσο μεγαλεπήδολη ἀναλογία μεταξύ τοῦ μεσαιωνικοῦ διαλόγου περί ἐλευθερίας τοῦ Θεοῦ καί τοῦ σύγχρονου διαλόγου περί πολιτικῆς ἐλευθερίας εἶναι γιατί δείχνει τή διαπλοκή μεταξύ ζητημάτων γνωσιολογικῶν, ὅπως ἡ γνώση καί ἡ ἀλήθεια, καί ζητημάτων πολιτικῶν ὅπως ἡ ἐλευθερία. Καί δέν εἶναι μόνο ὅτι εἶναι φιλοσοφικά συγκεχυμένο καί φιλοσοφικά ἄγονο νά ἀπομονώνεται ἡ ἐλευθερία ἀ-

πό ἄλλες ἀξίες ὥστε νά ἀναζητοῦμε ὅλο καί περισσότερη ἀλλά καί πολιτικά δέν μπορεῖ κάτι τέτοιο νά ὑλοποιηθεῖ, ὄχι γιατί εἶναι πρακτικά δύσκολο ἀλλά γιατί εἶναι παντελῶς συγκεχυμένο.

**Βάσω Κιντῆ:** 'Αφοῦ θίξαμε τό ζήτημα τῆς γλώσσας θά ἦταν ἴσως σκόπιμο τώρα νά ἀναφερθοῦμε καί στήν Newspeak, τή νέα γλώσσα πού ἐπιχειρεῖ νά ἐπιδάλλει τό Κόμμα στό «1984», θέμα τό ὁποῖο συζήτησες στό κείμενό σου. Γιατί μπορεῖ νά εἰναι τρομακτικό νά εἰσάγεται ἕνα νέο λεξιλόγιο;

Τζέιμς Κόναντ: Ὁ Ρόρτυ θεωρεῖ ὅτι, ὡς ζήτημα ἀρχῆς, εἶναι πάντοτε καλό νά ἔχουμε ἕνα νέο λεξιλόγιο γιατί αὐτό μᾶς παρέχει νέες ἐναλλακτικές δυνατότητες νά βλέπουμε τόν κόσμο. "Ομως, τό κατά πόσον τά λεξιλόγια είναι καλά ή κακά έξαςτᾶται ἀπό τό τί μᾶς ἐπιτρέπουν νά κάνουμε, ἀπό τό τί καθιστοῦν δυνατό. "Αν αὐτή δέν είναι μιά πραγματική θέση δέν ξέρω τί μπορεῖ νά είναι. Ἡ φοδία τοῦ Ρόρτυ γιά τή μεταφυσική καί τή γνωσιολογία τόν κάνει νά μήν δλέπει οὔτε τόν πραγματισμό πού θά ἔπρεπε νά τόν ἀπασχολεῖ. Αὐτό πού νομίζω ότι συμβαίνει είναι ότι χάρις στή δουλειά κάποιων σημαντικῶν διανοητῶν, ὅπως ὁ Τόμας Κούν, ὁ ὁποῖος ἄσκησε μεγάλη ἐπίδραση στόν Ρόρτυ, ὑπάρχει ἡ τάση νά ἑστιάζουμε στίς ἐπαναστατικές στιγμές τῆς ἱστορίας τῆς ἐπιστήμης καί νά διαπιστώνουμε έχει ότι δρισμένες χαινοτιμίες συμβαδίζουν μέ ριζική άλλαγή τοῦ λεξιλογίου. Πράγματι, δρισμένες καινοτομίες συμβαδίζουν μέ ριζική άλλαγή τοῦ λεξιλογίου. Πράγματι, δρισμένες άλλαγές στόν πνευματικό χῶρο εἶναι δυνατές μόνο αν συντελεστεῖ καί αλλαγή στόν τρόπο πού μιλαμε. 'Ωστόσο, αὐτό πού γίνεται στή συνέχεια είναι νά θεωρεῖται ὅτι οἱ ἀλλαγές αὐτές δέν ἔχουν καθόλου κόστος. Ὁ Ρόρτυ θέλει νά μᾶς δάλει ν' ἀρχίσουμε νά μιλᾶμε μέ νέους τρόπους αὐτή τή στιγμή, χωρίς τά έχατό χρόνια ίδρώτα πού μεσολάδησαν γιά νά γίνει ή ἐπανάσταση στήν ἱστορία τῆς χημείας μέ τόν Λαδουαζιέ, ἤ στήν ἱστορία τῆς φυσικῆς ὥστε νά ἐγκαταλειφθεῖ τό παλιό λεξιλόγιο καί νά υίοθετηθεῖ ἕνα νέο τό ὁποῖο, κι αὐτό εἶναι σημαντικό, διατηροῦσε πολλά ἀπό τά παλιά τά ὁποῖα εἶχαν θεωρηθεῖ ὅτι εἶχαν ἀξία. Μάλιστα ἀναγνωρίζουμε αὐτό πού πρέπει νά ἐγκαταλείψουμε καί τό λόγο γιά τόν ὁποῖο πρέπει νά τό ἐγκαταλείψουμε μόνο ὑπό τό φῶς τοῦ παλιοῦ λεξιλογίου. Δέν ἔχει κανένα νόημα νά ποῦμε ξαφνικά, ἄς ἐγκαταλείψουμε τόν παλιό τρόπο δμιλίας. Δέν ἀρχίζουμε νά μιλᾶμε μέ ὄρους νευτώνειας φυσικής πρίν ἔχουμε τήν νευτώνεια φυσική. Ο Ρόρτυ παίρνει τήν ίδέα τῆς ἀντικατάστασης τοῦ λεξιλογίου ἀπό τόν Κούν, τήν χρησιμοποιεῖ γιά νά λύσει φιλοσοφικά προδλήματα καί τήν ἐφαρμόζει σέ ἱστορικό κενό. Ἡ εἰρωνεία εἶναι ὅτι ὁ Ρόρτυ θεωρεῖ τόν ἑαυτό του ἱστορικιστή ἐνῶ ὁ ἱστορικισμός του είναι πολύ νερωμένος. Αὐτό πού θέλει νά κάνει δ Ρόρτυ είναι νομίζω τό έξῆς: λέει, ποιά θέματα μᾶς δημιουργοῦν πρόβλημα στή φιλοσοφία; Ἡ ἀλήθεια, ἡ πραγματικότητα, τί είναι ἕνα γεγονός, ἡ ἔννοια τῆς ἀναπαράστασης; "Ας πάψουμε νά μιλᾶμε γι' αὐτά! "Ας ἀπαλλαγοῦμε ἀπό τό λεξιλόγιο τῆς ἀναπαράστασης, τοῦ γεγονότος, τῆς ἀλήθειας τῆς πραγματικότητας καί τότε τά προβλήματα θά έξαφανιστοῦν ὅπως έξαφανίστηκαν τά προδλήματα πού συνδέονταν μέ τήν ἔννοια τοῦ φλογιστοῦ στή χημεία. Ὁ Ρόρτυ νομίζει ὅτι αὐτό τό λεξιλόγιο υπάρχει γιά νά μᾶς δημιουργεῖ προβλήματα. "Όμως ή γλώσσα ἀναπτύσσεται χιλιάδες χρόνια γιά νά ἀνταποκριθεῖ στούς σκοπούς πού θέτουμε. Καί θά ήταν καταστροφική ή ἰσχύς πού θά εἰχαν οἱ φιλόσοφοι ἄν τούς ἐπιτρέπαμε νά δρίζουν ποιές λέξεις πρέπει νά χρησιμοποιοῦμε καί ποιές νά ἀπορρίπτουμε γιατί αὐτές μᾶς δημιουργοῦν προβλήματα φιλοσοφικά. Θά μᾶς στεροῦσαν τήν δυνατότητα νά ποῦμε πράγματα πού θεωροῦμε σημαντικά μόνο καί μόνο ἐπειδή αὐτοί ὅταν στοχάζονται σιλοσοφικά γι' αὐτές τίς ἔννοιες δέν μποροῦν νά σχηματίσουν μιά σαφή εἰκόνα γιά τό τί περιλαμβάνει

ή χρήση αὐτῶν τῶν ἐννοιῶν.

Ο "Οργουελ, γιά νά ἐπανέλθω στό κείμενό μου, θέλει νά χρησιμοποιεί όλες ἐκείνες τίς λέξεις πού ὁ Ρόρτυ ἔχει μαρκάρει πρός ἀπάλειψη στή φιλοσοφική του οὐτοπία. Ὁ "Οργουελ έπιμένει σ' αὐτές τίς λέξεις γιατί θεωρεῖ ὅτι τοῦ εἶναι ἀπαραίτητες γιά νά ἐκφράσει αὐτό πού εἶναι πολιτικά σημαντικό καί κατά εἰρωνικό τρόπο εἶναι σημαντικό καί γιά τόν Ρόρτυ. Στήν είκόνα τῆς δυστοπίας (κατ' ἀντιδιαστολή πρός τήν εὐτοπία, οὐτοπία) πού σχηματίζει ὁ "Οργουελ μέ τά νοητικά πειράματα τῆς Newspeak στό «1984», τό κόμμα ἐπιχειρεῖ διαρκῶς νά ἐλέγξει τό λεξιλόγιο. Καί τό χαρακτηριστικό τῶν λεξικῶν πού διαρχῶς εἰσάγει εἶναι ὅτι αὐτά εἶναι ὅλο καί μικρότερα. Οἱ ἔννοιες περιορίζονται συνεχῶς καί εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι αὐτό τό όλοκληρωτικό καθεστώς ἀπαλείφει αὐτές ἀκριδῶς τίς λέξεις πού θέλει νά ἀποφύγει ὁ Ρόρτυ ἐπειδή ἀκριδῶς προκαλοῦν φιλοσοφική σύγχυση. Αὐτό πού μπορεῖς νά σκεφθεῖς ἐξαρτᾶται ἀπό αὐτό πού μπορεῖς νά πεῖς καί αὐτό πού μπορεῖς

νά πεῖς ἀπό τίς ἔννοιες πού ἔχεις καί τίς λέξεις.

Μποροῦμε νά συνδέσουμε τώρα τήν ἐρώτησή σου μέ ἐχείνη τοῦ Μπαλτᾶ προηγουμένως. Τί είναι έλευθερία; Νά κάνεις ὅ,τι θέλεις; Ένα ἄλλο ἐνδιαφέρον στοιχεῖο τῆς κοινωνίας πού περιγράφει ὁ "Οργουελ είναι ὅτι σ' αὐτήν δέν ὑπάρχουν νόμοι. Τίποτε δέν ἀπαγορεύεται καί μπορεῖς νά κάνεις ὅ,τι θέλεις. Τό ἐνδιαφέρον εἶναι ὅτι δέν χρειάζονται νόμους. "Ολοι πλήν τοῦ Οὐίνστον κάνουν αὐτό πού ἐντέλλονται νά κάνουν διότι ή σκέψη τους έλέγχεται. ή ἀντίληψη τοῦ "Οργουελ γιά τήν έλευθερία είναι διαμετρικά ἀντίθετη μέ αὐτή τοῦ Ρόρτυ. Είναι έλεύθερος κανείς ἄν μπορεῖ νά σχηματίσει τή σκέψη ὅτι ὑπάρχει κάτι πού ἀξίζει νά κάνει, πού θέλει νά κάνει, κάτι πού προϋποθέτει τρομακτικά μέσα, θεσμικά, πολιτικά, γνωσιολογικά, γλωσσικά. Ἡ διαφορά τοῦ Οὐίνστον ἀπό τούς ἄλλους δέν είναι ότι αὐτός είναι λιγότερο ή περισσότερο έλεύθερος, άλλά ότι αἰσθάνεται ὅτι δέν είναι ἐλεύθερος. Ὁ Ρόρτυ πιστεύει ὅτι αὐτό είναι ζήτημα διάθεσης. "Οτι ή προδιάθεση τοῦ Οὐίνστον δέν τοῦ ἐπιτρέπει νά αἰσθανθεῖ ἀλληλεγγύη μέ τούς ἄλλους. ᾿Αλλά τό τί διάθεση ἔχεις ἐξαρτᾶται ἀπό τί διάθεση μπορεῖς νά ἔχεις. Καί δ Οὐίνστον μπορεῖ νά ἔχει σκέψεις καί ἐπιθυμίες, ἔχει τή θετική ίκανότητα νά ἀσκεῖ τήν έλευθερία του καί ἄρα νά μπορεῖ νά δεῖ ὅτι ὑπάρχουν πράγματα πού τοῦ ἀπαγορεύονται. Ένα κράτος πού ἐπεκτείνει διαρκῶς τίς ἀρνητικές ἐλευθερίες χωρίς νά δημιουργεῖ τίς προϋποθέσεις ὥστε νά μπορεῖ κανείς θετικά νά σκεφθεῖ καί νά μιλήσει δέν ἐκχωρεῖ στήν πραγματικότητα περισσότερη έλευθερία άλλά λιγότερη. Πές στό σκύλο σου: «Λοιπόν ἄλλαξα τούς κανόνες, ἀπό δῶ καί στό ἑξῆς μπορεῖς νά κάνεις ὅ,τι θέλεις». Ὁ σκύλος σου θά κάνει αὐτό πού ἔκανε καί χθές. 'Ανακοινώνοντας τήν ἐλευθερία τοῦ σκύλου σου δέν ἐπεκτείνεις τό χῶρο τῆς ἐλευθερίας του. Ἐν τέλει, ὁ όλοκληρωτισμός ένός καθεστῶτος δέν κρίνεται ἀπό τό είδος τῶν νόμων πού ἔχει, ἄν δηλαδή ἐπιδάλλουν ἀκραίους καί άπροκάλυπτους πολιτικούς περιορισμούς, άλλά ἀπό τό κατά πόσον ή δομή της ἴδιας της ποινωνίας ἐπιτρέπει νά ἀναπτυχθεῖ κανείς ὡς ἄνθρωπος πού ἔχει τήν ἱπανότητα νά ἔχει σπέψεις, ἐπιθυμίες νά πάνει αὐτό πού θεωρεῖ σημαντικό ἤ εἶναι σημαντικό.

Άριστείδης Μπαλτᾶς: Θά ἔλεγα ὅτι μποροῦμε ἴσως νά διαβάσουμε τό «1984» ὡς μία ἀπόδειξη, διά τῆς εἰς ἄτοπον ἀπαγωγῆς, τῆς δυνατότητας νά ἔχουμε τόν πλήρη ὁλοκληρωτισμό. Αὐτοί πού ἐλέγχουν τό κόμμα γιά νά θέλουν, π.χ., νά ἀλλάξουν τήν ἱστορία, τήν γνωρίζουν καί, ἄρα, ὑπόκεινται στίς δεσμεύσεις τῆς ἀλήθειας, τῶν γεγονότων, τῆς πραγματικότητας. Ἔτσι ὁ πλήρης ὁλοκληρωτισμός δέν φαίνεται νά εἰναι κάν νοητός. Ἐνῶ τό «1984» σοῦ δημιουργεῖ πράγματι αὐτή τήν κατάθλιψη ὅταν τό διαβάζεις, ἐν τούτοις, δέν θά ἔλεγα ὅτι εἰναι ἕνα πεσιμιστικό μυθιστόρημα.

Τζέιμς Κόναντ: "Όταν οἱ ἄνθρωποι μιλοῦν σήμερα γιά όλοκληρωτισμό ἀναφέρονται κατὰ κύριο λόγο στά πιο προφανή, τά δημόσια παρατηρήσιμα χαρακτηριστικά μιᾶς κυβέρνησης. "Αν έχει μυστική ἀστυνομία, ἄν προδαίνει σε είδικοῦ τύπου άναμρίσεις, τί είδους νομικό καθεστῶς ἰσχύει, ἄν διαλύει συγκεντρώσεις κλπ. "Όταν ὁ "Οργουελ δίνει τόν δικό του όρισμό τοῦ όλοκληρωτισμοῦ δέν ἀναφέρει τίποτε ἀπό αὐτά. Λέει μάλιστα χαρακτηριστικά ὅτι τά στρατόπεδα συγκέντρωσης ἤ ἡ μυστική ἀστυνομία είναι τελείως δευτερεύοντα. "Οχι ὅτι δέν τά δρίσκει κανείς στά δλοκληρωτικά καθεστῶτα ἀλλά ὅτι εἰναι άπλῶς τά συμπτώματα. Ὁ κόσμος πού διαβάζει τό διβλίο φαίνεται νά τά παραβλέπει όλα αὐτά καί πολλοί σκέφτονται ότι ἀναφέρεται στή σταλινική Ρωσία μέ τό κόμμα, τή μυστική άστυνομία κλπ. και ὅτι δέν ἔχει καμία ἀπολύτως σχέση μέ χῶφες ὅπως οἱ Ἡνωμένες Πολιτεῖες καί ἡ Βφετανία. Ξεχνοῦν ὅμως ὅτι διαδραματίζεται στή Βρετανία, ὅτι ἀναφέρεται καί παρωδεῖ στοιχεῖα τόσο τῆς ἀγγλικῆς ἀριστερᾶς ὅσο καί τῆς άγγλικῆς δεξιᾶς. Ὁ "Οργουελ ἤθελε νά ἀποκαλύψει τάσεις πού είναι ἐγγενεῖς τόσο στήν 'Ανατολή ὅσο καί στή Δύση, στήν άριστερά καί στή δεξιά, στίς καπιταλιστικές καί κομμουνιστικές χῶρες. Γιά τόν "Οργουελ, γιά νά χαρακτηρίζεται ενα σενάριο όλοκληρωτικό, πρέπει νά ίκανοποιοῦνται τρεῖς συνθῆκες: Πρώτον, αὐτό πού πιστεύεις ὅτι εἶναι ἀληθές γιά τό Χ νά είναι συνάρτηση τοῦ τί πιστεύουν ὅτι πρέπει νά πιστεύεις γιά τό Χ τά μέλη τῆς δμάδας στήν ὁποία ἀνήχεις. Νά διαμορφώνουμε δηλαδή τίς πεποιθήσεις μας σύμφωνα μέ αὐτό πού πιστεύουν τά μέλη τῆς ὁμάδας μας. Δεύτερον, ἡ διαμόρφωση τῶν πεποιθήσεων νά καθοδηγεῖται ὄχι ἀπό τήν ἀλήθεια ἀλλά από τί μπορεῖ νά ἀξιοποιηθεῖ. Τρίτον, νά μήν ὑπάρχει κανένα μέτρο άξιολόγησης πέραν τοῦ τί λέει ή κοινότητα γιά τό κατά πόσον είναι οί πεποιθήσεις μας δικαιολογημένες. Όπως θά προσέξατε αὐτές οἱ συνθηκες δέν ἔχουν κατ' ἀνάγκην σχέση μέ τήν κυδέρνηση. Ὁ "Οργουελ πίστευε ὅτι δρισμένες δημοσιογραφικές πρακτικές τοῦ 20οῦ αἰώνα, π.χ., εἶναι ἐξαιρετικά δλοκληρωτικές γιατί ὑποδάλλουν πεποιθήσεις στό ἀναγνωστικό τους κοινό ἐπί τή βάσει τῶν ἐμπορικῶν συμφερόντων τους. 'Ακόμα κι ἕνας γάμος μπορεῖ νά ἔχει τέτοια χαρακτηριστικά. Θυμηθεῖτε τό φίλμ μέ τήν Ἰνγκοιντ Μπέργμαν καί τόν Σάολ Μπουαγιέ. Ὁ σύζυγος ἐλέγχει τί θυμᾶται ἡ γυναίκα του, τί δλέπει, τῆς λέει τί σχέσεις ἀναπτύσσονται, ἄν ἔκλεψε ἤ ὄχι, έλέγχει τό μυαλό της. Γιά νά ἐπιστρέψω στήν ἐρώτηση τοῦ Μπαλτᾶ, πιστεύω ὅτι ὁ ὁλοκληρωτισμός ὅπως τόν ὅρισαν εἰναι ἀναγκαστικά πάντα ζήτημα δαθμοῦ. "Όχι μόνο ὡς πρός

τόν δαθμό πού ἱκανοποιοῦνται οἱ προηγούμενες συνθῆκες ἀλλά καί ὡς πρός τό εὐρος τῶν πεποιθήσεων πού ἐλέγχονται. Ἐλέγχονται ὅλες ἤ ὁρισμένες; Πάντως, ἄν καί εἰναι ζήτημα δαθμοῦ, ὑπάρχουν ὁρια, ὅπως παρατήρησε ὁ ᾿Αριστείδης. Δέν μπορεῖ νὰ ὑπάρξει ὁλοκληρωτικός ὁλοκληρωτισμός διότι ὅταν προσεγγίζεις τόν ἀπόλυτο δαθμό ὁλοκληρωτισμοῦ ἔχεις ταυτόχρονα ὑπονομεύσει τίς συνθῆκες γιά τή δυνατότητα νά διαμορφώνονται πεποιθήσεις. Ἡ συνθήκη γιά τή διαμόρφωση πεποιθήσεων καί τή χρήση ἐννοιῶν εἰναι νά μπορεῖς νὰ τίς χρησιμοποιεῖς μόνος σου. Τό μέτρο γιά τό κατά πόσον ἕνα παιδί ἔχει καταλάδει μιά λέξη δέν εἰναι νά δείξει ἕνα ἀντικείμενο καί νά ἐπαναλάδει μετά ἀπό σένα τή λέξη ἀλλά τό ἄν μπορεῖ σέ ἐντελῶς νέες περιστάσεις νά χρησιμοποιήσει τή λέξη σωστά. Ἡ αὐτόνομη χρήση ἀνήκει στήν οὐσία θά λέγαμε τοῦ τί εἰναι κατανόηση.

Θά ἤθελα νά συνδέσω αὐτά πού εἶπα μέ τή θέση τοῦ Ρόρτυ. Ο Ρόςτυ καί οἱ περισσότεροι μεταμοντέρνοι λένε ὅτι θά πρέπει νά ἀπαλλαγοῦμε ἀπό τήν ἀλήθεια, ἀπό τό ἐνδιαφέρον δηλαδή γιά τό ποιά είναι ή σχέση τῶν πεποιθήσεών μας μέ τά πράγματα, καί ὅτι αὐτό πού ἔχει σημασία εἶναι ἡ ἀλληλεγγύη μέ τήν κοινότητα, δηλαδή ή συμφωνία τῶν πεποιθήσεών μας μέ αὐτές τῆς ποινότητας. Πιστεύω ὅτι τό «1984» δείχνει διά τῆς εἰς ἄτοπον ἀπαγωγῆς ὄχι μόνο ὅτι αὐτή ἡ πιθανότητα, νά είναι δηλαδή ή άλληλεγγύη μέ τήν κοινότητα τό μόνο κριτήριο έλέγχου τῶν πεποιθήσεών μας, είναι ἀντιφατική, ἀλλά, ἐπί πλέον, ὅτι εἶναι τό ἐγγύτερο πρός τήν Ρορτυανή οὐτοπία, στήν όποία ή ἔννοια τῆς ἀντικειμενικότητας ἀντικαθίσταται πλήοως ἀπό αὐτή τῆς ἀλληλεγγύης. Τελικά τό νοητικό πείραμα τοῦ "Οργουελ δείχνει ὅτι αὐτό στό ὁποῖο ὁδηγούμαστε μέ τήν ἔννοια τῆς ἀλληλεγγύης ἀντί τῆς ἀλήθειας εἶναι τό ἀντίθετο από αὐτό πού ὁ Ρόρτυ ὁραματίζεται. Σίγουρα, φιλοσοφικά ή ἔννοια τῆς ἀλήθειας δαρύνεται μέ μιά δλόκληρη μεταφυσική. Ἡ ἀνάγκη νά διασαφηνίσουμε τήν ἔννοια τῆς ἀλήθειας ὄμως δέν θά πρέπει νά μᾶς κάνει νά πετάξουμε μαζί μέ τά νερά καί τό μωρό.

**Βάσω Κιντῆ:** Στό κείμενό σου ἐπίσης ὑποστήριξες ὅτι ἡ διαμόρφωση πεποιθήσεων, ἡ κατανόηση, ἡ ἐλευθερία προϋποθέτουν μιά κοινότητα.

Τζέιμς Κόναντ: Πράγματι, γιά νά μπορεῖς νά σκεφθεῖς πρέπει νά ἔχεις ἔννοιες. Καί γιά νά ἔχεις ἔννοιες πρέπει νά μπορεῖς νά διακρίνεις μεταξύ ὀρθῆς καί ἐσφαλμένης χρήσης τους. Καί γιά νά μπορεῖς νά διακρίνεις πρέπει κάπως νά ξεκινήσεις στό παιχνίδι τῆς χρήσης ἐννοιῶν, κάποιος πρέπει νά σέ μυήσει στά κριτήρια ὀρθοῦ καί λάθους. Αὐτό ἀκριδῶς γίνεται ὅταν εἴμαστε παιδιά καί διδασκόμαστε τή χρήση τῆς γλώσσας ἐντός μιᾶς κοινότητας.

Βάσω Κιντῆ: Διατύπωσα αὐτή τήν ἐρώτηση γιά νά ὑπογραμμίσω ὅτι ἡ ἐλευθερία, ἡ κατανόηση, κλπ. δέν είναι χαρακτηριστικά πού μποροῦν νά ἀποδοθοῦν σέ κάποια φύση ἡ οὐσία τοῦ ἀνθρώπου πού μπορεῖ νά είναι διολογική ἤ ἄλλη. "Ότι ἀποδίδονται καί καθίστανται δυνατά πάντοτε ἐντός μιᾶς κοινότητας. Θά ἤθελες νά σχολιάσεις αὐτό τό θέμα;

Τζέιμς Κόναντ: "Ας δοῦμε τί σημαίνει ἄνθρωπος. Ύπάρχει ἔνας διολογικός ἤ ἐπιστημονικός δρισμός τοῦ ἀνθρώπου μέ

τόν δποῖο ἐπιχειρεῖς νά ταυτοποιήσεις ἕναν τύπο ζωῆς. Εἶναι ἕνας τύπος ζωῆς πού, ἄς ποῦμε, κατάγεται ἀπό τούς πιθήκους, είναι δίποδο, σπονδυλωτό, κλπ. Αὐτή είναι μιά καθαρά διολογική ἐκδοχή τοῦ ἀνθρώπου ὁ ὁποῖος ταξινομεῖται μέ τόν τρόπο πού ταξινομεῖται ὁποιοδήποτε ἄλλο διολογικό ὄν. Πρόκειται γιά έναν ἀπολύτως ἀποδεκτό τρόπο όρισμοῦ τοῦ τί σημαίνει ἄνθρωπος, άλλά αὐτός δέν θά πρέπει νά συγχέεται μέ τίς άλλες σημασίες πού έχει δ όρος. Ὁ Αριστοτέλης λέει ότι δ ανθρωπος είναι λογικό ζωο. Χρησιμοποιώντας τόν όρο «λογικό» δ 'Αριστοτέλης χρησιμοποιεί μιά άλλου τύπου ταξινόμηση πού δέν ἔχει σχέση μέ τή διολογία. Πρόχειται γιά ὄν πού ἔχει κάποιες ἱκανότητες. Κι αὐτές είναι τοῦ ἴδιου τύπου μέ τίς προηγούμενες, π.χ., νά κατασκευάζει μιά δρισμένου τύπου κοινωνία, νά είναι έλεύθερος, νά δρᾶ μέ δάση τό καθήκον ή τό νόμο, νά ἐχδηλώνει σεδασμό γιά τήν τιμή χαί τήν ἀξιοπρέπεια τῶν ἄλλων, νά διαμορφώνει πεποιθήσεις, νά ἐνδιαφέρεται γιά τήν αλήθεια, να διακρίνει τό καλό από τό κακό. "Όλες αὐτές οί περιγραφές είναι όψεις τοῦ ίδιου συνόλου ίκανοτήτων. Αὐτή ή ἔννοια τοῦ ἀνθρώπου δέν είναι διολογική ἔννοια. Μπορεῖ κάτι νά δρίζεται ως ἄνθρωπος μέ τόν πρῶτο δρισμό καί νά μήν είναι ἄνθρωπος μέ τόν δεύτερο. Καί μποροῦμε νά φανταστοῦμε σέ ἕνα σενάριο ἐπιστημονικῆς φαντασίας ὅτι εἶναι δυνατόν νά ὑπάρχουν ὄντα πού είναι ἄνθρωποι μέ τόν δεύτερο δρισμό καί όχι μέ τόν πρῶτο. Ὁ Ρόρτυ καί ἄλλοι προσποιοῦνται ὅτι καταλαβαίνουν μόνο τήν πρώτη ἔννοια τοῦ ἀνθρώπου, τή διολογική, καί νομίζουν ὅτι τά ὑπόλοιπα εἶναι μόνο προαιρετικά χαρακτηριστικά τοῦ διολογικοῦ ἀνθρώπου, Έγώ πιστεύω ὅτι αὐτά τά πράγματα δέν μποροῦν νά ἀπομονωθοῦν οὔτε κάν ἐννοιολογικά. Είναι ὄψεις τῆς ἴδιας ἑνότητας. Αὐτό πού ἐννοοῦμε μέ τόν ὅρο «ἄνθρωπος» ἐδῶ καί 2500 χρόνια είναι αὐτό τό σύνολο τῶν ἱκανοτήτων, δυνατοτήτων καί άρετῶν καί ὄχι ἕνα δρισμένο ζῶο. Προσθέτοντας τή λέξη λογικό στή λέξη ζώο επιλέγουμε μιά ταξινομία πού δέν έχει σχέση μέ τίς ταξινομίες τῶν ζώων. Εἶναι μιά ταξινομία πού μᾶς λέει ότι αὐτό τό ζῶο είναι τελείως διαφορετικό ἀπό τά ἄλλα ζῶα κατά τό ὅτι βρίσκεται στό χῶρο τῶν πεποιθήσεων, τῶν αἰτιολογήσεων, τῆς πολιτικῆς. Ὁ Οὐίνστον περιγράφεται στό διδλίο τοῦ "Οργουελ ώς αὐτός πού προσπαθεῖ νά διασώσει αὐτό πού τόν κάνει ἄνθρωπο, νά κρατήσει ζωντανή τήν ἀνθρώπινη παράδοση, είναι ὁ τελευταῖος ἐκπρόσωπος τῆς ἀνθρώπινης κληρονομιᾶς. Μάλιστα ὁ τίτλος τοῦ διδλίου δέν ήταν ἀρχικά «1984», αὐτός δόθηκε ἀπό τόν ἐκδότη τοῦ "Οργουελ. Ο τίτλος ήταν « Ο τελευταΐος ἄνθρωπος στή γη». Ώς ἄνθρωπος έδω νοείται όλο τό σύμπλεγμα πού συζητήσαμε: έλευθερία, κοινότητα, αλήθεια. Αὐτά είναι πού χάνονται καί αὐτά είναι πού δ Οὐίνστον ώς τελευταῖος ἄνθρωπος ἐκπροσωπεῖ. Σήμερα στή φιλοσοφία ὑπάρχει μιά σύγχυση τῆς ὁποίας θύμα εἶναι καί δ Ρόρτυ καί ή όποία έμφανίζεται είτε στήν περίπτωση πού άναφερόμαστε στίς άνθρώπινες άξίες είτε στά άνθρώπινα δικαιώματα. Χρησιμοποιοῦμε τόν ὅρο ἀνθρώπινος ἀλλά είναι τελείως ἀσαφής ή ταξινομία τήν όποία χρησιμοποιούμε. Βρισχόμαστε στό χῶρο τῆς διολογίας; Κι ἄν δέν εἴμαστε στό χῶοο της διολογίας, ποιόν είδικό θά συμβουλευθοῦμε, τόν φιλόσοφο, τόν φιλόσοφο τῆς πολιτικῆς φιλοσοφίας, τῆς ἡθικῆς;

**Βάσω Κιντῆ:** "Οταν ἀναφερόμαστε στά ἀνθρώπινα δικαιώματα είναι περίεργο νά ἀποδίδουμε δικαιώματα σέ διολογικά ὄντα ὅταν ἡ ἴδια ἡ ἔννοια τοῦ δικαιώματος προϋποθέτει θε-

σμούς εντός μιᾶς ποινότητας μέ ὅλα ὅσα εἴπαμε παραπάνω.

Τζέιμς Κόναντ: Ἡ λέξη ἀνθρώπινα στόν ὅρο «ἀνθρώπινα δικαιώματα» δέν θά πρέπει νά νοεῖται διολογικά ἀλλά μᾶλλον μέ τόν τρόπο πού περιγράψαμε προηγουμένως, μέ τόν τρόπο πού λέγαμε τοῦ "Οργουελ. Στήν ἐπιθυμία μας ὅμως νά μετατρέψουμε τά δύσκολα φιλοσοφικά έρωτήματα σέ πρακτικά, ἐπιστημονικά προδλήματα, τά ὁποῖα μποροῦν νά χειριστοῦν οί είδιχοί, γλιστρᾶμε ἀπό τήν πλούσια καί σύνθετη ἔννοια τοῦ άνθρώπου πού περιέγραψα καί ή δποία συνιστᾶ τό δαθύτερο νόημά της, σέ κάτι άπτό. "Ομως έτσι άλλάζουμε τό νόημα καί διατυπώνουμε ένα τελείως συγκεχυμένο καί ασαφές έρώτημα. Μετά προσπαθοῦμε νά καταλάβαουμε, π.χ., σέ ποιό βιολογικό στάδιο, ἕνα διολογικό ὄν, τό ἔμδουο, γίνεται ἄνθοωπος! Μά ή ἔννοια τοῦ ἀνθρώπου σ' αὐτό τό ἐρώτημα δέν είναι διολογική. Χοησιμοποιοῦμε ἀπολύτως ἀποδεκτές διολογικές ἔννοιες γιά νά λύσουμε ένα πρόβλημα τό όποιο δέν είναι διολογικό!

'Αριστείδης Μπαλτᾶς: 'Η τελευταία ἐρώτηση εἶναι ἡ ἑξῆς: Πῶς δλέπεις τή φιλοσοφία δεδομένης μάλιστα αὐτῆς τῆς ἀντίθεσης ἤ τοῦ χάσματος πού ὑπάρχει ἀνάμεσα στήν ἀγγλοσαξωνική ἤ ἀναλυτική φιλοσοφία καί στή λεγόμενη ἤπειρωτική παράδοση; Καί ρωτῶ ἐσένα ἐπειδή στόν ἔνα ἤ στόν ἄλλο δαθμό μετέχεις τῆς παιδείας ἀμφοτέρων.

Τζέιμς Κόναντ: Ἡ ἀναλυτική φιλοσοφία περιγράφεται σήμερα ως στείρα καί ἄγονη, ἀποσυνδεμένη ἀπό τήν ἱστορία τῆς φιλοσοφίας καί κυρίως ἀπό τήν πολιτική, ήθική καί κοινωνική σφαίρα τῆς ζωῆς. Ἐπιχρίνεται γιατί ἀσχολεῖται μέ ὅλο καί πιό τεχνικά θέματα κάνοντας όλο καί πιό λεπτές διακρίσεις πού ἐνδιαφέρουν ὅλο καί πιό περιορισμένο ἀριθμό ἀνθρώπων. Ο Ρόρτυ, πού κάνει αὐτοῦ τοῦ εἴδους τήν κριτική, θεωρεῖ αὐτή τήν κατάσταση ώς φυσική, ἀναγκαία καί ἀναπότρεπτη ἐξέλιξη αὐτοῦ πού εἰσηγήθηκαν ὁ Πλάτων καί ὁ 'Αριστοτέλης. Έγώ συμμερίζομαι τήν κριτική τοῦ Ρόρτυ γιά τό γεγονός ὅτι ή ἀναλυτική παράδοση ἔχει χάσει σήμερα τήν ἐπαφή μέ αὐτά πού μᾶς φέρνουν στή φιλοσοφία. Διαφωνῶ ώστόσο μέ τό συμπέρασμα πού ἀντλεῖ ἀπό αὐτή τήν κριτική. Ὁ Ρόρτυ θέλει νά πετάξει τό φιλοσοφικό μωρό μαζί μέ τά δρώμικα ἀπόνερα τῆς φιλοσοφίας. Γι' αὐτό ἄλλωστε προβάλλει φιλοσόφους τῆς ήπειρωτικής παράδοσης ὅπως τόν Χάιντεγκερ, τόν Φουκώ, τόν Ντεριντά, τούς ὁποίους διαβάζει ὡς ἀντι-φιλοσόφους πού κηρύττουν τό τέλος τῆς φιλοσοφίας. Ἐμένα ὅμως μέ ἐνδιαφέρει νά σώσω τό μωρό.

Ό ἀναλυτικός φιλόσοφος ὅταν ἔρχεται στήν ἡπειρωτική Εὐρώπη, στό Παρίσι, στό Βερολίνο, στήν ᾿Αθήνα, μπορεῖ νά ἀναπτύξει τίς ἀπόψεις του γιά συγκεκριμένα ζητήματα τῆς περιοχῆς μέ τήν ὁποία ἀσχολεῖται, νά ὑποστηρίξει π.χ. τί είναι λάθος στήν ἰδέα ὅτι οἱ ἡλεκτρονικοί ὑπολογιστές μποροῦν νά σκεφθοῦν, κάνοντας λεπτές διακρίσεις, δλέποντας τίς ἀποχρώσεις καί τίς διαφορές. Κι ἄν ἡ συζήτηση πάει σέ κάτι ἄλλο, σέ μιά ταινία ἤ στόν πόλεμο στή Σερδία καί τήν πολιτική τῆς ᾿Αμερικῆς, τή διαφορά ἀνάμεσα στό νά είναι κανείς ᾿Αμερικανός ἤ Ἕλληνας, ξαφνικά δέν μπορεῖς νά ἀναγνωρίσεις στή συζήτηση τόν σύνθετο καί λεπτό στοχασμό πού ἡταν τόσο ἐντυπωσιακός στή φιλοσοφική κουδέντα. Ἡ ἐκπαίδευση στή φιλοσοφία δέν φαίνεται νά ἐξοπλίζει τόν ἀναλυτικό φιλόσο

φο μέ τά ἐργαλεῖα ἐχεῖνα πού εἶναι ἀπαραίτητα γιά νά σχεφθεῖ δ,τιδήποτε διαφορετικό ἀπό τά τεχνικά θέματα ένός στενοῦ πεδίου. Ἡ ἱκανότητα στοχασμοῦ φαίνεται νά περιορίζεται μόνο στά καθιερωμένα θέματα. Καί ὑπ' αὐτήν τήν ἔννοια δέν μοιάζουν μέ φιλοσόφους. Αὐτή ἡ εἰκόνα ἔρχεται σέ ἀντίθεση μέ αὐτό πού ἔχουμε στήν ἠπειρωτική παράδοση. Τό ἀκραῖο παράδειγμα ύποθέτω είναι ὁ Γάλλος διανοούμενος. Μπορεῖς νά τόν ἐρωτήσεις ὁ, τιδήποτε, γιά ἐλληνική ἀρχαιολογία, ἐξωτερική πολιτική, σινεμά καί, όχι μόνο ἔχει κάτι νά πεῖ, ἀλλά φαίνεται νά έχει κάτι φιλοσοφικό νά πεῖ. "Οχι μόνο αἰσθάνεται ὅτι ἔχει ὑποχρέωση νά ἔχει ἄποψη γιά τό θέμα ἀλλά αἰσθάνεται ὅτι πρέπει νά διαπρέπει σ' αὐτό ὅσο διαπρέπει ὅταν ἐχφράζεται γιά τόν Χέγκελ, τόν Χοῦσερλ ή τόν Κάντ. ή δεξιοτεχνία τους ή αὐτό πού ἐκλαμβάνεται ὡς δεξιοτεχνία καλύπτει όλα τά θέματα. Οἱ ἀναλυτικοί φιλόσοφοι φαίνονται στούς Εὐρωπαίους πολύ περιορισμένοι, φιλοσοφικά ἀκαλλιέργητοι είδικοί, ἐνῶ οἱ ἡπειρωτικοί φιλόσοφοι στούς ᾿Αγγλοαμερικανούς μοιάζουν τσαρλατάνοι. Ἡ δυσαρέσκεια τῆς μιᾶς πλευρᾶς γιά τήν ἄλλη διατηρεῖ καί ἐνισχύει τήν ἄλλη. Αὐτό πού λείπει σήμερα ἀπό τήν ἀγγλοαμερικανική παράδοση είναι δ διανοούμενος τοῦ δημόσιου χώρου. Τό τελευταῖο λαμπρό παράδειγμα τέτοιου στοχαστή στίς Ήνωμένες Πολιτεῖες ήταν δ Τζών Ντιούι, ὁ πραγματιστής φιλόσοφος, ὁ ὁποῖος ἦταν καθηγητής στό Πανεπιστήμιο άλλά καί δημόσιο πρόσωπο μέ άπόψεις γιά τήν παιδεία, τήν πολιτική, τή δημοκρατία. Αὐτό τό είδος διανοουμένου έξαφανίζεται στήν 'Αμερική, ἄν δέν ἔχει ήδη ἐκλείψει, μέ τρομερές κοινωνικές καί πολιτικές συνέπειες ὄχι μόνο γιά τίς ΗΠΑ ἀλλά, δεδομένης τῆς ἰσχύος καί τῆς ἐπιρροῆς τῆς 'Αμερικῆς στήν παγκόσμια σκηνή, γιά ὅλο τόν κόσμο. Ὁ κριτικός καί αὐτοκριτικός λόγος, γιά τόν πολιτισμό, τήν πολιτική, τά γράμματα, δέν μπορεί νά ἐκφραστεί.

Έγώ δέν θέλω τήν έξαφάνιση όλων ἐχείνων τῶν στοιχείων τά όποῖα ἀντιπροσωπεύει ἡ ἀναλυτική παράδοση καί τήν άνταλλαγή τους μέ αὐτά πού χαρακτηρίζουν τόν διανοούμενο τοῦ δημόσιου χώρου. Ἐπιζητῶ τή σύνθεση, μιά παραγωγική σύνθεση τῶν ἀρετῶν καί τῶν δώρων τῆς ἀναλυτικῆς καί τῆς ήπειρωτικής παράδοσης. Αὐτό πού μέ συνεπαίρνει στήν Εὐρώπη είναι τό πληθος τῶν θεμάτων γιά φιλοσοφικό στοχασμό. τό εὐρος καί τό ἐνδιαφέρον τῆς παιδείας τοῦ ἠπειρωτικοῦ φιλοσόφου. Αὐτό πού μέ ἀπελπίζει συχνά εἶναι εἰλικοινά ἡ ἔλλειψη αὐστηρότητας, ἡ ἔλλειψη σαφήνειας, ἡ ἀδυναμία νά μιλήσει δ ένας στόν ἄλλον γιά τίς δαθιές διαφορές. Στόν διάλογο πού αναπτύσσεται είτε κάποιος κηρύττει σ' αὐτούς πού έχουν ήδη προσηλυτιστεῖ εἴτε κραυγάζει πάνω ἀπό τίς διαχωριστικές γραμμές δπότε ή ἐπικοινωνία δέν φαίνεται δυνατή. 'Ο ἀνταγωνισμός λοιπόν ἀντί νά γίνει συνομιλία ὥστε ὁ ἄλλος νά πεισθεῖ μέ ἐπιχειρήματα, παίρνει ὅλο καί περισσότερο τή μορφή οητορικής καί ίδεολογικής μεταστροφής. Στήν ἀναλυτική φιλοσοφία οἱ ἀρετές πού μέ συγκινοῦν εἶναι ἀκριδῶς οἱ συμπληρωματικές. Τό γεγονός ὅτι ἡ φιλοσοφία μπορεῖ νά ὑπάρξει ώς διάλογος. Αὐτό είναι κάτι πού θεωροῦμε συχνά δεδομένο άλλά είναι πολύτιμο. Μπορεί κανείς νά μιλήσει σέ φιλοσόφους διαφορετικών χρωμάτων, θά λέγαμε. Ὁ τύπος τῆς συζήτησης ἐπιτρέπει νά ἐντοπισθοῦν οἱ διαφορές μέ τρόπο ψύχραιμο, ἐπιτρέπει τήν ἀνάπτυξη ἐπιχειρημάτων. ᾿Από τήν ἄλλη μεριά, αὐτή ἀχριδῶς ἡ σαφήνεια, ἡ ἐπιμονή στή μέθοδο πού μᾶς ἐπιτρέπει νά μιλᾶμε γιά πρόοδο, μπορεῖ νά μᾶς ὁδη-

γήσει χωρίς νά τό ἀντιλαμβανόμαστε στόν ἀποκλεισμό μιᾶς σειρᾶς θεμάτων ἀπό τόν φιλοσοφικό διάλογο, ὅπως εἶναι ἡ πολιτική, ή αἰσθητική, ἀκόμη καί ή ήθική πού ἐστιάζεται πλέον στήν μετα-ηθική περισσότερο, στό τί εἴδους εἶναι δηλαδή οί ήθικές κρίσεις (προτάσεις) καί ὄχι τί ήθικές κρίσεις πρέπει νά διατυπώνουμε. Κι αὐτό γιατί θεωρεῖται ὅτι δέν μποροῦμε νά πραγματευθούμε τίς περιοχές αὐτές μέ τίς μεθόδους πού είναι κατάλληλες γιά τόν διακανονισμό καί τή λύση διανοητικῶν συγκρούσεων. Έγώ θέλω νά εἶναι ἡ φιλοσοφία ἀνοιχτή σέ κάθε θέμα πού κάθε στοχαζόμενος ἄνθρωπος θέλει νά σκεφθεῖ. Ἡ παράδοση τῆς φιλοσοφίας διατηρεῖται ὅταν ἡ φιλοσοφία ἀσχολεῖται μέ τό πῶς πρέπει νά ζεῖ κανείς, τί εἴδους πρόσωπο μπορεῖ νά εἶναι, ὡς μέσον γιά νά ἀλλάξει τό τί πρόσωπο είναι, χωρίς νά θυσιάζει τήν ἐπιμονή στό ἐπιχείρημα, στή σαφήνεια, στό διάλογο, στήν κατανοησιμότητα, στήν ύπομονή, πού είναι τά χαρακτηριστικά τῆς ἀναλυτικῆς φιλοσοφίας στίς καλύτερές της στιγμές.

Ή μορφή τοῦ Σωκράτη είναι παραδειγματική. Ύπάρχουν δύο ὄψεις αὐτοῦ πού θά ὀνομάζαμε ἡ σωκρατική κληρονομιά στή φιλοσοφία. Ἡ μία είναι αὐτή στήν ὁποία πρέπει κανείς νά ἐνδιαφέρεται γιά τήν ψυχή του, πῶς ζεῖ, τί πρόσωπο είναι. Αὐτοῦ τοῦ εἴδους ἡ φιλοσοφία τουλάχιστον διατηρεῖται στό γράμμα ἄν ὄχι στό πνεῦμα τῆς σύγχρονης ἡπειρωτικῆς φιλο-

Αὐτοῦ τοῦ εἴδους ή φιλοσοφία τουλάχιστον διατηρεῖται στό γράμμα ἄν ὄχι στό πνεῦμα τῆς σύγχρονης ἠπειρωτικῆς φιλοσοφίας ενῶ ἡ ἀναλυτική φιλοσοφία τή δλέπει ἐπιφυλακτικά. Οἱ φιλοσοφικά θετικές σωκρατικές ἐρωτήσεις, τί εἶναι γνώση, τί εἶναι δικαιοσύνη, τί εἶναι ἀλήθεια θεωροῦνται ὅτι μποροῦν νά ἀπαντηθοῦν ὡς ἐπιστημονικές ἤ παρα-επιστημονικές ἐρωτήσεις ἀπό κάποιους είδικούς, χωρίς ποτέ νά τούς ἀπασχολεῖ τό τί εἴδους ἄνθρωποι θέλουμε νά γίνουμε. Ἔτσι, ἡ πλατωνική ένότητα τοῦ ἀληθοῦς καί τοῦ ἀγαθοῦ διασπᾶται στήν ἀναλυτική φιλοσοφία. Είναι θέματα διαφορετικών πεδίων καί άντικείμενα μόνο θεωρητικής πραγμάτευσης. Τό ζήτημα τής πρακτικής, τό πῶς μπορεῖ δηλαδή νά ζεῖ κανείς σύμφωνα μέ τό άληθές καί τό άγαθό δέν είναι θέμα πού ἀπασχολεῖ τούς φιλοσόφους. 'Από τήν ἄλλη μεριά ή ἄλλη ὄψη τῆς σωχρατιχῆς φιλοσοφίας είναι ή ἐπιμονή στή διαλεκτική, στό διάλογο ὅπου ἕνας δρίσκει τόν ἄλλο στό δρόμο καί τόν ρωτᾶ καί ἀνταποκρίνεται στίς ἀνάγκες του. Μάλιστα ὁ Σωκράτης φθάνει νά ὑπαινίσσεται ὅτι ὅποτε ἡ φιλοσοφία παίρνει γραπτή μορφή ἀρχίζει νά προδίδει τόν έαυτό της, παύει νά είναι φιλοσοφία. Πιστεύω ὅτι ἡ ἀναλυτική παράδοση ἔχει μείνει πιστή σ' αὐτή τήν πλευρά τῆς σωκρατικῆς φιλοσοφίας. Ύπάρχουν φιλόσοφοι σ' αὐτήν τήν παράδοση πού δέν ἔχουν γράψει οὐσιαστικά τίποτε καί ἐν τούτοις θεωροῦνται σπουδαῖοι γιά τήν ἱκανότητά τους νά διατυπώσουν μιάν ἀντίρρηση, ἕνα ἐπιχείρημα, νά κάνουν ἕνα κρίσιμο σχόλιο σέ μιά συζήτηση ἤ νά παίξουν ἕναν μαιευτικό ρόλο. Αὐτό εἶναι δυνατόν μόνον ὅταν ἡ φιλοσοφία δέν πνίγεται μέσα σέ μεγαλεπήδολες, γενικές θεωρητικές δομές. Κι αὐτό γιατί ὅταν οἱ φιλόσοφοι πού ἀσπάζονται αὐτές τίς θεωρίες ἔρχονται ἀντιμέτωποι, ἀναχαλύπτουν ὅτι δέν μποροῦν νά ἐπικοινωνήσουν ἀφοῦ ὅλη ἡ πνευματική τους συγκρό-

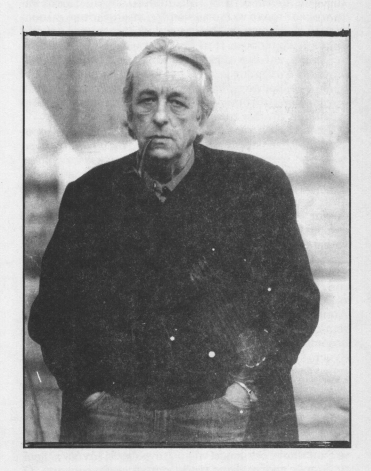
τηση είναι διαφορετική. Σ' αὐτή τήν περίπτωση τό μόνο πού

έπιτρέπεται είναι ή άνταλλαγή συνθημάτων.

### ΓΙΑ ΤΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΚΗ ΣΤΡΑΤΕΥΣΗ

τοῦ Γιώργου Φουρτούνη

- 1. Λίγο μετά τόν πόλεμο, ὁ Λουί ᾿Αλτουσέρ δρέθηκε, μέσα ἀπό διαφορετικούς δρόμους, νά είναι μέλος τοῦ κομμουνιστικοῦ κόμματος καί καθηγητής φιλοσοφίας. Στήν άρχή, δ κομμουνιστής καί ὁ φιλόσοφος ήταν σάν δύο ἐξωτερικές ὄψεις τοῦ ξαυτοῦ του, πού μᾶλλον τυχαῖα συναντήθηκαν στό ίδιο πρόσωπο. Ήταν κομμουνιστής φιλόσοφος, ὅπως θά μποροῦσε νά ήταν κομμουνιστής δάσκαλος ή κομμουνιστής μηχανικός. «Ἡ φιλοσοφία μέ ἐνδιέφερε», ἔλεγε, «προσπαθοῦσα νά κάνω καλά τή δουλειά μου. Ἡ πολιτική μέ πάθιαζε: προσπαθοῦσα νά γίνω ἐνεργός κομμουνιστής». Σιγά-σιγά, ὅμως, ὅπως ὁ ἴδιος ὁμολογοῦσε, ἄρχισε νά παθιάζεται ἐπίσης μέ τή φιλοσοφία. Τό καινούργιο αὐτό πάθος ἀνάδλυζε ἀπό τήν ἴδια φλέβα. Ήταν τότε πού ἔπαιρνε δημόσια τό λόγο καί ξεκινοῦσε τή φιλοσοφική του περιπέτεια. Είχε κιόλας ξεκαθαρίαει τό στοίχημα τῆς παρέμβασής του, τό φιλοσοφικό του πρόταγμα: νά ἀναδείξει τήν ἐσωτερική συνάφεια ἀνάμεσα στόν κομμουνιστή καί τό φιλόσοφο. Ἡ ἐναρκτήρια δεδαιότητά του ήταν ότι ὁ κομμουνιστής, κατά κάποιον τρόπο, είναι πάντοτε-ἤδη φιλόσοφος, ὅτι χωρίς φιλοσοφία ὁ κομμουνιστής δέν θά μποροῦσε νά ὑπάρξει καθόλου, καί ἐάν δέν τή μιλήσει αὐτήν τή φιλοσοφία, ἐάν δέν τήν κάνει οητή, ὁ κομμουνιστής θά μείνει λειψός. Θέλησε νά φέρει στό φῶς τίς φιλοσοφικές προϋποθέσεις καί ἐπιπτώσεις τῆς κομμουνιστικῆς στράτευσης, τήν κομμουνιστική στράτευση μέσα στό φιλοσοφικό πεδίο. 'Ο 'Αλτουσέρ ἀναζήτησε τόν φιλόσοφο πού ἀείποτε είναι ὁ κομμουνιστής: στό έξῆς, κομμουνιστής φιλόσοφος θά σήμαινε κάτι ἄλλο.
- 2. Μέ ποιό τρόπο ὅμως ὁ κομμουνιστής εἰναι πάντοτε-ἤδη φιλόσοφος; Ἡ κινητήρια διαίσθηση τοῦ Ἡλιτουσέρ ἤταν ὅτι ἡ κομμουνιστική στάση ἐνέχει οὐσιωδῶς μία διακριτή φιλοσοφία. Ὑπάρχει, λοιπόν, μία συγκεκριμένη φιλοσοφία πού εἰναι συγκροτησιακή τῆς κομμουνιστικῆς προοπτικῆς: ἡμαρξιστική φιλοσοφία. Ἡ καταστατική δεδαιότητα τοῦ ἀλτουσερικοῦ φιλοσοφικοῦ διαδήματος ἀφορᾶ κατ ἀρχήν τήν ὕπαρξη τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας. Τί σημαίνει ὅμως αὐτό τό «ὑπάρχει»; Ποῦ ὑπάρχει καί πῶς ὑπάρχει αὐτή ἡ φιλοσοφία; Ὁ Ἡλτουσέρ θά ἀπαντήσει ἀπερίφραστα ὅτι ὑπάρχει «σέ πρακτική κατάσταση» μέσα στά μείζονα ἔργα τοῦ μαρξισμοῦ: στά ἔργα τῆς μαρξιστικῆς πολιτικῆς πρακτικῆς (σέ «ὅλους τούς μετασχηματισμούς πού ἔχει ἐπιδάλλει στόν κόσμο ἡ ἱστορία τοῦ ἔργατικοῦ κινήματος»²) καί τῆς μαρξιστικῆς



θεωρητικής πρακτικής (καί πρωτίστως, στό θεμελιώδες θεωρητικό ἔργο τοῦ μαρξισμοῦ, τό Κεφάλαιο τοῦ Μάρξ).

'Αλλά ἐάν ἡ μαρξιστική φιλοσοφία ὑπάρχει σέπρακτική κατάσταση, τότε αὐτό πού ἀκόμα τῆς λείπει εἰναι ἡ θεωρητική ὑπόσταση. 'Η ἐναρκτήρια στοχοθεσία τῆς φιλοσοφικῆς παρέμβασης τοῦ 'Αλτουσέρ θά εἰναι, λοιπόν, ἡ ἀναζήτηση τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας, ἡ ἐξόρυξή της ἀπό τήν πρακτική κατάσταση στήν ὁποία ὑπάρχει, καί ἡ θεωρητική διατύπωσή της. Τό στοίχημα τοῦ κομμουνιστῆ φιλόσοφου συλλαμβάνεται ἀρχικά ὡς ἡ ἀπόδοση τῆς ἁρμόζουσας θεωρητικῆς μορφῆς στήν, κατά κάποιον τρόπο λανθάνουσα, μαρξιστική φιλοσοφία.

Ή μαρξιστική φιλοσοφία, λοιπόν, ἐγγράφεται στά ἔργα τῆς μαρξιστικής πρακτικής. Ἡ μαρξιστική φιλοσοφία μπορεῖ νά είναι ἀκόμαθεωρητικῶς ἄγραφτη, είναι ὅμωςἐμπράκτως γραμμένη στά ἐπαναστατικά καί θεωρητικά ἔργα τοῦ μαρξισμοῦ, καί ἐκεῖ ὀφείλουμε νά τήν διαβάσουμε. Ἡ ἀναζήτηση καί ἡ έξόρυξη της μαρξιστικής φιλοσοφίας από την πρακτική κατάσταση θά γίνει μέ την ἀνάγνωση αὐτῶν τῶν ἔργων: εἴτε πρόκειται γιά τήν «ἀνάγνωση» τῆς Ὁ Μτωδοιανῆς ἐπανάστασης,  $^3$  εἴτε γιά τήν ἀνάγνωση τοῦ Κεφαλαίου.  $^4$  Όπως ὅμως ὁ ἴδιος δ 'Αλτουσέρ μᾶς προειδοποιεῖ, καμία ἀνάγνωση δέν εἶναι ἀθώα, καί ή ἐπίγνωση αὐτή συνιστᾶ ὅρο τῆς δικῆς του ἀνάγνωσης. Το ᾿Αλτουσέρ ἀναγνωρίζει ἐξ ἀρχῆς ὅτι τό ἐγχείρημα ἀναζήτησης τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας παρουσιάζει μία άναπόφευκτη κυκλικότητα: ή ἀναζήτηση τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας προϋποθέτει τή μαρξιστική φιλοσοφία. Πρέπει κατά κάποιον τρόπο νά ἔχουμε ήδη δρεί τή μαρξιστική φιλοσοφία γιά νά ξέρουμε ὅτι ὑπάρχει καί νά ξέρουμε ποῦ καί πώς νά τήν ἀναζητήσουμε. Ποτέ δέν ψάχνουμε κάτι πού δέν ἔχουμε ήδη δρεί, καί είναι αὐτή ή προκαταρκτική εύρεση πού καθοδηγεῖ τήν ἀναζήτησή μας. Ἡ φιλοσοφική ἀνάγνωση μέ τήν δποία δ κομμουνιστής θά προσπορισθεῖ τή φιλοσοφία πού έξ άρχῆς μετέχει στή συγκρότησή του ώς κομμουνιστή, καθοδηγεῖται ἀπό τήν ἴδια αὐτή φιλοσοφία πού ψάχνει.

Έτσι, τό ἐγχείρημα ἀναζήτησης τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας προϋποθέτει έναν πυρήνα της ίδιας της μαρξιστικης φιλοσοφίας, ἀναγκαστικά ὑπό τή μορφή δρισμένων ὑπόρρητων όσο καί άδιαπραγμάτευτων βασικών θέσεων, πού προσδιορίζουν ήδη μία ελάχιστη φιλοσοφική προβληματική. Οἱ θέσεις αὐτές ἀποτελοῦν ὅρο τῆς ἀναζήτησης τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας - άλλά καί, άντιστρόφως, ή μαρξιστική φιλοσοφία άναζητεῖται ὡς ἡ φιλοσοφία πού ἐκ τῶν ὑστέρων θά μπορεῖ νά ύποστηρίξει φιλοσοφικά αὐτές τίς θέσεις. Ἡ ἐλάχιστη αὐτή «φιλοσοφία» άντιπροσωπεύει τίς προκαταρκτικές δεδαιότητες πού έμπηγάζουν ἀπό τήν πολιτική στράτευση, δεδαιότητες μέ σιωπηρή φιλοσοφική ἐμδέλεια, πού ἀναζητοῦν τή ρητή ἔκφρασή τους, τή φιλοσοφική γλώσσα πού τούς ἁρμόζει. Αὐτή ή ρητή διατύπωση, μέ τή σειρά της, θά ὑποστηρίζει αὐτές τίς δεδαιότητες, καθώς θά φέρνει στό φῶς τό φιλοσοφικό ύπόδαθρό τους. Ἡ ἀναζήτηση τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας είναι τό έγχείρημα φιλοσοφικής ύποστήριξης δρισμένων πρω-

ταρχικών θέσεων ή δεδαιοτήτων.6

'Ωστόσο, τό ἀποφασιστικό κριτήριο γιά τήν κυριολεκτική ὕπαρξη τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας, ώς φιλοσοφίας, θά εἰνια ἡ θεωρητική της συγκρότηση, ἡ κατάδειξη τῆς θεωρητικῆς της ὑπόστασης. Καί αὐτό στό μέτρο πού ἀποδεχόμαστε ὅτι ἡ Φιλοσοφία' εἰναι ἔνας θεωρητικός χῶρος, στόν ὁποῖο κανείς καί τίποτα δέν μπορεῖ νά πολιτογραφηθεῖ ἐάν δέν πληροῖ τίς δασικές προϋποθέσεις τῆς θεωρητικῆς πειθαρχίας του. 'Ο 'Αλτουσέρ εἰχε ἐξ ἀρχῆς ἐπίγνωση αὐτοῦ τοῦ γεγονότος, καί τό ἐνέγραφε στούς ὅρους τοῦ στοιχήματός του: «Τό οὐσιαστικό ζήτημα πού είχαν ἐγείρει μέσα μας ἀκαταμάχητα οἱ δοκιμασίες μας, οἱ ἀποτυχίες μας καί οἱ ἴδιες οἱ ἀδυναμίες μας: Τί γίνεται μέ τή μαρξιστική φιλοσοφία; Έχει θεωρητικά δικαίωμα ὕπαρξης; Καί ἄν ὑφίσταται de jure, πῶς νά ὁρίσουμε τόν εἰδοποιό χαρακτήρα της; » Τό ὅλο ἐγχείρημα, ὑπ' αὐτούς τούς ὅρους, συνίσταται στήν παραγωγή καί ἐγκατάσταση μέσα στή Φιλοσοφία μίας φιλοσοφίας, μέ τή θεωρητική ὁμοιοστασία πού τῆς προσιδιάζει, διακριτής καί αὐθύπαρκτης: ἡ φιλοσοφία αὐτή θά εἰναι τό ἔργο τοῦ 'Αλτουσέρ. 'Η φιλοσοφία τοῦ 'Αλτουσέρ θά εἰναι ἡ μαρξιστική φιλοσοφία. 9

3. Ἡ προνομιακή σχέση τοῦ κομμουνιστῆ μέ τή φιλοσοφία ύπονοεῖ ὅτι αὐτός ἀντιπροσωπεύει ἕνα ρηξικέλευθο ἱστορικό γεγονός, ὅτι φέρνει ἕνα καινούργιο πρόσωπο στό ἱστορικό δράμα, ήδη γεμάτο ἀπό κάθε λογῆς ἐπαναστάτες, ἀγωνιστές, ὁραματιστές, ζηλωτές καί μάρτυρες. Καί πράγματι, ή κομμουνιστική στάση διέπεται από μία πρωτόφαντη συγκρουσιακή καθολικότητα. Ο κόσμος τοῦ κομμουνιστῆ εἶναι ἕνας κόσμος σύγκρουσης, κοινωνικῶν ἀγώνων, ὁ κόσμος τῆς ταξικῆς πάλης. Ὁ δρίζοντάς του ὄμως είναι ἡ πλέον ριζική οἰκουμενικότητα, ή ἔφοδος στούς οὐρανούς τῆς ἀνθρωπότητας καί τῆς ίστορίας. Δέν πρόκειται γιά τήν ἐσχατολογική ἐπαγγελία ἑνός ίδανικοῦ μέλλοντος, ἀλλά για τό γεγονός ὅτι ὁ κομμουνιστής, ἐνῶ ἐγγράφει ἀκόμα καί στή λεπτότερη ὑφή τῆς κοινωνικῆς οντολογίας τή διαίρεση καί τόν διχασμό, τή σχετικότητα ώς πρός ἀνταγωνιστικές προοπτικές, ταυτόχρονα ἐπικαλεῖται τίς πλέον καθολικές άξίες, πράγμα πού τοῦ ἐπιτρέπει νά ἀπευθύνεται σέ ὅλους, ἀκόμα καί τούς καταστατικά ἀσυμφιλίωτους άντιπάλους του. Ἡ ἀπόπειρα πραγμάτευσης αὐτῶν τῶν ἀξιῶν, πού ώς τέτοιες διέπουν καί ἐγκαλοῦν τήν ἀνθρώπινη ἀξιοπρέπεια, έχει μεγάλη καί άξιοσέβαστη ίστορία: ή μόνη ἐπαρκής πρόσδαση σε αὐτές τίς άξίες ὑπῆρξε ἀνέκαθεν ή Φιλοσοφία. Είναι έξ άρχῆς φιλοσοφικές άξίες, καί ή φιλοσοφική τους ύπόσταση συστοιχεῖ μέ τήν καθολικότητά τους. ᾿Από τήν ἄλλη μεριά, ὅμως, ἡ συγκρουσιακότητα τοῦ κομμουνιστῆ δέν πα*ρεμδαίνει σέ αὐτήν τήν καθολική ἀξιολογία κατά τρόπο ἐξω*τερικό καί μή ἀναγκαῖο, ἀλλά διαπλέκεται μαζί τής ἐσωτερικά καί κατ' ἀναγκαιότητα. Ἡ συγκρουσιακότητα ἐδῶ δέν εἶναι κατά συμδεδηκός, άλλά οὐσιώδης: μέσω τῆς ταξικῆς πάλης, δ κομμουνιστής έγγράφει τή συγκρουσιακότητα στούς ὅρους τῆς καθολικότητας.

Αὐτός ὁ πρωτοφανής ἐνοφθαλμισμός μίας ἀναγκαίας σύγκρουσης στήν προοπτική τῆς πλέον ριζικῆς καθολικότητας άντανακλᾶται στόν λόγο πού τήν διακηρύσσει: τόνμαρξισμό, μέ τήν εὐρύτερη ἔννοια. Αὐτός δέν μπορεῖ νά χωρέσει στούς ίστορικά γνωστούς τρόπους ὕπαρξης ένός καθολικοῦ λόγου. Δέν μπορεῖ νά εἶναι ἁπλῶς ἕνας ἰσχυρός ἑνοποιητικός λόγος (γιά τόν όποιο ή ίστορία ἐπιφυλάσσει δύο μόνο γνωστές μορφές: τήν ὀρθολογική ἤ τήν ἀνορθολογική, τοῦ νοῦ ἤ τῆς καρδιᾶς, τοῦ Λόγου ή τῆς 'Αγάπης), ἀλλά ταυτόχρονα καί ὁ ἀδυσώπητος λόγος μίας άδυσώπητης σύγκρουσης. Έτσι, ἀπό τή μία μεριά ὁ μαρξισμός ἐνέχει μία ἐπιστημονική στιγμή ἤ δαθμίδα, μία «ἐπιστημολογική τομή» —πράγμα πού σημαίνει ὅτι δέν είναι άπλή μεταστροφή. 'Αντιθέτως, ἔχουμε ἐδῶ μία μή άναγώγιμη στιγμή μετασχηματισμοῦ, μία ἔλλογη καί μή ἀντιστρεπτή κριτική, πού καταλήγει σέ μία γνώση, τή γνώση τῆς έγγενοῦς καί πανταχοῦ παρούσας συγκρουσιακότητας τοῦ κοινωνικοῦ, τή γνώση τῆς ταξικῆς πάλης καί τοῦ ὁρίζοντα καθολικότητας πού τῆς προσιδιάζει. Ἡ γνώση αὐτή δέν εἶναι ἀνακλητή. Μπορεῖ ὅμως νά ἀναλύεται αὐτο-κριτικά ἐπ' ἀόριστον, ἐξασφαλίζοντας τή θεωρητική γονιμότητα πού ἔχουμε μάθει

νά ἀποδίδουμε σέ μία ἐπιστήμη.

Από τήν ἄλλη μεριά, ώστόσο, ή γνώση αὐτή δέν εἶναι διαδόσιμη πρός πάσαν κατεύθυνση. Δέν είναι ὁ πόλεμος τοῦ φωτός μέ τό σκότος. Ο μαρξισμός δέν είναι διαφωτισμός. Τό ἐπιστημονικό στοιχεῖο τοῦ μαρξισμοῦ δέν ἔχει νά ὑπερνικήσει μόνο, οὔτε κυρίως, προκαταλήψεις, φανατισμούς, συσκοτίσεις, εν ολίγοις τήν ἄγνοια. ή μαρξιστική επιστήμη δεν μπορεῖ νά γίνει καθολική μέσω διαφωτισμοῦ, γιατί εἶναι *ἐγγενῶς* μεροληπτική. 'Ο μαρξισμός είναι ένας συγκρουσιακός λόγος περί σύγκρουσης, ένας λόγος πού δέν περιγράφει άπλῶς μία σύγμουση, άλλά παίρνει μέρος σέ αὐτήν, στό πλευρό ένός από τούς πόλους της, καί θέλει νά μετατοπίσει τό συσχετισμό δυνάμεων πού ἐνέχονται σέ αὐτήν. Ὁ μαρξισμός δέν εἶναι μόνο ή ἐπιστημονική θεωρία μίας σύγκρουσης, ἀλλά καί μία θεωρία πού, ἐάν δέν θέλει νά διαψεύδει ἐμπράκτως τόν ἑαυτό της, ὀφείλει νά ἐνέχεται στή σύγκρουση. Ἡ συγκρουσιακή καθολικότητα τοῦ κομμουνιστῆ συστοιχεῖ μέ τή μεροληπτική άντιχειμενιχότητα τοῦ μαρξισμοῦ: με ἕναν ἐπαχριδῶς ἀνάλογο τρόπο, ή μεροληψία έγγράφεται στούς ὅρους τῆς ἰδιάζουσας ἀντικειμενικότητας τοῦ μαρξισμοῦ. ¹Ο Αὐτό μοιάζει νά ὑπονομεύει τόν ίδιο τόν τόπο έμφορᾶς τοῦ μαρξισμοῦ: ἀφ' ένός, μία μερική προοπτική, «χτισμένη» μέσα στή συγκρουσιακή κοινωνική πραγματικότητα καί, ἀφ' έτέρου, ἕνα ἐξωτερικό ἀρχιμήδειο σημεῖο, τό «πά στῶ» μίας πανεποπτικῆς «θέας ἀπό τό πουθενά».

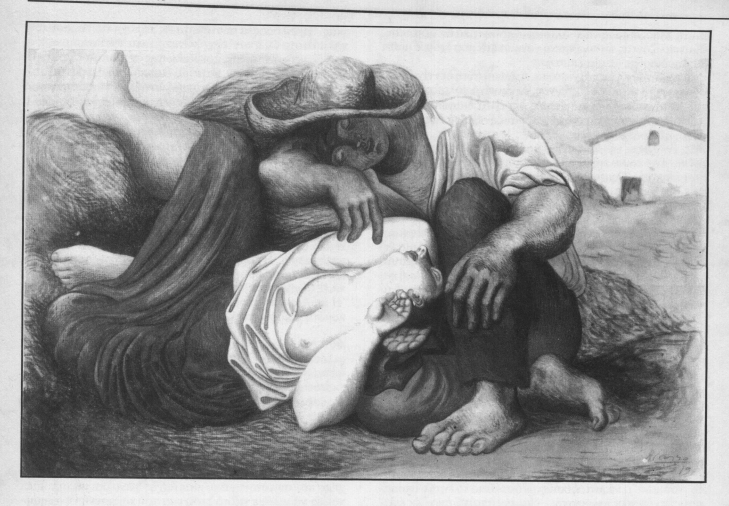
Αλλά ή ἀναγκαιότητα τῆς διπλῆς διαπλοκῆς πού ἀντιπροσωπεύουν ή συγκρουσιακή καθολικότητα καί ή μεροληπτική άντιχειμενιχότητα χάθε άλλο παρά αὐτονοήτη εἶναι: ἀντιθέτως, έμφανίζεται ώς άδιανόητη, πράγμα πού σημαίνει ὅτι άπαιτεῖ σκέψη γιά νά ὑπάρξει. Αὐτή ἡ ἀδιανόητη δίδυμη ἔνταση, πού μοιάζει νά καταδικάζει σέ ἀστάθεια τό ένιαῖο ὑποκείμενό της, ἀπαιτεῖ φιλοσοφία — καί τήν ἀπαιτεῖ ἀκριδῶς ἐπειδή είναι άδιανόητη. Ἡ ἀπαίτηση αὐτή ἔχει δύο ὄψεις: ἡ κομμουνιστική στάση προϋποθέτει φιλοσοφία γιά νά γεννηθεῖ καί χρειάζεται, ἐκ τῶν ὑστέρων, φιλοσοφία γιά νά σταθεροποιηθεῖ. Δέν θά μποροῦσε νά ὑπάρξει χωρίς μία ἀνεπίγνωστη προκαταρκτική φιλοσοφία, σέ «πρακτική κατάσταση», άλλά έξακολουθεῖ νά χρειάζεται τή ρητή φιλοσοφία πού θά τήν «πεῖ» καί θά τήν ύποστηρίξει, μία φιλοσοφία μέ θεωρητική ύπόσταση. Μέ δυό λόγια, ἀπαιτεῖ φιλοσοφία γιά νά ὑπάρξει. Ὁ λόγος τοῦ κομμουνιστῆ (ὁ λόγος πού τόν κάνει κομμουνιστῆ καί δ λόγος τόν δποῖο ἐκφέρει ὡς κομμουνιστής) ἔχει φιλοσοφική έμδέλεια, ή κομμουνιστική στράτευση έχει φιλοσοφικές προϋποθέσεις καί ἐπιπτώσεις: ὁ κομμουνιστής είναι ἐκ γενετῆς ἕνα φιλοσοφικό πρόδλημα, μία φιλοσοφική ἀπορία. Ἡ «λύση» τοῦ προδλήματος είναι ἕνα ἀπό τά προαπαιτούμενα τῆς ὕπαρξης τοῦ κομμουνιστῆ. Τό πρῶτο φιλοσοφικό στοίχημα είναι ἤδη ὁ κομμουνιστής, ὡς τέτοιος. Ἡ κομμουνιστική στάση ἤ θά είναι ἀδύνατη.

'Ωστόσο, ή μαρξιστική φιλοσοφία, ή φιλοσοφία πού ὅχι μόνο θά ἀκύρωνε τό ἀσυμδίδαστο μεταξύ μεροληψίας καί ἀντικειμενικότητας, ἀλλά καί θά ἀναδείκνυε τή μεροληψία τοῦ μαρξισμοῦ ὡς ὅρο τῆς ἀντικειμενικῆς γνώσης πού ὁ ἴδιος κομίζει, εἰναι φιλοσοφικῶς ἀνοικονόμητη, ἀδιευθέτητη μέ τά οἰκεῖα φιλοσοφικά ἐργαλεῖα. Αὐτό δυνάμει τοῦ ὁποίου ἡ ἔνταση αὐτή εἰναι ἀδιανόητη, τό ἀσυμδίδαστο ἀκριδῶς μεταξύ μεροληψίας καί ἀντικειμενικότητας, εἰναι συγκροτητικό τῆς Φιλοσο-

φίας. Ἡ Φιλοσοφία συστήνεται ὡς περιοχή τοῦ θεωρητικοῦ, καί μάλιστα ως ή κατ' έξοχήν επικράτεια τοῦ θεωρητικοῦ, άκριδώς μέσω αὐτῆς τῆς ἀσυμφιλίωτης ἀντιδιαστολῆς. Τό οὐσιῶδες τοῦ θεωρητιχοῦ, κατά μία δασιχή ἔννοια, ἔγχειται στόν έξοδελισμό κάθε μερικοῦ *ἐνδιαφέροντος* , μέ τήν πλέον γενική ἔννοια τῆς λέξης. "Ηδη κατά τήν πλατωνική στιγμή τῆς ίδουτικῆς της πράξης, ή Φιλοσοφία, ὡς θεωρία, ἰσοδυναμεῖ μέ πρόσδαση στόν χῶρο τῶν οὐσιῶν, στήν ἐπικράτεια τοῦ ἀδιαμεσολάδητου «είναι», ἐπέχεινα κάθε μεροληπτικής ἐμπλοκής, σέ άντίθεση μέ τήν κάθε λογῆς προοπτική, πού συλλαμβάνει τό αντικείμενό της μέσα στήν παραμορφωτική, τήν «ἔνδοξη», διαπλοκή του μέ τό ἐπί μέρους ἐνδιαφέρον πού τή συστήνει. Είναι ή Φιλοσοφία, λοιπόν, πού καθιστᾶ ἀδιανόητη τήν κομμουνιστική στράτευση καί τόν μαρξισμό: καί τά δύο είναι φιλοσοφικῶς ἀδιανόητα. Ἡ Φιλοσοφία δέν μπορεῖ νά δεξιωθεῖ μία τέτοια φιλοσοφία, ἀπαγορεύει ἐκ κατασκευῆς μία τέτοια ρηματοποίηση. Ή μαρξιστική φιλοσοφία φέρει έκ γενετής τό στίγμα τῆς ἔντασης πού διαπερνᾶ τόν μαρξισμό, καί αὐτό τήν κάνει ἐξ ἀρχῆς ἀσταθή, θνησιγενή, μέσα στό φιλοσοφικό πεδίο. Ή μαρξιστική φιλοσοφία είναι ἀνήκουστη, ὅπως είναι ἀνήκουστη ή μαρξιστική θεωρία καί ό ίδιος ό κομμουνιστής.

4. 'Αλλά ἀχριδῶς στό μέτρο πού ἡ θνησιγενής μαρξιστική φιλοσοφία αποτελεῖ τόν λόγο τῆς ὕπαρξης τοῦ κομμουνιστῆ, ή *ἐπιμονή* σέ αὐτήν τήν ἀσταθή φιλοσοφία ἐνέχεται κατ' ἀναγκαιότητα στήν κομμουνιστική στράτευση. Γιά νά τό ποῦμε διαφορετικά: ή ἔνταση πού ὑπονομεύει τήν ἴδια τήν ὕπαρξη τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας ὡς φιλοσοφίας δέν είναι παρά ή καταστατική συνθήκη τοῦ στοιχήματος τοῦ κομμουνιστῆφιλόσοφου - καί, ἄρα, τοῦ ἴδιου τοῦ στοιχήματος τοῦ κομμουνιστη. Ἡ ἄλυτη ἐσωτερική ἔνταση, πού δείχνει νά καταλύει ἐκ γενετῆς τή μαρξιστική φιλοσοφία, ἀναδεικνύει τό στοίχημα πού συνιστοῦσε ἀπό μίας ἀρχῆς ἡ ἀναζήτησή της. Έχει νόημα νά μιλᾶμε γιά τό στοίχημα τοῦ κομμουνιστῆ φιλοσόφου μόνο ἀπό τή στιγμή πού ὁ κομμουνιστής, ὁ 'Αλτουσέρ ἐν προκειμένω, έμμένει στή φιλοσοφική ύποστήριξη τῆς κομμουνιστικής προοπτικής, παρά τήν ἀσυμβατότητα τής σχετικής φιλοσοφίας μέ τό φιλοσοφικό πεδίο. Ἡ ἐμμονή αὐτή εἶναι, κατά κάποιον τρόπο, ταυτόσημη μέ τήν ἐσωτερική ἔνταση τῆς μαρξιστικής φιλοσοφίας. Ἐάν δέν ὑπῆρχε αὐτή ἡ ἔνταση, ἐάν ή μαρξιστική φιλοσοφία ύπῆρχε ἀπρόσκοπτα, δέν θά μπορούσαμε νά κάνουμε λόγο γιά καμία έμμονή: ἔχει νόημα νά μιλᾶμε γιά ἐμμονή, καί ἄρα γιά στοίχημα, μόνο ὑπό τό φῶς αὐτῆς τῆς ἔντασης.

Ο `Αλτουσέρ ἐμμένει, λοιπόν, στή μαρξιστική φιλοσοφία, παρά τήν ἀνυπέρδλητη δυσκολία τῆς τελευταίας νά ὑπάρξει. Ό `Αλτουσέρ δέν παραιτεῖται τῆς φιλοσοφικῆς ὑποστήριξης τῶν δεδαιοτήτων του, τῆς φιλοσοφικῆς ὑποστήριξης τῆς ἴδιας τῆς πολιτικῆς του στράτευσης, παρά τό γεγονός ὅτι αὐτές ἐμφανίζονται ὡς φιλοσοφικῶς ἀνυποστήρικτες. ᾿Αναδεικνύεται ἔτσι ἕνα ἰσχυρό «ὑποκειμενικό» ἤ ἐμπρόθεετο στοιχεῖο, μία θέληση ἤ ἕνα πεῖσμα, πού χαρακτηρίζει τήν ὅλη φιλοσοφική πολιτεία τοῦ ᾿Αλτουσέρ. Γίνεται προφανές ὅτι, ἐξ ἀρχῆς καί διαρκῶς, ὁ ᾿Αλτουσέρ θέλει νά ὑποστηρίξει φιλοσοφικά τίς δεδαιότητές του, θέλει νά ἀναζητήσει τή μαρξιστική φιλοσοφία. Αὐτό ἀκριδῶς τό οὐσιῶδες χαρακτηριστικό τοῦ φιλοσοφικοῦ ἐγχειρήματος τοῦ ᾿Αλτουσέρ ὀνομάζω «πρόταγμα». ˙Ο ὅρος ὑποδηλώνει, ταυτοχρόνως, τόσο ἕνα «περιεχόμενο» ὅσο καί μία συγκεκριμένη στάση ἀπέναντι σέ αὐτό. Πρόταγμα εἰ-



ναι ὅ,τι προ-τάσσεται, ἀλλά καί τό γεγονός ὅτι αὐτό προτάσσεται, τῆς φιλοσοφικῆς ἐνασχόλησης καί τήν καθοδηγεῖ. τήν κατευθύνει καί συνιστά τό κριτήριο της έπιτυχίας της. Ή φιλοσοφική ἐνασχόληση ἀποκτᾶ ἔτσι μία ὄψη πρωθύστερου, στό βαθμό πού γίνεται ἐμφανής μία «λήψη τοῦ ζητούμενου» (ή, ἴσως ἀχόμα πιό σωστά, μία «ἀναζήτηση τοῦ ληφθέντος»).

5. Χωρίς τήν ἐσωτερική ἔνταση τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας, λοιπόν, καί τή συναφή επιμονή σε δρισμένες δεδαιότητες πού κατά τά φαινόμενα δέν στέκονται φιλοσοφικά, αὐτό τό ἐμπρόθετο στοιχεῖο, ὁ χαρακτήρας - πρόταγμα, θά περνοῦσε σέ δεύτερη μοίρα καί θά μποροῦσε κανείς νομίμως νά τό παραβλέψει ὡς ἐπουσιῶδες. Ἡ συμβατότητα μέ τίς θεωρητικές - φιλοσοφικές νόρμες θά έξαφάνιζε κάθε έμμονή καί κάθε «ύποκειμενιχή» θέληση: ή μαρξιστιχή φιλοσοφία θά ήταν ενα αὐθύπαρατο γεγονός, μέ τό δποῖο θά μποροῦσε κανείς νά ἀσχοληθεί φιλοσοφικά χωρίς ἀπαραιτήτως νά συμμερίζεται, ή ἀκόμα καί χωρίς νά γνωρίζει, τίς δεδαιότητες πού τοῦ ἔδωσαν λαδή. 'Αντιθέτως, μέ δεδομένα όλα τά προηγούμενα, ή ἐμμονή τοῦ Αλτουσέρ φαντάζει φιλοσοφικῶς ἀδικαιολόγητη, καί αὐτό ἀχριδῶς τήν καθιστᾶ ἐμμονή: ὁ ᾿Αλτουσέρ μοιάζει νά ἐμμένει σέ αὐτό πού θέλει νά πεῖ καί νά ὑποστηρίξει φιλοσοφικά (καί δέν τό αποσύρει, υπό τήν πίεση της ασυμβατότητας του μέ τα φιλοσοφικά κριτήρια) ἀκριδῶς ἐπειδή θέλει νά τό πεῖ καί νά τό ὑποστηρίξει. Τό γεγονός ἀκριδῶς ὅτι πρόκειται γιά μία ἀδικαιολόγητη ἐμμονή ὑποδεικνύει τήν προσωπική ἀνατροφο-

δότησή της ἀπό ἕνα ἰσχυρό «θέλω».

Πράγμα πού σημαίνει ότι, σύμφωνα μέ τή φιλοσοφική πειθαρχία, καί μιλώντας κυριολεκτικά, δέν ὑπάρχουν φιλοσοφικά προτάγματα. Αὐτό δέν σημαίνει ὅτι ἡ ὕπαρξη προσωπικῶν, ὑποκειμενικῶν κινήτρων είναι ἀδιανόητη ἤ ἀθέμιτη. Κάθε συνεκτική φιλοσοφία (μπορεῖ νά) κρύβει πίσω της κάποιο ύποκειμενικό ενδιαφέρον. Ώστόσο, μιλώντας κυριολεκτικά, καί ἀπό τή σκοπιά τοῦ θεωρητικοῦ ίδεώδους τοῦ φιλοσοφικοῦ χώρου, μοιάζει αὐτονόητο ὅτι αὐτή καθ' ἑαυτή ἡ φιλοσοφιχή υποστήριξη (ὀφείλει νά) είναι έντελῶς ἀμέτοχη τοῦ ὅποιου κινήτρου της. "Όταν, καί στόν βαθμό πού, ἀποκατασταθεῖ ἡ συστηματική φιλοσοφική ύποστήριξη, ὅταν δηλαδή συγκροτηθεῖ ἡ ἀντίστοιχη φιλοσοφία, ὁ χαρακτήρας-πρόταγμα (ὀφείλει νά) έξαφανίζεται. Το πρόταγμα πρέπει τότε νά παύει νά είναι καί νά δείχνει πρόταγμα: ἐάν ἡ φιλοσοφική ὑποστήριξη εὐοδωθεῖ (καί τό σχετικό πρόταγμα διεκπεραιωθεῖ), ἀποδειχνύεται ἐχ τῶν ὑστέρων ὅτι οἱ θέσεις πού τό συγχροτοῦσαν δέν συνιστοῦσαν στήν οὐσία τους προτάγματα, ἀλλά ἐξ ἀρχῆς φιλοσοφικές προτάσεις, πού ἐνεῖχαν ἀνέκαθεν τή φιλοσοφική τους ύποστήριξη. Ήλειτουργία του ώς κινήτρων αποδεικνύεται πλέον ἐπουσιώδης, ἐξωγενής καί φιλοσοφικά ἀδιάφορη. Τό πρόταγμα παραχωρεῖ τή θέση του σέ ἔνα δεσμευτικό

συστημικό φιλοσοφικό οἰκοδόμημα, σέ μία φιλοσοφία πού υποστηρίζει «ἀντικειμενικά» μία ή περισσότερες θέσεις (καταδεικνύοντας τήν ἀείποτε φιλοσοφική υποστήριξή τους), ἀπελευθερώνοντάς τις ἔτσι ἀπό τόν υποκειμενικό χαρακτήρα πού ἐνέχεται στό πρόταγμα. ᾿Από τό φιλοσοφικό πεδίο (πρέπει νά) ἐξοδελίζεται ἐν τέλει ἡ ὅποια «ὑποκειμενικότητα» καί εἰναι τελείως ἀδιάφορο φιλοσοφικά ἄν κάποιες φιλοσοφίες παρα-

κινήθηκαν ἀπό κάποιο ἐνδιαφέρον.

'Από την ἄλλη μεριά, ή τυχόν ὰποτυχία ενός ἐγχειρήματος φιλοσοφικής ὑποστήριξης, ή ἀδυναμία τής σχετικής φιλοσοφίας νά ὑπάρξει θεωρητικά, ἰσοδυναμεῖ μέ τήν ἀπόδειξη ὅτι οἱ σχετικές θέσεις κακῶς συνιστοῦαν φιλοσοφικά προτάγματα ἐξ ἀρχής, ὅτι αὐτές δέν ἡταν καί δέν μποροῦσαν νά γίνουν φιλοσοφικές προτάσεις. 'Ως ἐκ τούτου, ὀφείλουν νά ἐγκαταλειφθοῦν. 'Η ἀδυναμία φιλοσοφικής ὑποστήριξης τῶν ὅποιων θέσεων ἐμφανίζεται, ἀπό μία ἀντίστροφη σκοπιά, ὡς ἡ φιλοσοφική κριτική αὐτῶν τῶν θέσεων: οἱ θέσεις αὐτές δέν είναι καί δέν ἡταν φιλοσοφικές, είναι φιλοσοφικῶς ἀνυποστήρικτες, είναι ἀδικαιολόγητες δεδαιότητες (μέ ὅλη τή δαρύνουσα σημασία πού ἔχει ἡ λέξη «ἀδικαιολόγητες» στό θεωρητικό φιλοσοφικό πλαίσιο). 'Ομοίως ἀδικαιολόγητη ἀποδεικνύεται καί

ή έμμονή σε αὐτές τίς θέσεις ή δεδαιότητες.

Σέ κάθε περίπτωση, λοιπόν, τό φιλοσοφικό πρόταγμα στοχεύει έγγενῶς στήν ἀναίρεσή του ὡς προτάγματος, ἐνῶ οἱ άντίστοιχες πρός ύποστήριξη θέσεις ύπόκεινται καί έξαρτῶνται από τή φιλοσοφική υποστήριξή τους. Μιλώντας κυριολέκτικά, ἐπαναλαμβάνουμε, δέν ὑπάρχουν φιλοσοφικά προτάγματα. Στό χῶρο τῆς φιλοσοφίας, τά προτάγματα εἴτε εἶναι ἐπουσιωδώς προτάγματα, εἴτε κακώς συνιστοῦσαν προτάγματα ἐξ άρχῆς. Αὐτή ή ἰδεώδης κατάστρωση τοῦ φιλοσοφικοῦ χώρου, πού έξοδελίζει τό πρόταγμα ἀπό τό ἐσωτερικό του, συστοιχεῖ μέ τό αἴτημα θεωρητικοῦ χαρακτήρα τοῦ φιλοσοφικοῦ πεδίου. ἤ Ηδη ἀπό τόν Πλάτωνα, ἡ θεωρία εἰναι αὐτή πού, ἐπισυμδαίνοντας στόν ἀγοραῖο χῶρο τῆς σοφιστιχῆς, (ὀφείλει νά) μετασχηματίζει αὐτόν τόν χῶρο, ὅπου ὁ καθένας μπορεῖ νά πεῖ καί νά «ὑποστηρίξει» (ἀκριδῶς) ὅ, τι θέλει, σέ φιλοσοφικό χῶρο, οπου κανείς μπορεί νά υποστηρίξει μόνο όσα είναι υποστηρίξιμα. Σύμφωνα μέ αὐτήν τήν ἀντίθεση, τό ἐμπρόθετο παραπέμπει (δυνάμει) στό αὐθαίρετο, ἐνῶ ἀπό τήν ἄλλη μεριά, τό θεωρητικό είναι αὐτό πού ἐπιτελεῖ τό πέρασμα ἀπό τό de facto στό de jure, ἀπό τό «ὑποκειμενικό» στό «ἀντικειμενικό», ἀπό τό προσωπικό στό ἀπρόσωπο.

6. Ἐδῶ καί καιρό, ἡ φιλοσοφική πειθαρχία μοιάζει νά ἔχει ἀποκατασταθεῖ. Ὁ ᾿Αλτουσές μοιάζει νά πλήρωσε στό ἀκριδές μέτρο πού τοῦ ἀναλογοῦσε τήν ἀναζήτηση μίας ἀδύνατης φιλοσοφίας: μέ τή φιλοσοφική άνυπαρξία. Δέν υπάρχει φιλοσοφικό ἔργο τοῦ ᾿Αλτουσέρ, ἀκριδῶς ἐπειδή δέν ὑφίσταται μαρξιστική φιλοσοφία. 11 Τό πρόταγμα τοῦ 'Αλτουσέρε δέν άφορᾶ τή Φιλοσοφία, δέν ὑφίσταται φιλοσοφικῶς. Ἡ ἐμμονή τοῦ ᾿Αλτουσέρ στήν ἐξ ἀρχῆς χαμένη του ὑπόθεση εἶναι καθαρά προσωπική, σάν νά λέμε «ψυχολογική». Ἡ ἀπόπειρα διατύπωσης τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας ἀποτελεῖ ἔνδειξη μονάχα τῆς πρόθεσης τοῦ 'Αλτουσέρ, τοῦ ἐμπρόθετου ἐνδιαφέροντός του, ένός προσωπικοῦ στοιχήματος πού μόνον τόν ίδιο μπορεῖ νά ἀφορᾶ. Φιλοσοφικῶς, πρόκειται καθαρά γιά μία άδικαιολόγητη έμμονή. Ή φαινομενική ὕπαρξη αὐτῆς τῆς «φιλοσοφίας», ἐκεῖνο τό ἀλλόκοτο μετέωρο στό φιλοσοφικό οὐρανό τῆς δεκαετίας τοῦ '60, δέν μπορεῖ παρά νά ἀνάγεται σέ κάποιας μορφής «ἀπάτη τοῦ λόγου». Τό γεγονός ὅτι, στή σύντομη διάρχεια μίας συγκεκριμένης φιλοσοφικής συγκυρίας, δόθηκε ή ἐντύπωση ἔργου τοῦ ᾿Αλτουσέρ, δέν μπορεῖ παρά νά ἀνάγεται σέ μία κάποια ἐπεξεργασία πού ἔλαδε χώρα στό πεδίο τοῦ λόγου (ἐπεξεργασία ἔστω-ἐπιδέξια, ἔστω ἀκόμα καί «ἰδιοφυή»), σέ μία ἔντεχνη ἀπόπειρα καταχρηστικοῦ δερμπαλιστικοῦ συμδιδασμοῦ τῶν ἀσυμδίδαστων, ὑποστήριξης τῶν άνυποστήρικτων, σέ ἕνα σκανδαλῶδες ὅσο καί ἁλυσιτελές τέχνημα πού προσπάθησε νά καλύψει τήν ἐκ γενετῆς μοιραία ἔνταση, πι΄ τελικά θά τό κατέλυε, πίσω ἀπό λογο-τεχνικές ἀκροδασίες. Ἡ ὅλη κατασκευή δέν μπορεῖ παρά νά συνιστᾶ δείγμα «ήμαρτημένου συλλογισμοῦ». Άπάτη τοῦ λόγου καί ήμαρτημένος συλλογισμός: διατυπώσεις σάν καί αὐτές φαίνεται νά παραπέμπουν προνομιακά στό «πρόταγμα», καθώς τό ένοχικό βάρος πού φέρουν προϋποθέτει μία πρόθεση. Μέσα στό πεδίο τοῦ θεωρητικοῦ δικαίου, στήν κατ' ἐξοχήν ἐπικράτεια τοῦ je jure, τό πρόταγμα ἀποτελεῖ συνθήκη τῆς ἁμαρτίας, τοῦ ἄδικου ἤ τοῦ ἀδικαιολόγητου.

Ή καινούργια φιλοσοφική μέρα μοιάζει νά διαλύει ὅλες τίς χίμαιρες μίας συγχυσμένης συγκυρίας: ἡ κομμουνιστική στράτευση δέν ἔχει φιλοσοφική ἐμβέλεια, δέν ἐνέχει καμία φιλοσοφία, οὔτε κάν σέ «πρακτική κατάσταση». Δέν ὑπάρχουν κομμουνιστές φιλόσοφοι, ὁ κομμουνιστής δέν στοιχειοθετεῖ φιλοσοφική στάση. Μποροῦμε ἄραγε νά εἴμαστε ἀκόμα κομμου

νιστές;

Ωστόσο, ή φιλοσοφική άνυπαρξία τοῦ 'Αλτουσέρ δέν είναι άπλῶς ἀνυπαρξία. Ὁ ἴδιος καί ἡ ἐμμονή του ἐξακολουθοῦν κατά κάποιον τρόπο νά στοιχειώνουν τό φιλοσοφικό πεδίο. Ή άπλή ὑπόμνηση τοῦ ᾿Αλτουσέο σέ φιλοσοφικές περιστάσεις, ή ἀναφορά του ώς δυνητιχοῦ νόμιμου συνομιλητῆ στήν εὐρύτερη φιλοσοφική συζήτηση, ἀρκεῖ γιά νά τό ὑποδείξει. Ἡ ἐπίκληση τοῦ ᾿Αλτουσέρ ἀντιμετωπίζεται ἀπό τή φιλοσοφική δμήγυρη μέ μία κάποια άνεπαίσθητη δυσφορία, μέ κάποιας μορφής ἀποστροφή, μέ μία ἀδιόρατη ἀμηχανία ἤ ἐνόχληση σάν νά εἰπώθηκε κάτι ἄκομψο ἤ ἀνάρμοστο. Διαισθάνεται τότε κανείς μία ἐκκρεμότητα, ἕνα κάποιο ὑπόλοιπο δυσεξήγητο, ἐάν εἴχαμε νά κάνουμε μέ μία ἁπλή καί καθαρή φιλοσοφική ἀποτυχία. Θά μποροῦσε νά ἀποδώσει κανείς αὐτήν τήν ὑπόκωφη δυσανασχέτηση στίς συλλογικές ἐνοχές τῆς φιλοσοφικής κοινότητας, πού ἀφέθηκε νά έξαπατηθεῖ ἀπό ἕνα φιλοσοφικά άνυπόστατο έγχείρημα, πού δέν μπόρεσε νά άναγνωρίσει έγκαίρως τή φενάκη προτοῦ τῆς ἀναγνωρίσει φιλοσοφικά διαπιστευτήρια καί τήν νομιμοποιήσει ώς σημαντικό φιλοσοφικό γεγονός. Ἡ ἐνοχή αὐτή εἶναι γεγονός, καί δέν χαρακτηρίζει μόνο ὄσους «παρασύρθηκαν» μέ τόν ἕναν ἤ τόν άλλον τρόπο, ἀπό τήν ἀλτουσερική γοητεία, 12 ἀλλά ἀκόμα, καί ἴσως κυρίως, ὅσους τήν πήραν ἀρκετά στά σοβαρά ὥστε νά τήν ἀντιμετωπίσουν ώς φιλοσοφικό ἀντίπαλο. 13 'Ωστόσο, ή ξομηνεία αὐτή ἀφήνει ἕνα μικρό ἀλλά ἐνοχλητικό ὑπόλοιπο: πίσω ἀπό τήν εὐλογοφανή ἐπίκληση μίας συγκυριακῆς εὐπιστίας, ἀναγνωρίζει σέ αὐτήν τήν ἀνυπόστατη φιλοσοφία μία ιδιάζουσα ἀποτελεσματικότητα. Πῶς μπορεῖ τό ἀνυπόστατο νά ἔχει ἀποτελέσματα; Καί αὐτή ἡ ἀποτελεσματικότητα δέν προϋποθέτει κάποιας μορφής ὕπαρξη; Πῶς μπορεῖ νά ὑπάρχει τό ἀνυπόστατο; Αὐτή ἡ ἀποτελεσματικότητα «λέει» κάτι, όχι μόνο γιά τή μαρξιστική φιλοσοφία καί τό έγχείρημα τοῦ 'Αλτουσέρ, ἀλλά καί γιά τή Φιλοσοφία γενικά. Καί εἶναι αὐτήν ἀχριδῶς πού δέν ξέρει πῶς νά διευθετήσει ἡ φιλοσοφιχή αὐτογνωσία: ὁ ᾿Αλτουσέο σηματοδοτεῖ ἕνα ἰδιότυπο τυφλό σημεῖο στή συλλογική αὐτογνωσία τῆς Φιλοσοφίας καί τῶν φιλοσόφων.

7. Ὁ Μπαλιμπάρ, στό κείμενό του «Σώπαινε ἀκόμα ᾿Αλτουσέρ», 14 ὄχι μόνο ἀναγνωρίζει αὐτές τίς δύο ὄψεις τῆς ἀλτουσερικής φιλοσοφίας, τό άνυπόστατο καί τήν αποτελεσματικότητα, άλλά καί τίς συνάπτει άξεδιάλυτα μεταξύ τους: ή φιλοσοφία τοῦ 'Αλτουσέρ είναι ἀνυπόστατη δυνάμει τῆς αὐτοπαθούς ἀποτελεσματικότητάς της, δυνάμει τῶν ἀποτελεσμάτων της ἐπί τοῦ ἑαυτοῦ της. Ὁ Μπαλιμπάρ περιγράφει διεξοδικά τήν έγγενή αὐτοκαταστροφή τῆς ἀλτουσερικῆς φιλοσοφίας, ή δποία παίρνει τή μορφή μίας έσωτερικής έντασης, μίας ίδιότυπης «άντινομίας» πού τή διασχίζει καί τή φέρνει άντιμέτωπη μέ τόν ίδιο της τόν έαυτό. Η άλτουσερική φιλοσοφία αὐτο-ἀχυρώνεται, ἀχυρώνει τόν ἑαυτό της βάσει τοῦ ἑαυτοῦ της, αποδειχνύεται ανυπόστατη από τή διαδρωτική δράση τῆς ίδιας τῆς δικῆς της λογικῆς —σάν ἕνα ὀξύ πού τρώει τήν ίδια του τήν ύλη. Ὁ Μπαλιμπάρ θά συνοψίσει ἐμβληματικά αὐτήν τήν αὐτο-ἀχύρωση ἰσχυριζόμενος ὅτι ἡ ἀλτουσεριχή φιλοσοφία είναι έγγενῶς αὐτο-κριτική.

'Αλλά γιά νά μπορεῖ νά ἔχει κριτικά ἀποτελέσματα, ἀκόμα καί —ἤ ἴσως εἰδικά — ἐπί τοῦ ἴδιου τοῦ ἑαυτοῦ της, ἡ ἀλτουσερική φιλοσοφία πρέπει κάπως νά ὑπάρχει φιλοσοφικά. Έχουμε νά κάνουμε μέ μία ἔνταση καί μέ μία ἀντινομία πού ὄσο ἀκυρώνουν τόσο ἐπικυρώνουν τήν ἀλτουσερική φιλοσοφία. Ἡ φιλοσοφία τοῦ 'Αλτουσέρ ἐμφανίζεται νά ἀποδιαρθρώνει τόν ἑαυτό της, καταδεικνύοντας ἔτσι τήν κριτική ἰσχύ της, ἀποδεικνύοντας δηλαδή ὅτι ἰσχύει. Ἡ ἀκυρωτική ἔνταση μέ τόν ἑαυτό της ἀποτελεῖ ἐνεργοποίηση τοῦ κριτικοῦ δυναμικοῦ της. Κατά ἕναν τρόπο πού ἀπηχεῖ τόν Ντεριντά, οἱ συνθῆκες ἀδυνατότητας τῆς ἀλτουσερικῆς φιλοσοφίας εἰναι ταυτόχρονα καί συνθῆκες δυνατότητάς της. Ἡ αὐτοκατάλυση τῆς ἀλτουσερικῆς φιλοσοφίας εἰναι ταυτόχρονα καί συνθῆκες δυνατότητάς της. Ἡ αὐτοκατάλυση τῆς ἀλτουσερικῆς φιλοσοφίας τήν καθηλώνει ἔτσι σέ μία δριακή ὅσο καί ἀξεπέραστη στιγμή, στό μεταίχμιο τῆς ὕπαρξης καί τῆς ἀνυ

παρξίας.

ντασμα.

'Αλλά στόν δαθμό πού, ὅπως εἴπαμε, ἡ φιλοσοφία τοῦ 'Αλτουσέρ δέν θά ἡταν καταστατικά παρά ἡ μαρξιστική φιλοσοφία, ἡ εὐόδωση δηλαδή τοῦ φιλοσοφικοῦ του προτάγματος, ἡ φαντασματική ὑπόσταση τῆς πρώτης ἀντανακλᾶ τόν τρόπο «ὕπαρξης» τῆς τελευταίας. Τό φάντασμα εἰναι ἡ μαρξιστική φιλοσοφία. Καί ἀντιστρόφως, ἡ μαρξιστική φιλοσοφία εἰναι, ἀείποτε καί ἐσαεί, τό φάντασμά της. 'Ο Ντεριντά θά μποροῦσε νά πεῖ καί ἐδῶ τό λόγο του: ἡ μαρξιστική φιλοσοφία εἰναι ἔνα ἀπό τά «φαντάσματα τοῦ Μάρξ», ἡ Φιλοσοφία εἰναι ἕνα ἀπό τός τόπους ὅπου στοιχειώνει ὁ Μάρξ.

'Αλλά, μέ δάση τά προηγούμενα, αὐτή ἡ ἀνυπόστατη ὑπόσταση τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας, ὡς ἀείποτε καί ἐσαεί φαντάσματος, αὐτός ὁ ἄλυτος σπασμός της ἀνάμεσα στήν ὕπαρξη καί τήν ἀνυπαρξία, σημαίνει ὅτι τό πρόταγμα τῆς μαρξιστικῆς φιλοσοφίας οὔτε κακῶς ἡταν πρόταγμα οὔτε ἡταν ἐπουσιωδῶς πρόταγμα. Ἡταν ἐγγενῶς πρόταγμα. Αὐτό ἔρχενουσιωδῶς πρόταγμα. Ἡταν ἐγγενῶς πρόταγμα.

ται νά φωτίσει μέ ἕνα καινούργιο φῶς τήν ἐμμονή τοῦ ᾿Αλτουσέρ, σχετικοποιώντας τό ὑποκειμενικό ἤ ψυχολογιστικό βάρος πού ἔμοιαζε νά ἔχει στήν ἀρχή: πρέπει νά δοῦμε μέ ποιόν τρόπο τό πρόταγμα τοῦ ᾿Αλτουσέρ ἤταν τοῦ ᾿Αλτουσέρ Πρέπει νά δοῦμε ποιός ἐπιμένει ἐδῶ, ποιανοῦ εἰναι ἡ ἐμμονή. ὙΕάν οἱ πρωταρχικές βεβαιότητες τῆς κομμουνιστικῆς στράτευσης συνιστοῦν ἐγγενῶς φιλοσοφικό πρόταγμα, σημαίνει ὅτι αὐτές κατά κάποιο τρόπο θέλουν νά ὑποστηριχθοῦν φιλοσοφικά ἀφ᾽ ἑαυτῶν . Οἱ θέσεις πού ἀναλαμβάνει νά ὑποστηρίξει ὁ ᾿Αλτουσέρ ἐγκαλοῦν πρός φιλοσοφική ὑποστήριξη — ἤ, γιά νά τό ποῦμε διαφορετικά, καί κάπως παραδοξολογικά, οἱ θέσεις αὐτές ἐμμένουν στόν ἑαυτό τους . "Οπως τά φαντάσματα.

Εἴμαστε τώρα σέ θέση νά κατανοήσουμε καλύτερα τή φύση τῆς «ὑποκειμενικότητας» πού συνυφαίνεται μέ τόν προταγματικό χαρακτήρα τοῦ ὅλου ἐγχειρήματος —μέ ἔναν τρόπο πού ἀπηχεῖ τή μελέτη τῆς ἐν γένει ὑποκειμενικότητας ἀπό τόν ἴδιο τόν ᾿Αλτουσέρ, δασισμένη στήν ἔννοια τῆς ἰδεολογίας. Πρός τήν κατεύθυνση αὐτή, θά χρειαστεῖ νά ἐπισημάνουμε τή διττή φύση κάθε ἐμμονῆς —καί, ἄρα, καί τῆς ὲμμονῆς πού συ-

νιστά τό πρόταγμα τοῦ 'Αλτουσέρ.

'Από τή μία μεριά, ὅπως ἔχουμε πεῖ, μία ἐμμονή παραπέμπει σέ μία θέληση πού δέν ὑποχωρεῖ, σέ ἔνα πεῖσμα, σέ μία ἐπανατροφοδότηση μίας στάσης παρά τήν ἀντίσταση πού προβάλλει ἡ πραγματικότητα στήν εὐόδωσή της ἤ στήν ἐκπλήρωσή της, μία ἐπανατροφοδότηση πού ἀντλεῖ ἐκ τοῦ προσωπικοῦ δουλητικοῦ ἀποθέματος. 'Από τήν ἄλλη μεριά, ὅμως, μία ἐμμονή (μπορεῖ νά) σηματοδοτεῖ καί τή διαρκή ὑπαγωγή σέ μία ἐσωτερικευμένη ἐπιταγή, τήν ἀδυναμία διαφυγῆς ἀπό ἕνα πανίσχυρο «πρέπει» —ἄρα ἕνα ἔλλειμμα πρσωπικῆς χειραφέτη-

σης, ἐνδεχομένως καί μία ἰδεοληψία.

Από τή μία μεριά μία έλευθερία καί ἀπό τήν ἄλλη μία δέσμευση. Μοιάζει νά διαφωτίζεται έδῶ ὁ προκαταρκτικός προσδιορισμός τοῦ στοιχήματος τοῦ κομμουνιστῆ φιλοσόφου, τοῦ ιδιου τοῦ ἀλτουσερικοῦ προτάγματος, μέ τήν πολιτική στράτευση στό χῶρο τῆς Φιλοσοφίας: ἡ διπλή ὄψη τῆς σχετικῆς ἐμμονῆς παραπέμπει πράγματι στή διαλεκτική τῆς στράτευσης, στόν δαθμό πού ἡ τελευταία ἐνέχει ἔνα ἐθελοντικό στοιχεῖο, λίγο ἕως πολύ ἐξιδανικευμένο, ἐνῶ ἐγγράφει στή δαθιά λογική της τόν ἐξαναγκασμό κάθε στρατοῦ, τήν ἀπόλυτη ἀπαγόρευση τῆς ἐγκατάλειψης τῶν γραμμῶν του, τοῦ «λύειν τοὺ ζυγοὺς» (μέ τή διπλή σημασία τῆς τελευταίας λέξης).

Έπισημαίνεται έτσι μία ἐπιπλέον νοηματική ἀπόχρωσητοῦ «προτάγματος»: τό πρόταγμα δέν σηματοδοτεῖ μόνο μία θέληση, ἀλλά καί μία ἐπιταγή. Τό πρόταγμα ἀποκτᾶ ἔτσι τήν πλήρη σημασία του: ταυτόχρονα μία ἐπιθυμία καί ἕνα καθῆκον, μία δούληση καί μία δέσμευση. Ἐδῶ δρίσκεται τό οὐσιῶδες τοῦ «ὑποκειμενικοῦ» χαρακτήρα πού διαποτίζει τό πρόταγμα: σύμφωνα μέ τήν προδληματική τοῦ ᾿Αλτουσέρ περί ἰδεολογίας, ἡ συγκρότηση τοῦ ὑποκειμένου ἐντοπίζεται στή στιγμή τῆς ἰδεολογικῆς ἔγκλησης, δηλαδή στή φαντασιακή διαλεκτική τῆς ἐλευθερίας καί τοῦ ἐξαναγκασμοῦ, βάσει τῆς ὁποίας τό ὑποκείμενο προσλαμβάνει τόν διφυή χαρακτήρα του, καθίσταται δηλαδή ὑποκείμενο τῆς δούλησης καί ὑποκείμενο στήν ἐπιταγή.

Τό γεγονός, λοιπόν, ὅτι οἱ πρωταρχικές κομμουνιστικές δεδαιότητες συνιστοῦν ἐγγενῶς φιλοσοφικό πρόταγμα σημαίνει ὅτι ἐγκαλοῦν πρός φιλοσοφική ὑποστήριξη καί ὅτι ἐνέχουν τό κοίτασμα τῆς ἐμμονῆς σέ αὐτήν. Δέν εἰναι μόνο τό πρόταγμα τοῦ ᾿Αλτουσέρ, ἀλλά εἶναι καί ὁ ᾿Αλτουσέρ τοῦ προτάγματος. Τό φιλοσοφικό πρόταγμα τῆς κομμουνιστικῆς στράτευσης δοῆκε τόν 'Αλτουσέρ, τόν στρατολόγησε, τόν ἐγκάλεσε: δ 'Αλτουσές πού γνωςίζουμε υπήςξε αποτέλεσμα αυτής τής ἔγκλησης. Καί τό γνώριμο πρόσωπο τοῦ 'Αλτουσέρ, ὁ τόπος οπου δ κομμουνιστής καί δ φιλόσοφος αναζήτησαν δ ένας τόν άλλο, ἔρχεται νά ὑποδείξει τήν ἀμφίδρομη φορά αὐτῆς τῆς ἔγκλησης, νά μᾶς ὑπενθυμίσει ὅτι ἡ στράτευση αὐτή δέν μπορεῖ παρά νά είναι διπλή καί ἀμοιδαία. 'Από τή μία μεριά, δ φιλόσοφος παύει νά κάνει ἁπλῶς «καλά τή δουλειά του», νά άσκεῖ τή Φιλοσοφία ώς ἀποστασιοποιημένος ἐπαγγελματίας, άλλά στρατεύεται σέ μία ὑπόθεση (ζωῆς, καί ὄχι ἐργασίας), ἐνῶ, ἀπό τήν ἄλλη, ὁ κομμουνιστής στρατεύεται καί στή φιλοσοφία, ύποχρεώνεται νά λάβει σοβαρά ύπ' όψη τήν πειθαρχία της, ἔτσι ὥστε νά ἀναδείξει τήν πολιτική στάση του ὡς φιλοσοφική στάση. Ἡ φιλοσοφική στράτευση δέν είναι μόνο στράτευση στή φιλοσοφία, άλλά καί στράτευση της φιλοσοφίας. Έάν δ κομμουνιστής είναι ἀείποτε φιλόσοφος, δ φιλόσοφος μέ τή σειρά του είναι πάντοτε δυνάμει κομμουνιστής.

Πάντοτε; Ναί, γιατί «ἐγγενῶς πρόταγμα» σημαίνει καί «ἀνεξάλειπτο πρόταγμα». Οἱ δεδαιότητες τῆς στράτευσης ὄχι μόνο δέν περνοῦν στήν ἀνυπαρξία ἀφοῦ ἔχουν ἐπιτελέσει τό μεταδατικό καί φιλοσοφικώς έπουσιώδη ρόλο τους, ὅπως ἐξαφανίζεται ή προνύμφη στό ἔντομο, ἔχοντας δώσει τή θέση της σέ μία πλήρη ὕπαρξη, άλλά δέν μποροῦν καί νά σδήσουν άναδρομικά, σά στείρα καί άγονα άνεμογκάστρια. Είναι ή άλλη όψη τῆς κατάρας ἤ τῆς εὐλογίας τοῦ φαντάσματος: αὐτό πού τοῦ ἀπαγορεύει τήν, ἀνακουφιστική ἤ ἐφιαλτική, ἀπόσυρση στήν απλή ανυπαρξία, είναι καί αὐτό πού τό ἐπαναφέρει διαρχῶς στήν ὕπαρξη - ώς - φάντασμα. Τό πρόταγμα πάντοτε θά ἐγκαλεῖ, πάντοτε θά βρίσκει ὑποκείμενα νά στρατολογήσει, πάντοτε θά άνακαλεῖ τόν κομμουνιστή φιλόσοφο σέ αὐτήν τή φαντασματική ὕπαρξη, καί ή μαρξιστική φιλοσοφία θά έξακολουθεῖ ἐσαεί νά στοιχειώνει τή φιλοσοφική ἐπικράτεια.

Αλλά τό πρόταγμα είναι ἀνεξάλειπτο καί μέ μία ἄλλη ἔννοια. Ή φιλοσοφική στράτευση δέν μπορεῖ νά ἀπορροφηθεῖ ούτε από την ασφάλεια μίας αύθυπόστατης φιλοσοφίας, μέσα στήν δποία θά ἔδρισκαν τήν ήρεμη δικαίωσή τους οἱ δασικές δεδαιότητες τῆς στράτευσης, ἀλλά οὔτε καί στόν θεραπευτικό φιλοσοφικό ήσυχασμό μίας συμφιλίωσης μέ τίς άλυτες άπορίες. "Οποιος άκούει τό πρόταγμα, ὅποιος συμμερίζεται τόν ελάχιστο πυρήνα δεδαιότητας πού συνεπάγεται καί προϋποθέτει ή κομμουνιστική στάση, ὅποιος *στρατεύεται* σέ αὐτές τίς θέσεις, δέν μπορεῖ παρά νά θέλει νά τίς ὑποστηρίξει φιλοσοφικώς, νά θέλει νά ἀπελευθερώσει τό φιλοσοφικό δυναμικό τους, νά τίς κάνει «φιλοσοφία», χωρίς ώστόσο νά μπορεῖ νά τούς δώσει τή θεωρητική μορφή μιᾶς φιλοσοφίας, μέσα στήν όποία θά ἔσδηνε ὁ προταγματικός χαρακτήρας τους. Οἱ θέσεις αὐτές ἐγκαλοῦν τόν κομμουνιστή φιλόσοφο, ὁ ὁποῖος δέν μπορεί οὖτε νά τίς ἐγκαταλείψει, ἀλλά οὖτε καί νά τίς παγιώσει στήν ατάραχη, αμέτοχη μορφή μίας θεωρητιχώς συνεχτικῆς φιλοσοφίας. Ἡ ἀνεξάλειπτη καί ἀνέφικτη ἔγκληση τοῦ κομμουνιστή-φιλοσόφου καί τής μαρξιστικής φιλοσοφίας: δ κομμουνιστής-φιλόσοφος διαρχώς έγκαλεῖται καί ποτέ δέν φτάνει. Ἡ μαρξιστική φιλοσοφία είναι ἀναπόδραστη καί ἀνέφικτη, ένα πραγματικό ά-διέξοδο, μία έμμενής ά-πορία στόν φιλοσοφικό χῶρο. Ὁ κομμουνιστής φιλόσοφος δέν ἔχει διέξοδο, δέν ἔχειπόρο: ή μοίρα του στό φιλοσοφικό πεδίο ἔγκειται στό ἀναπόδραστο μίας ἀδύνατης φιλοσοφίας.

Η φιλοσοφία τῆς χομμουνιστιχῆς στράτευσης είναι τόσο

άνέφικτη ὅσο καί ἀναπόδραστη, καί ἐμπλέκει τόν κομμουνιστή φιλόσοφο σέ εναν άδιάχοπο καί άλυτο μετεωρισμό μεταξύ φθορᾶς καί ἀφθαρσίας. Ο κομμουνιστής φιλόσοφος συμπυχνώνει, μεριχές φορές στό ίδιο του τό σῶμα, τήν χολασμένη άγωνία αὐτοῦ τοῦ φαντάσματος, αὐτοῦ τοῦ ἀκαθόριστου πλάσματος, αὐτοῦ τοῦ ἄμορφου μορφώματος, πού ἐνῶ δέν μπορεί νά ὑπάρξει, δέν μπορεί καί νά ἀποποιηθεί γαλήνια τόν έαυτό του. Ἡ φιλοσοφική στράτευση ἐνέχει τραγικότητα καί έδῶ ή περίπτωση τοῦ 'Αλτουσέρ εἶναι, γιά ἄλλη μία φορά, παραδειγματική.

1. «Ἡ φιλοσοφία ὡς ὅπλο τῆς ἐπανάστασης», στόν τόμο Θέσεις, Θεμέλιο, 'Αθήνα 1978, σ. 37-49.

Lire le Capital, Maspero, Παρίσι 1970, τ. 1, σ. 34.

3. Βλ. «'Αντίφαση καί ἐπικαθορισμός», στό Γιά τόν Μάρξ, Γράμματα, 'Αθήνα 1978, σ. 87-128.

4. Όπως σαφέστατα δηλώνει δ τίτλος τοῦ μείζονος προγραμματικοῦ ἔργου τοῦ ἀλτουσερισμοῦ, Lire le Capital.

5. Βλ. τό καταστατικό κείμενο "Du Capital à la philosophie de Marx", στό Lire le Capital, ὅ.π., τ. 1, σ. 9-85 καί εἰδ. σ. 10-37.

6. « Ήμασταν πεισμένοι, πολιτικά καί φιλοσοφικά, ὅτι εἴχαμε προσορμίσει στή μόνη στερεή γῆ στόν κόσμο, άλλά δέν ξέραμε νά καταδείξουμε φιλοσοφικά τήν ὕπαρξη καί τή σταθερότητά της» (Γιά τόν Μάρξ, ὅ.π., σ. 24).

7. Στό έξης, θά γράφω Φιλοσοφία, μέ κεφαλαΐο Φ, γιά νά ὑποδηλώνω τήν εν γένει φιλοσοφία, τό φιλοσοφικό πεδίο, σέ άντιπαραβολή μέ κάθε ἐπιμέρους φιλοσοφία, ὅπως ἐπί παραδείγματι τή μαρξιστική φιλοσοφία.

Γιά τόν Μάρξ, ὅ.π., σ. 27.

9. "Ας μή μᾶς ξενίζει αὐτή ή ἐχ προοιμίου ἀποποίηση τῆς «πνευματικής ιδιοκτησίας»: τό ἔργο τοῦ ᾿Αλτουσέρ δέν θά είναι ή δική του φιλοσοφία, άλλά ή μας ξιστική φιλοσοφία ή, ακόμα περισσότερο, ή φιλοσοφία τοῦ Μάρξ. Δέν πρόκειται γιά προσωπική σεμνότητα, άλλά γιά στράτευση. 10. Βλ. «Γιά τόν Μάρξ καί τόν Φρόιντ», περιοδικό Θέσεις 35, 'Αθή-

να 1991, σ. 51-67.

11. Ἡ τελευταία φράση ἐπανέρχεται ὡς ἰδεοληπτικό μότο στά τελευταΐα κείμενα τοῦ 'Αλτουσέρ, αὐτά πού ἐπισφραγίζουν καί ἐπικυρώνουν ἀναστοχαστικά τήν ἀνυπαρξία τοῦ ἔργου του. Ἡ τραγικότητα αὐτῶν τῶν διατυπώσεων ἀπό ἕναν φιλόσοφο πού ἐπιμένει μέχρι τέλους νά είναι μαρξιστής είναι δυσδάστακτη. Βλ., ενδεικτικά, Φιλοσοφικά, Έκδόσεις Ο Πολίτης, 'Αθήνα 1994.

12. Παραδειγματική περίπτωση: δ Α. Τσάλμερς γράφει, ἐν ἔτει 1981, στόν πρόλογο της δεύτερης έκδοσης τοῦ διβλίου του Τί είναι αὐτό πού τό λένε ἐπιστήμη; (Πανεπιστημιακές Ἐκδόσεις Κρήτης, 1994, σ. xvii-xviii), ὅτι «(γιά τίς ἀδυναμίες τῆς πρώτης ἔκδοσης τοῦ διδλίου) δέν θά ἔπρεπε νά καταγορηγθεῖ μόνο (sic) ὁ Λουί ᾿Αλτουσέρ, τοῦ ὁποίου οί ἀπόψεις ήταν πολύ τοῦ συρμοῦ τόν καιρό πού ἔγραφα τό διδλίο, καί ή ἐπιρροή τοῦ ὁποίου διακρίνεται ἀκόμα σέ κάποιο βαθμό σέ αὐτήν τήν ἔκδοση. Έχω μάθει πλέον τό μάθημά μου, καί στό έξῆς θά προσέχω νά μήν επηρεάζομαι παραπάνω απ' όσο πρέπει από τήν τελευταία παρισινή μόδα».

13. Πρόκειται γιά τό είδος συλλογικής ἐνοχής πού προσπάθησε προσφάτως νὰ ἐνεργοποιήσει ἐχ νέου τεχνητά ὁ Σόκαλ, καλώντας τή φιλοσοφική κοινότητα νά ξεχωρίσει τό στάρι ἀπό τήν ήρα.

14. Ο Πολίτης, τ. 98, 'Αθήνα 1989, σ. 59-70.

15. Στό πλαίσιο τῆς ἐκδίπλωσης τοῦ ἐγχειρήματος τοῦ ᾿Αλτουσέρ, αὐτός ὁ ἐγγενής χαρακτήρας τῆς φιλοσοφίας του πῆρε τή συγκεκριμένη μορφή ένός κειμένου ριζικής αὐτοκριτικής (Στοιχεῖα αὐτοκριτικής, Πολύτυπο, 'Αθήνα 1983), τό δποῖο σηματοδοτεῖ μία τομή πού χωρίζει τά κείμενά του σέ δύο «φάσεις», μία «πρώιμη» καί μία «ὕστερη», ὅπου οί θέσεις τῆς δεύτερης συνιστοῦν ἐν πολλοῖς ἀντι-θέσεις στήν πρώτη.

### Η ΜΕΣΟΓΕΙΑΚΟΤΗΤΑ ΤΗΣ «ΜΕΣΟΓΕΙΟΥ» ΤΟΥ ΦΕΡΝΑΝ ΜΠΡΩΝΤΕΛ

Μετφρ. Κλαίρη Μιτσοτάχη, ΜΙΕΤ, 1998 τῆς Ἐλεωνόφας Σκουτέφη - Διδασκάλου

πό τήν πρώτη σελίδα καί πρίν καλά περάσεις τό πρῶτο δεκαεξασέλιδο δυθίζεσαι στά νερά τῆς Μεσογείου κι ἀρχίζεις ἀλλοῦ νά κολυμπᾶς, ἀλλοῦ νά ἐπιπλέεις, ἀλλοῦ νά δγαίνεις στ' ἀκρογιάλι γιά νά λιαστεῖς κι ἀλλοῦ νά εἰσέρχεσαι «στήν ἀχανή ἔρημο πού ἐκδάλλει στή θάλασσα», γιατί γιά θάλασσα τή νόμισες κι αὐτήν.

Κρατᾶμε στά χέρια μας όλοκληρωμένο στήν έλληνική του

ἔκδοση τό διδλίο ένός πρωτομάστορα.

«Ό Μπρωντέλ ὁ πρωτομάστορας: ἔτσι εἶναι. Ποιός ἀπό μᾶς, καί σκέφτομαι αὐτούς ἀκριδῶς πού παλιότερα ἐνοχλήθηκαν ἀπό τίς δίχως περιστροφές ἐπιθέσεις του στά φρούρια τῆς παραδοσιακῆς ἱστορίας, δέν ἔνιωσε κάποτε ὅτι προχωροῦσε σέ δρόμους πού ὁ ἴδιος ὁ Μπρωντέλ εἶχε ἀνοίξει...; Μοῦ φαίνεται ὅτι εἴμαστε πολλοί ἐκεῖνοι πού χωρίς αὐτόν δέν θά 'χαμε γίνει αὐτό πού εἴμαστε σήμερα».

Μιλᾶ ὁ Ζώος Ντυμπύ, 15 χρόνια πρίν.1

Πῶς προχωρᾶμε ἐμεῖς σήμερα στούς δρόμους πού ἄνοιξε δ Μπρωντέλ καί, προκειμένου γιά τή Μεσόγειο, <sup>2</sup> πῶς διασχί-

ζουμε σήμερα τίς θάλασσές της;

Τό μάτι μας ἔχει ἤδη σταθεῖ σκεφτικά στό ἀρχικό μότο (Μ. τ. Α', σ. 21): «"Ως τά σήμερα δέν ἔχει ἀνακαλυφθεῖ στόν νέο κόσμο καμιά Μεσόγειος, ὅπως ἐκείνη πού ὑπάρχει στήν Εὐρώπη, ᾿Ασία καί ᾿Αφρική», δεδαίωνε ὁ Ζ. ᾿Ακόστα στή Φυσική Ἱστορία τῶν Ἰνδιῶν τό 1558. Ἰσως μισή χιλιετία ἀργότερα νά μήν ἦταν πιά τόσο σίγουρος, ἀνακαλύπτοντας στή Μεσόγειο τοῦ Μπρωντέλ τἡν ἴδια τή Μεσόγειο καί μιάν ἄλλη Μεσόγειο, πού «δέν εἰναι ἀπλῶς μιά ἐνιαία θάλασσα, ἀλλά ἕνα σύμπλεγμα θαλασσῶν» (Μ. τ. Α', σ. 28)· πού εἰναι μιά στεριανή θάλασσα, ἀφοῦ «ἡ ζωή τῆς θάλασσας εἰναι ἀνακατεμένη μέ τή ζωή τῆς στεριᾶς» (Μ. τ. Α', σ. 10), μιά ὑδάτινη στεριά πού «χωρίζεται μόλις καί μετά δίας ἀπό τήν τεράστια ἔρημο ...πού ἐκδάλλει κατευθείαν στή θάλασσα..., τήν ἔρημο (πού) εἰναι ἕνα ἀπό τά πρόσωπα (κι αὐτή) τῆς Μεσογείου» (Μ. τ. Α', σ. 28).

Μιά Μεσόγειος πού ονομάζεται Μεσόγειος, άλλά δέν είναι μεσόγαιος· πού τήν λέγαν καί «ή Έσωτερική Θάλασσα», καί «ή Δική μας Θάλασσα» ή «ή Μεγάλη Θάλασσα». Μιά θάλασσα πού είναι θάλασσες —δ ένικός δέν άρκεῖ γιά νά δηλώσει τήν πολυπλοκότητά της, τήν ίκανότητά της νά σχίζεται, νά δυθίζεται, νά ύψώνεται, νά χωρίζεται καί πάλι νά ξαναχωρίσε

ζεται, νά ξεχωρίζει καί νά ένώνει.

Σέ κάθε της φανέρωμα ή θάλασσα Μεσόγειος, ὅπως ἀκρι-

δῶς καί ἡ Μεσόγειος τοῦ Μπρωντέλ, ἀποδεικνύεται μεγαλύτερη, περιεκτικότερη, σημαντικότερη ἤ ἀλλιῶς σημαντική ἀπ' ὅ,τι νομιζόταν. Τί κι ἄν τή διασχίζουμε ἤ τή διαβάζουμε; Πάντα μοιάζει πιό βαθιά, πιό στενή, πιό ἐπικίνδυνη, πιό οἰκεία, πιό ἀλμυρή, σχεδόν πιό θαλασσινή θάλασσα καί πάντα πιό στεριανή, πιό γήινη, πιό ἔνδον, ἀπ' ὅσο ἀντέχει μιά ἱστορία σέ ἀνθρώπινα μέτρα. Γιατί ἡ μεσογειακή Μεσόγειος δοκιμάζει τούς ἀνθρώπους· πρίν ἐκεῖνοι τήν κάνουν δική τους (Mare Nostrum), πρίν τήν ἐσωτερικεύσουν (Ἐσωτερική Θάλασσα), τούς ἰδιοποιεῖται αὐτή —δίχως κάν νά τό καταλάβουν. Θάλασσα, σκληρή, κι ἄν δέν δαμαστοῦν τά νερά της, ἄν δέν καλλιεργηθοῦν οἱ στεριές της, ἔρημη θάλασσα, πού ἀποκτᾶ συνολικά τή σημασία της μόνο γιά τούς δικούς της, τούς μεσογειακούς ἀνθρώπους.

Ή Μεσόγειος Θάλασσα· πολλαπλή, διφορούμενη, ἄπειρη, δριακή καί δρίζουσα, μεθόριος καί ἐκτός δρίων καί δρισμῶν — στό μεταίχμιο, ὅπως τό λέει καί τ' ὄνομά της³ πού τῆς χαρίζει τό ρόλο τοῦ ἐνδιάμεσου, τοῦ μεσσία καί τοῦ μεσίτη, ἐπιμένοντας στήν ἀμφισημία τῶν μέσων. Ἡ ἄγνωστη Μεσόγειος, πού ἔμοιαζε σά δική μας ἀπό πάντα: «ἡ Μεσόγειος τῆς δεύτερης πεντηκονταετίας τοῦ 16ου αἰώνα», ἡ Μεσόγειος τοῦ 'Ακόστα, ἡταν πάντα «ἔνα faux beaux sujet (ἕνα φαινομενικά μόνον ὄμορφο θέμα), ὅπως τήν εἶχε χαρακτηρίσει ὁ Λυσιέ

Φέδο» (Μ. τ. Α', σ. 11).

"Αν ή θάλασσα πού διέπλευσε ὁ Μπρωντέλ ήταν αὐτή, ή ὁ ριακή καί ὁρίζουσα, ή φαινομένη καί φαινομενική Μεσόγειος, μιά σημερινή ἀνάγνωση τοῦ μπρωντελικοῦ ἐγχειρήματος θά μποροῦσε ἐνδεχομένως νά ἐπιμείνει σέ ὁρισμένα ἐρωτήματα πού σχετίζονται μέ δύο συγκεκριμένα ζητήματα:

α) τό ζήτημα τῆς δριακότητας τό ὅτι δηλαδή ἡ ἱστορία τῆς Μεσογείου ἀνήκει σ' ἕνα πεδίο ἀπορίας πού δέν εἰναι πεδίο ἀδιέξοδο, ἀλλά ἀντίθετα —ὅπως ἔδειξε ὁ Μπρωντέλ—μπορεῖ νά γίνεται πεδίο ζήτησης καί προδληματισμοῦ, τεράστιο, ἀ-

χανές καί ἐνδιαφέρον· καί

δ) τό ζήτημα τοῦ ἄν ἡ Μεσόγειος μπορεῖ νά γίνει ἀντικείμενο ἱστορικῆς ἔρευνας, ἴσως καί τό ἄν εἶναι κάν «θέμα»· τό παιχνίδι, μ' ἄλλα λόγια, τοῦ ἄν εἶναι ἡ δέν εἶναι ἔνα «φαινομενικά μόνο ὄμορφο θέμα». "Οπως τό faux bijoux εἶναι τόσο κραυγαλέα ψεύτικο, πού ὅχι μόνο δέν εἶναι ἀπατηλό, ἀλλά καί γίνεται γνήσια ψεύτικο, ἀληθινό faux bijoux, παραμένοντας στήν πραγματικότητα κόσμημα, δηλαδή κυριολεκτικά ἔξάρτημα πού στολίζει, ἔτσι καί τό faux beaux sujet μπορεῖ νά ἀποδειχθεῖ «ψεύτικο» ἡ «ἀπατηλό» θέμα, παραμένοντας ὅμως θέμα, ἡ νά εἶ-

ναι ἕνα καλό θέμα ἀκριδῶς ἐπειδή εἶναι ἀπατηλό, ἤ νά παραμένει καλό θέμα ὅσο εἶναι φευγαλέος ὁ προσδιορισμός του.

Πάνω στούς δύο αὐτούς ἄξονες οἱ προβληματισμοί δέν κινοῦνται παράλληλα, ὅπως οἱ ἀσύμπτωτες εὐθεῖες, ἀλλά μᾶλλον καμπυλώνονται ἀπροσδιόριστα, σάν ἐκεῖνα τά περίεργα φρακτάλ, σέ διαφορετικά ἐπίπεδα, πού διασχίζουν διαφορετικούς χώρους καί ἐνώνονται μέ ἄλλες καμπυλώσεις σέ ἄλλα ἐπίπεδα, σέ ἄλλους χρόνους, πού χάνονται καί πάλι ἐμφανί-

ζονται ἀπό τό πουθενά.

Μέποιούς ὄφους λοιπόν τίθενται τά ὄφια ὅταν τό θέμα εἶναι μεταιχμιακό, όταν θέμα είναι ή ίδια ή όριακότητα; "Ας διερευνήσουμε τήν αμφισημία τῶν ὁρισμῶν, τό παιχνίδι στό μεταίχμιο τοῦ ἐνικοῦ καί τῶν πληθυντικῶν: ἡ Μεσόγειος Θάλασσα είναι θάλασσες εὐθύς έξαρχῆς. Αὐτό είναι τό «θέμα» τοῦ διδλίου. Καί είναι ἀπατηλό θέμα ὄχι μόνο ἐπειδή ἐνῶ δηλώνεται ώς Μεσόγειος καί μάλιστα ή Μεσόγειος είναι μεσόγειες, άλλά καί ἐπειδή ἡ ἱστορία της είναι ἤδη διαιρεμένη: τρία μέρη, τρεῖς χρονικότητες, ένας χῶρος. Θάλασσα-στεριές, στεριάθάλασσες, ἱστορίες θραυσμένα θέματα, ἀπατηλό θέμα. Πίσω ἀπό τίς δεδηλωμένες τρεῖς χρονικότητες: τήν ἀργόσυρτη διάρχεια, τή συγχυρία καί τά γεγονότα προδάλλουν περισσότερες καί πιό περίπλοκες χρονικότητες· δ χρόνος καί οί χρονικότητες τέμνονται μέ τό χῶρο, πού εἶναι χῶροι. Διαβάζουμε τήν ίδια ίστορία σέ τρεῖς, σέ πολλές, σέ τόσες περισσότερες, όσο πιό προσεκτικά ψάχνουμε, παραλλαγές, ίστορία-ίστορίες.

Γιά νά διαδάσεις τό δαθύ πρόσωπο τῆς Μεσογείου<sup>4</sup> χρειάξεται τό νῆμα μιᾶς γεωγραφικῆς παρατήρησης (τό μάτι τοῦ ἱστορικοῦ γίνεται μάτι τοῦ γεωγράφου ἀλλά καί τοῦ ταξιδιώτη ἤ τοῦ μυθιστοριογράφου) νά περαστεῖ στημόνι στόν ἀργαλειό τῆς ἱστορίας. Τά στημόνια δένονται στέρια στόν περίγυρο πάνω τους διασταυρώνονται τά ὑφάδια τῆς μεσογειακῆς ἱστορίας καί πλέκουν τίς σημαίνουσες κανονικότητες πού ρύθμιζαν τή ζωή καί τίς κάθημερινότητες τῶν ἀνθρώπων στούς κόσμους τῆς Μεσογείου. Τό νῆμα γνέθεται, κλώθεται καί χρωματίζεται ἀπό ἐπιδέξια χέρια, πού γνωρίζουν νά κεντοῦν τήν ἱστορία σύμφωνα μέ ἀπό παλιά παραδομένα σχέδια. 'Ανθρω

πολογική ἱστορία, ὅπου:

«'Αφετηρία εἶναι ὁ γεωγραφικός χῶρος (καί πάνω του) ἀνάγλυφο ὅ,τι συνιστᾶ ἐπανάληψη, βραδεία κίνηση, μόνιμο χαρακτηριστικό. 'Αναζητώντας τό ἀμετάβλητο ἤ τό σχεδόν ἀμετάβλητο, δέν διστάσαμε νά ὑπερβοῦμε τά χρονολογικά ὅρια μιᾶς ἔρευνας, ἡ ὁποία θεωρητικά περιορίζόταν στό δεύτερο ἥμισυ τοῦ 16ου αἰώνα, καί νά χρησιμοποιήσουμε μαρτυρίες ἀπό ἄλλες ἐποχές, ἀκόμη

καί τή σημερινή» (Μ. τ. Β', σ. 9).

"Όμως ή Μεσόγειος, ή μία θάλασσα είναι πολλές θάλασσες... Ό χῶρος της είναι χῶροι, ὅπου κατοικοῦν ἄνθρωποι μέ ἀπό παλιά παραδομένους τρόπους ζωῆς, κοινωνίες πού διαρκοῦν «διότι είναι ἱκανές νά μεταδιδάζουν ἀπό τή μιά γενιά στήν ἄλλη τίς ἀρχές καί τίς ἀξίες τους», σύμφωνα μέ τήν πυκνή ἀνθρωπολογική διατύπωση τοῦ Κλώντ Λεδί-Στρώς. Η ἱστορία της διαφορίζεται σέ ἐπάλληλα ἐπίπεδα: ὁ «γεωγραφικός χρόνος», ὁ «κοινωνικός χρόνος», ὁ «χρόνος τοῦ ἀτόμου» — ὁ «χρόνος τῶν γεγονότων» καί ὁ «χρόνος τῶν προσωπικοτήτων» ἐμφανίζεται μόνον στό τρίτο μέρος.

Τό ὄνομα τοῦ Φιλίππου τοῦ Β΄, σταθερά παρόν στόν ὑπότιτλο πού ἐπιστεγάζει τόν τίτλο τοῦ κάθε μέρους, προσφέρει πραγματολογικά τήν ἐπιστημονική συνοχή τῆς ἱστορικῆς συνέχειας πού ὑπόσχεται ἡ διάρκεια «Με-

σόγειος» (αὐτό εἶναι τό faux beau sujet). Ἡ πραγματικά παρούσα είναι ή Μεσόγειος - ὁ Φίλιππος ἐμφανίζεται 1.087 (ἄν ὑπολογίζω σωστά) σελίδες ἀργότερα καί, μάλιστα, δέν κάνει μιά μεγαλοπρεπή έμφάνιση ώς Φίλιππος δ Β', οὔτε συνοδεύεται ἀπό τίς χρονολογικές δρίζουσες τοῦ διολογικοῦ ἤ τοῦ πολιτικοῦ/δασιλικοῦ του δίου· ἐμφανίζεται ἁπλῶς ὡς γιός τοῦ αὐτοκράτορα Καρόλου Κουίντου καί, μία σελίδα μετά, ὡς ἐνδεχόμενος κληρονόμος του (ἐνδεχομένως, λόγω τοῦ τακτικοῦ, μετρημένου καί νομοταγούς του χαρακτήρα). Λίγο παρακάτω, ἀναφέρεται ως νεαρός καμιά δεκαριά σελίδες άργότερα, πάλι ως νεαρός άλλά πρίγκιπας, ὁ ὁποῖος μάλιστα περδίζει τό χέρι τῆς Μαρίας Τυδώρ ή ἐπόμενη έμφάνισή του είναι ὅταν ταξιδεύει γιά τό γάμο στήν Αγγλία. Ἡ τύχη τοῦ Φιλίππου ἀνοίγει στή σ. 51, ἑνῶ ἡ αὐτοκρατορία ἀναφέρεται γιά πρώτη φορά στή σ. 52 πάντα τοῦ Γ' μέρους.

Στή Μεσόγειο δ ἄνθρωπος είναι σέ συνεχή ἀντίστιξη καί ἐπικοινωνία μέ τή θάλασσα. "Αν δ Φίλιππος είναι δ «τυπικός ἤρωας τῆς Μεσογείου», τό πρόσωπο γιά τήν ἐποχή τοῦ ὁποίου διαδάζουμε, ὡστόσο, οὔτε τυπικός μεσογειακός ἤρωας εἴναι οὔτε ἡ ζωή του καί οἱ πράξεις του ἀποτελοῦν τό κεντρικό θέμα τῆς Μεσογείου —ἀντικείμενο τῆς ἱστορίας τῆς Μεσογείου παραμένει τό ἀπατηλά φευγαλέο θέμα «Μεσόγειος».

Τά πραγματικά ὅρια ἀνάμεσα στίς χρονικότητες, τούς ρυθμούς καί τίς τροπικότητες τοῦ ἱστορικοῦ γίγνεσθαι δέν εἶναι τόσο σαφῆ ὅσο τά ὅρια ἀνάμεσα στίς ἀναλυτικές κατηγορίες πού χρησιμοποιοῦνται στήν ἱστοριογραφία: τό γεγονός, τή συγκυρία καί τήν ἀργόσυρτη διάρκεια. Οὖτε ὅμως καί τά ὅρια ἀνάμεσα στό ἄτομο ὡς θέμα καί τό θέμα «Μεσόγειος» εἶναι

σαφή:

Ο Φίλιππος δ Β΄, παρούσα ἀπουσία στήν ἱστορία τῆς Μεσογείου, καί ἡ Μεσόγειος, πανταχοῦ παρούσα (ἀ-

κόμη κι ὅταν φαίνεται νά ἀπουσιάζει).

τόπος του είναι ή Μεσόγειος — ή θάλασσα ὅπου ἐκεῖνος πού «δέν ἀγάπησε ποτέ τίς Βόρειες Χῶρες» (Μ. τ. Γ΄, σ. 67), τελικά ταξιδεύει καί ὅπου ἐγκαθίσταται ἴσαμε τό θάνατό του, πού γράφει τίς τελευταῖες ἀράδες στήν κατακλείδα τοῦ Γ΄ μέρους, λίγο πρίν κλείσει τό διδλίο οἱ πόλεμοί του είναι πόλεμοι στά νερά της, πάνω της, γύρω ἀπὰ αὐτήν, γιά αὐτήν (τό 1/3 αὐτοῦ τοῦ μέρους ἔχει ὡς θέμα του τή Ναυμαχία τῆς Ναυπάκτου καί ἀναφέρεται στά πρίν, τά κατά καί τά μετά ἀπό αὐτό «τό στρατιωτικό συμβάν πού είχε τή μεγαλύτερη ἀπήχηση τόν 16ο αἰώνα στή Μεσόγειο» (Μ. τ. Γ΄, σ. 229)·

Ό Φίλιππος Β', δηλαδή ή Ίσπανία. Ἡ Ίσπανία τῆς δ' πεντηκονταετίας τοῦ 16ου αἰ., δηλαδή ἡ Μεσόγειος (Μ. τ. Γ', σ. 140). Τό ἄτομο καθορίζει τά συλλογικά πεπρωμένα τῆς Μεσογείου, ὅμως τὰ συλλογικά πεπρωμένα προκαθορίσει τούς ὅρους τῆς προσωπικῆς ἱστο-

ρίας (Μ. τ. Γ', σ. 140, 156, 170, 177).

Η θάλασσα ἀρχίζει νά «πλείνει», ὅταν ὁ μεσογειαπός πόσμος ἀνοίγεται «μαπριά ἀπό τήν παρδιά τῆς Μεσογείου», ὅταν οἱ Τοῦρποι στρέφονται δαθιά στήν ᾿Ανατολή (Μ. τ. Γ΄, σ. 321-344), ὅταν «ἡ Ἰσπανία ἐγπαταλείπει τή Μεσόγειο» γιά νά στραφεῖ πρός τά δυτιπά θ (Μ. τ. Γ΄, σ. 344-345). ᾿Αλλά τότε πιά ὁ Φίλιππος ἔχει πεθάνει.

Ο Μπρωντέλ ἐπισημαίνει προσεκτικά πώς δρισκόμαστε ἀπέναντι σέ «μεγάλες ταλαντώσεις πού ἡ συμδαντολογική ἱστο-

ρία δέν είναι σέ θέση νά ἐξηγήσει» (M. τ. Γ', σ. 345). Γιατί ἄν ἡ Μεσόγειος μοιάζει νά ἀπεκδύεται τή μεσογειακότητά της καί νά ξεφεύγει ἀπό τή μεσογειακή μοίρα πού τῆς εἰχε χαρίσει «ἡ ἐποχή τοῦ Φιλίππου τοῦ Β'» μόνον στό τέλος, μέ τό «θάνατο τοῦ Φιλίππου Β' στίς 15 Σεπτεμβρίου 1598», σύμφωνα μέ τόν τίτλο τοῦ τελευταίου ὑποκεφαλαίου (M. τ. Γ', σ. 406-408), ώστόσο εἰναι ἡ ἴδια «ἡ Μεσόγειος (πού) τίθεται ἐκτός τῆς μεγάλης ἱστορίας» (ἔτσι ἀκριδῶς τιτλοφορεῖται τό τελευταίο κεφάλαιο τοῦ διδλίου) (M. τ. Γ', σ. 347-416). Όμως εἴχαμε ἡδη ἀπομακρυνθεῖ ἀπό τή μεσογειακή Μεσόγειο, ὅταν «ἡ Ἰσπανία τήν ἐγκατέλειπε», ὅταν «ἡ Ἱεσωτερική Θάλασσα ἔμενε χωρίς τή σύρραξη τῶν μεγάλων κρατῶν, σύρραξη ἡ ὁποία εἰχε ἀποτελέσει τό κύριό της χαρακτηριστικό» (M. τ. Γ', σ. 344-345).

'Από τίς πρῶτες ἴσαμε τίς τελευταῖες ἀράδες τῆς Μεσογείου ἡ ἱστορία της ἀποδεικνύεται πιό «μεσογειακή», πιό διφορούμενη καί ἀπροσδιόριστη ἀπ' ὅσο προκαθόριζε ἡ διασύνδεση τῆς μεγάλης ἱστορίας τοῦ χώρου μέ τό πλέον περιστασιακό τῶν συμβάντων: τό θάνατο ἑνός ἀνθρώπου. Οἱ κατευθυντήριες σκέψεις πού διατυπώνει ὁ συγγραφέας στήν πρώτη παράγραφο τοῦ διδλίου (Μ. τ. Α': 'Ο ρόλος τοῦ περίγυρου, σ. 27):

«Τό πρῶτο αὐτό μέρος, ὅπως καί ὁ τίτλος του προαναγγέλλει, κινεῖται στή σφαίρα μιᾶς ἰδιότυπης γεωγραφίας, πού δίνει ἰδιαίτερη ἔμφαση στά ἀνθρωπογεωγραφικά δεδομένα, δέν παύει ὅμως νά εἶναι, ἄν ὅχι μάλιστα σέ μεγαλύτερο ὅαθμό, καί ἀναζήτηση μιᾶς ἰδιότυπης ἰστορίας»,

δρίσχονται σέ εὐθεία ἀντίστιξη μέ τά συμπεράσματά του στήν τελευταία παράγραφο (Μ. τ. Γ': Γεγονότα, Πολιτική, "Ανθρω-

ποι, σ. 408):

«Δέν νομίζω ὅτι ἡ λέξη Μεσόγειος στριφογύριζε ποτέ στό μυαλό του μέ τό περιεχόμενο πού τῆς δίνουμε ἐμεῖς σήμερα, οὔτε φαντάζομαι νά τοῦ ἔφερε στό νοῦ τίς συνηθισμένες εἰκόνες τοῦ γαλάζιου νεροῦ καί τοῦ φωτός· οὔτε ὅτι ἐσήμανε ποτέ γι᾽ αὐτόν ἔναν συνηθισμένο κλῆρο ἀπό μεγάλα προδλήματα ἤ τό πλαίσιο μιᾶς πολιτικῆς μέ καθαρές γραμμές στή σκέψη του. Οἱ ἡγεμόνες δέν εἰχαν ἀπαραιτήτως καλή γεωγραφική παιδεία. "Ολοι αὐτοί εἰναι ἐπαρκεῖς λόγοι ιὅστε αὐτή ἡ παρατεταμένη ἀγωνία, πού ἔληξε τόν Σεπτέμδριο τοῦ 1598, νά μήν ἀποτελέσει μεγάλο γεγονός τῆς μεσογειακῆς ἱστορίας. Καί νά ξανατεθοῦν ἐξαρχῆς οἱ ἀποστάσεις ἀνάμεσα στή διογραφική ἱστορία καί τήν ἱστορία τῶν δομῶν, καί, ἀκόμη περισσότερο, τῶν γεωγραφικῶν χώρων…»

'Αλλά ἡ ἱστορία τῆς Μεσογείου δέν τελειώνει —οὔτε κάν ὅταν μοιάζει νά τελειώνει ἡ μεσογειακή ἱστορία. Τό φαινομενικά ὄμορφο θέμα ἀποδεικνύεται τελικά ὄμορφο θέμα:

«Τό σίγουρο είναι ὅτι ἡ αἴγλη τῆς μεσογειακῆς ζωῆς δέν ἔσδησε οὖτε μέ τή μεταστροφή τῆς ἐκατονταετηρικῆς τάσης, μετά τό 1590, οὖτε μέ τό χτύπημα τῆς δραχείας κρίσης τῶν ἐτῶν 1619-1621. Δέν πιστεύω ἐπίσης, μέχρι νεότερης πληροφόρησης, σέ μιάν ὑποτιθέμενη καταστροφική διάσταση μεταξύ τῶν "κλασικῶν" συγκυριῶν τοῦ Βορρᾶ καί τοῦ Νότου τῆς Εὐρώπης ἡ ὁποία ὁδήγησε δῆθεν τή μεσογειακή εὐημερία στόν τάφο, μέ ἀποτέλεσμα τήν ὑπεροχή τῶν Βορείων. Ἐξήγηση διπλή καί μέ διπλή ἐπιτάχυνση. Δέν εἰμαι σίγουρος. Θέλω τό δῶ» (Μ. Γ΄, «Συμπέρασμα», σ. 413).

Μήπως κι ὁ ἴδιος ὁ Μπρωντέλ, πού ἴσαμε τό τέλος δέν είναι σίγουρος ἄν μπορεῖ τελικά ἡ Μεσόγειος νά μήν είναι μεσογεια-

κή, ἄν μπορεῖ τελικά ἡ αἴγλη τῆς μεσογειακῆς ζωῆς νά κλείνει ἔτσι ἀπρόσπτα καί ἀπρόσκοπα, δέν εἰχε ὁμολογήσει ἐξαρχῆς τή μεσογειακότητά του;

« Αγάπησα τή Μεσόγειο μέ πάθος, σίγουρα γιατί ἔρχομαι ἀπό τό Βορρά, ὅπως τόσοι ἄλλοι, ὕστερα ἀπό τό-

σους ἄλλους» (Μ. τ. Α΄, σ. 9).

Τελικά στή Μεσόγειο «τεράστιο είναι μόνο τό στρῶμα τῆς λιμνάζουσα ἱστορίας καί ἕνα παρελθόν ἐπίμονα παρόν, ἀδηφάγο, (πού) καταπίνει μέ μονότονο τρόπο τόν εὔθραυστο χρό-

νο τῶν ἀνθρώπων».

Τίς ἐπιφάνειες τῆς Ἐσωτερικῆς Θάλασσας διασχίζουν σχέσεις, ὅπου ὁ καθημερινός δίος τῶν μεσογειακῶν πληθυσμῶν μεταμορφώνεται πολύ άργά, άδιόρατα. Βουνίσιοι, καμπίσιοι καί πεδινοί, δοσκοί καί γεωργοί, ναυτικοί καί ἔμποροι, χωρικοί καί ἀστοί, ἄντρες καί γυναῖκες, μικροί καί μεγάλοι, ήγεμόνες καί ταπεινοί, ἐπώνυμοι καί ἀνώνυμοι ἄλλοτε ὑποδέχονται μι άλλοτε άπωθοῦν τίς άλλαγές, άλλοτε άναδιπλώνονται σέ πιό άρχαϊκές συμπεριφορές κι άλλοτε πάλι ξεδιπλώνονται σέ έξελίξεις καί καινοτομίες · άλλοῦ ἀργοποροῦν κι άλλοῦ ἐπιταχύνουν. Στούς ουθμούς τῆς συγκυρίας τά πεπρωμένα παραμένουν συλλογικά: οἱ ἄνθρωποι στό χῶρο· ἄνθρωποι πού ἀνταλλάσσουν καί πού μαθαίνουν νά ανταλλάσσουν μέ αποτελεσματικότητα τήν άνταλλαγή· οἱ ἄνθρωποι καί οἱ ἐξουσίες· οἱ άνθρωποι καί τά σύμβολα καί, βέβαια, οἱ ἄνθρωποι καί οἱ πόλεμοι, οἱ πόλεμοι πού εἶναι ὁ γνώριμος πόλεμος (καί γιά κείνους ήταν «ὁ πατήρ πάντων») ποὖ ὅμως:

«"Αν οἱ ὄψεις του, τόν 16ο αἰώνα, δέν εἰναι εἰκονικές, ἀπατηλές, οἱ μεταμορφώσεις του, οἱ διαδοχικές στιγμές του, οἱ προσποιήσεις του, οἱ ἀναπροσαρμογές του καὶ οἱ ἐλάσσονες μορφές του ἔχουν μιὰ παρατεταμένη διάρκεια: οἱ κόκκινες γραμμές του δέν σπάζουν ὅλες μαζί.... Γιὰ τή Μεσόγειο, μετά τή Ναύπακτο τέλειωσε ἕνας μεγάλος πόλεμος, καθαρά δικός της. "Εκτοτε ὁ μεγάλος πόλεμος" ἐγκαταστάθηκε στό Βορρά, στή Δύση, στόν 'Ατλαντικό, ἐκεῖ ὅπου ἔπρεπε νά δρίσκεται, ἐκεῖ ὅπου χτυποῦσε ἡ καρδιά τοῦ κόσμου. 'Από μόνη της αὐτή ἡ ἀπομάκρυνση ἀναγγέλλει(...) καὶ ὑπογραμμίζει τήν ἀποχώρηση τῆς Μεσογείου ἀπό τό προσκήνιο: τήν ἐπικυρώνει (...) 'Η 'Εσωτερική Θάλασσα (λίγο ἀργότερα, τό 1618, μέ τά πρῶτα πυρά τοῦ Τριακονταετοῦς Πολέμου) δέν εἰναι πιά ἡ δίαιη καρδιά τοῦ κόσμου» (Μ.

τ. Β', σ. 628-629).

Έτσι κλείνει τό Β΄ μέρος τοῦ διδλίου μέ τίτλο Συλλογικά πεπρωμένα. Όμως ποιά εἰναι αὐτά; "Ας σταθοῦμε στούς τίτλους μόνον τῶν ἐπιμέρους τμημάτων καί κεφαλαίων —εἰναι χαρακτηριστικοί:

Ι. Οἰκονομίες: τά μεγέθη τοῦ αἰώνα (᾿Αποστάσεις, ᾿Αριθμοί - δημογραφία, πληθυσμιακά, Γεωργία καί Δια-

τροφή)

ΙΙ. Οἰκονομίες: πολύτιμα μέταλλα, νομίσματα καί τιμές

ΙΙΙ. Οἰκονομίες: ἐμπόριο καί μεταφορές

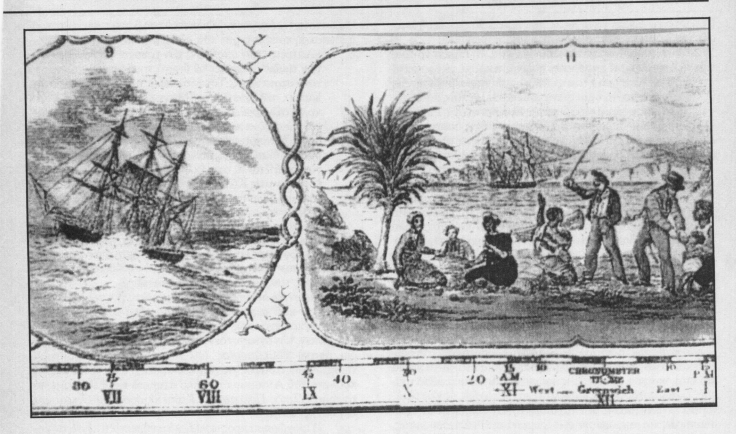
ΙΥ. Οἱ Αὐτοκρατορίες, τά κράτη

V. Οἱ κοινωνίες (Εὐγενεῖς καί ἀγρότες, Γαιοκτησία, 'A-

στική τάξη, 'Αθλιότητα καί ληστεία)

VI. Πολιτισμοί (Κινητικότητα και σταθερότητα τῶν πολιτισμῶν, ᾿Αλληλοεπικαλυπτόμενοι πολιτισμοί, ενας πολιτισμός ἐναντίον ὅλων τῶν ἄλλων: οἱ Ἑδραῖοι, ᾿Ακτινοδολία πρός τά ἔξω

VII. Οἱ μορφές τοῦ πολέμου (Στόλοι καί σύνορα, Πειρατεία: ἡ συμπληρωματική μορφή τοῦ μεγάλου πολέμου)



Εἴμαστε, ἄραγε, στό προνομιακό πεδίο ὅπου ἡ ἱστορία, διερευνώντας ἰδιαίτερα θέματα (τήν ἱστορία τῆς τροφῆς καί τῆς διατροφῆς, τήν ἱστορία τῆς σεξουαλικότητας, τήν ἱστορία τῆς παιδικῆς ἡλικίας, τήν ἱστορία τοῦ θανάτου), συναντᾶ τήν ἀνθρωπολογία; Ἡ, μήπως, εἰσερχόμαστε σ᾽ ἔνα πεδίο ἀπορίας, πεδίο ὁριακό ὅπου ἀναζητοῦνται, ἀπό ἀνθρωπολογική καί ἱστορική ἤ ἀπό ἀνθρωπολογική ἱστορική καί ἱστορική ἀνθρωπολογική σκοπιά, νέα θέματα: ἀφανῆ, φευγαλέα, ὅπως οἱ καθημερινότητες, οἱ διάρκειες, οἱ μονιμότητες, οἱ μνῆμες, οἱ ρυθμοί;

Ο καθημερινός δίος εἰσάγεται πρῶτα στό χῶρο τῆς ἱστορίας, δηλαδή τῆς συγκυρίας, καί, μετά, ὁ παρατηρούμενος χρόνος γίνεται ἀπειροελάχιστα κλάσματα: γεγονότα καί συμβάντα —πού μοιάζουν μοναδικά κι ὅμως ἀποδεικνύονται ἐπαναλαμβανόμενα, δηλαδή δείσες

χνουν δομικά χαρακτηριστικά. 10

Δέν είναι τυχαῖο πού ἀπό τίς συγκυρίες τῆς καθημερινότητας πού πλέκονται μέ τίς συγκυριακές συγκρούσεις στό Β΄ μέρος εἰσερχόμαστε στόν πόλεμο ὡς γεγονός στό Γ΄ μέρος: Γεγονότα, Πολιτική, "Ανθρωποι. Γιατί είναι οἱ καθημερινότητες τοῦ «πολέμου» πού όδηγοῦν μέ ἀκρίβεια σέ μιάν ἀλυσίδα πολέμων καί ἀπό ἐκεῖ σ΄ ἔναν κορυφαῖο πόλεμο ἀπό ἐκείνους πού συνηθίσαμε νά ἀντιλαμβανόμαστε ὡς κατ' ἐξοχήν γεγονοτολογικά γεγονότα:

«Τά γεγονότα είναι κονιοςτός: σχίζουν τήν ἱστοςία σάν σύντομες ἀναλαμπές· προτοῦ καλά καλά ὑπάςξουν, ἔχουν γυςίσει πίσω στό σκοτάδι καί συχνά στή λήθη» 11

(M.  $\tau$ .  $\Gamma'$ ,  $\sigma$ . 9).

Στή Μεσόγειο, δομές, συγκυρίες καί γεγονότα πλέκονται μέ δεξιοτεχνία. "Ας διαδάσουμε προσεκτικά τήν πλοκή. "Ας προ-

σέξουμε, γιά παράδειγμα, τό πῶς ὁ Μπρωντέλ, ἀφοῦ μᾶς θυμίσει πώς «ὁ Μπενετέτο Κρότσε εἶχε ὑποστηρίξει, ὅχι ἄδικα, ὅτι σέ κάθε συμβάν μποροῦμε νά συλλάβουμε τό σύνολο τῆς ἱστορίας τῶν ἀνθρώπων», θέτει ἀνάμεσα σέ ἄλλα τό ἀκόλουθο ἐρώτημα:

«Τί ἀχριδῶς ἡταν ἡ ἐλευθερία τῆς Ἰσπανίας παρμένη ὅλη μαζί, ποιά ἡταν δηλαδή τά περιθώριά της, ποιά ἡ ἐλευθερία τοῦ Φιλίππου τοῦ Β΄ ἤτοῦ δόν Χουάν τοῦ Αὐστριακοῦ πού χάθηκε καταμεσῆς τῆς θάλασσας, μέ τά πλοῖα του, τούς συμμάχους του καί τούς στρατιῶτες του; Καθεμιά ἀπό αὐτές τίς ἐλευθερίες μοῦ μοιάζει ἕνα στενόχωρο νησί, σχεδόν σά φυλακή» (Μ. τ. Γ΄, σ. 415).

'Ο ίστορικός είναι, δέβαια, ὑποχρεωμένος νά κινηθεῖ σέ διάφορα καί διαφορετικά ἐπίπεδα, ἀλλά βρίσκεται πάντα στό μεταίχμιο: διασχίζει διαφορετικές χρονικότητες, συναντᾶ πολλούς ἀνθρώπους, ἀφηγεῖται σέ διαφορετικούς ρυθμούς. Μήπως αὐτή δέν είναι μία, πολλές μορφές συνολικῆς ἱστορίας;

Πῶς πράττεται ὅμως ἡ συνολική ἱστορία; Πῶς τήν πράττει, ἐνπάση περιπτώσει, ὁ συγκεκριμένος ἱστορικός; Ὁ ἱστορικός πού, τί κι ἄν παραδέχεται πώς θά μποροῦσε νά εἰχε ἀκολουθήσει ἀντίθετη σειρά: νά ἀρχίσει ἀπό τό περιστατικό, νά ὑπερδεῖ κατόπιν τίς λαμπερές καί συχνά ἀπατηλές του ὄψεις, νά περάσει ἔπειτα στίς δομές καί, τέλος, στίς μονιμότητες. ᾿Αλλά ὁ ἱστορικός ἀκολουθεῖ πιστά τή ρότα πού τοῦ ταιριάζει — «ἡ κλεψύδρα μπορεῖ σίγουρα νά ἀναδογυριστεῖ» (Μ. τ. Γ΄, σ. 11), ὅμως δέν ἀναποδογυρίζεται!

'Ασφαλῶς, ἡ μέθοδος τῆς Μεσογείου δέν μπορεῖ νά περιγραφεῖ ἐν συντομία οὔτε κάν ἐνδεικτικά. Οὔτε ὅμως μπορεῖ νά συνοψιστεῖ σ' ἔνα σύντομο «δδηγό πλεύσης». Ἡ, τουλάχιστον, μιά τέτοια ἀπόπειρα θά ἡταν ἄνευ οὐσίας. "Αλλωστε

ἄν ἡ ἱστορία πρέπει νά λέγεται, πώς ἄραγε νά εἰπωθεῖ ἡ ἱστορία τῆς ἱστορίας; "Ας ἀκούσουμε τόν Μπρωντέλ:

« Η ίστορία, κατά τήν ἐπιθυμία μου, θά ἔπρεπε νά τραγουδιέται, νά ἀκούγεται πολυφωνικά, μέ τό δλοφάνεοο μειονέπτημα ή μία φωνή νά παλύπτει τήν άλλη. Δέν ὑπάρχει πάντα ἡ μία φωνή πού ἐπιδάλλεται ὡς σόλο διώχνοντας μαχριά τίς ἄλλες πού τή συνοδεύουν. Γιατί πῶς θά μπορούσαμε τότε νά διακρίνουμε τίς διαφορετικές ίστορίες πού ή πραγματικότητα τοποθετεῖ τή μιά πάνω στήν ἄλλη; Προσπάθησα νά δημιουργήσω αὐτή τήν έντύπωση, ἐπαναλαμβάνοντας συχνά, σέ διάσπαρτα μέρη τοῦ διδλίου μου, δρισμένες λέξεις, δρισμένες ἐξηγήσεις, σάν νά ήταν κάποια θέματα, κάποια γνωστά μοτίδα κοινά καί στά τρία μέρη. 'Αλλά ή δυσκολία είναι ὅτι δέν ὑπάρχουν μόνο δύο ἤ τρεῖς χρονικότητες, ἀλλά δεκάδες, πού καθεμιά συνεπάγεται μιά ίδιαίτερη ίστορία. Μόνο τό ἄθροισμά τους, ὅπως τό συλλαμβάνει ἡ δέσμη τῶν ἐπιστημῶν τοῦ ἀνθρώπου (...) μπορεῖ νά δώσει τήν δλική ἱστορία της, τήν εἰκόνα πού παραμένει ἐξαιρετικά δύσκολο νά ἀποκαταστήσουμε στό σύνολό

της» (M. τ.  $\Gamma'$ , σ. 409-410). Ή προσέγγιση μοιάζει, είναι άνθρωπολογική — ή μήπως είναι άπλῶς ἱστορική; Πολυφωνικά, προσεγγίζοντας ἀπό διαφορετικές γωνίες, μεταδυθιζόμενες καί απογειούμενες, στή δουλειά καί στή σχόλη, σέ περιπάτους καί σέ ταξίδια, μέ τά πόδια καί ἐποχούμενος, μέ τίς λέξεις καί μέ τούς ἀριθμούς, μέ τό τραγούδι καί μέ τή διήγηση, μέ τό λόγο καί μέ τό χέρι, μέ κλεισίματα καί μέ ἀνοίγματα, μέ ἐπαναλήψεις καί στερεότυπα, τηλεσκοπήσεις καί μικροσκοπήσεις, δομώντας καί ἀποδομώντας, στά όρια της συνολικότητας καί της θραυσματικότητας, δ ίστορικός τελικά συνθέτει. Τοῦτος ὁ ἱστορικός, πού θά μποροῦσε νά εἶναι καί ἀνθρωπολόγος ἤ νά ἀνθρωπολογεῖ (ἤ ἔτσι θά μᾶς ἄρεζε νά πιστεύουμε)· τοῦτος ὁ ἱστορικός, πού εἶναι χρονικογράφος, ἴσως καί λίγο γεωγράφος, ζωγράφος καί μυθιστοριογράφος καί, πάντως σίγουρα: δεξιοτέχνης τοῦ λόγου, δηλαδή ἀφηγητής-μάστορας, μιλᾶ γιά ἕνα «ἀπατηλά ὅμορφο αντικείμενο»: τή Μεσόγειο καί ἐπιτυγχάνει νά αναδείξει τήν δριακή της μεσογειακότητα, έκεῖ ἀκριδῶς ὅπου φευγαλέα πρόσωπα καί προσωπεῖα χαράζουν τά ἴχνη τους στό «δαθύ της

πρόσωπο». Σίγουρα πρόκειται γιά άλλιώτικο τρόπο νά κάνει κανείς ίστορία. 'Αλλιώτικος τρόπος σημαίνει τρόπους πού μοιάζουν κι όμως διαφέρουν από τούς τρόπους των δασκάλων, των συναδέλφων καί τῶν μαθητῶν στά Annales (τόν Λυσιέν Φέμπο καί τόν Μάρκ Μπλόκ, τόν Ἐρνέστ Λαμπρούς, ἀλλά καί τόν Φρανσουά Σιμιάν: τόν Ἐμίλ Ντυρκέμ καί τόν Βιντάλ ντέ λά Μπλάς, τόν 'Ανρί Πιρέν. Καί ὄχι μόνον: γιατί ὁ Μπρωντέλ θέλει νά ἀκολουθήσει τά ἴχνη τοῦ 'Ομήρου καί τοῦ 'Οδυσσέα, τοῦ ἀρέσει νά περπατᾶ παρέα μέ τόν Θερβάντες καί τόν Μονταίνιο, άλλά καί νά παίρνει καταπόδι τούς δουνίσιους στά μεσογειακά δουνά πού «είναι ἀνοικτά στούς δρόμους, καί πάνω σ' αὐτούς, ὅσο ἀπόκρημνοι, ἑλικοειδεῖς ἤ χαλασμένοι κι ἄν είναι, μπορεί κανείς νά περπατήσει» (Μ. τ. Α΄, σ. 47) καί νά φτάνει μαζί τους παντοῦ, ἀφοῦ «τελικά δέν ὑπῆρχε (δέν ὑπάρχει) μέρος στή Μεσόγειο πού νά μήν είναι γεμάτο ἀπ' αὐτούς τούς τόσο ἀπαραίτητους γιά τή ζωή τῶν πόλεων καί τῶν πεδιάδων ἀνθρώπους τοῦ βουνοῦ, ψηλούς, μέ ἔντονα χρώματα, συχνά μέ ίδιόρουθμα ροῦχα καί πάντα μέ ἤθη περίεργα» (Μ. τ. Α΄ σ. 52). Είναι δ περιπατητής τοῦ χτές πού περιγράφει τούς

'Αλβανούς τῆς ἐποχῆς τοῦ Φιλίππου τοῦ Β' σημειώνοντας πώς ἡ ἰδιαίτερή τους ἱστορία «θά ἄξιζε ξεχωριστή ἔρευνα»:

«Λάτρεις "τῶν σπαθιῶν, τῶν χρυσὧν κεντημάτων καί τῶν τιμῶν", ἄφηναν τά δουνά τους κυρίως γιά νά γίνουν στρατιῶτες. Τόν 16ο αἰώνα τούς συναντᾶμε στήν Κύπρο, στή Βενετία, στή Μάντοδα, στή Ρώμη, στή Νάπολη, στή Σικελία καί στή Μαδρίτη ἀκόμη, ὅπου ἐξέθεταν τά σχέδια καί τά παράπονά τους, ζητοῦσαν μπαρούτι ἡ κάποιους καθυστερούμενους μισθούς, πάντα σκαιοί, ἀλαζονικοί, ἔτοιμοι νά ἔρθουν στά χέρια. 'Αργότερα ἡ Ἰταλία τούς ἔκλεισε σιγά σιγά τήν πόρτα. Τότε πῆγαν στίς Κάτω Χῶρες, στήν 'Αγγλία, στή Γαλλία τόν καιρό τῶν θρησκευτικῶν πολέμων, στρατιῶτες - τυχοδιῶκτες, μαζί μέ τίς γυναῖκες, τά παιδιά τους καί τούς παπάδες πού τούς ἀκολουθοῦσαν...» (Μ. τ. Α΄, σ. 56).

Θά μπορούσε νά είναι ένας παρατηρητής τοῦ σήμερα πού ἀναλύει παροντικές καταστάσεις —τά ὀνόματα τῶν τόπων θά παράλλασσαν κάπως, οἱ ἄνθρωποι, οἱ συνήθειες καί οἱ συμπεριφορές τους θά μοιάζαν ἀνάλλαχτες.

Ό Μπρωντέλ όδήγησε μέ συνέπεια αὐτή τήν πρακτική στά ὅριά της —καί: κάποτε καί πέρα ἀπό αὐτά— δείχνοντας ἐπί τοῦ συγκεκριμένου πῶς τά ὅρια τοῦ χώρου, τοῦ χρόνου, τῶν ἀνθρώπων, τῶν σχέσεων δέν εἶναι σύνορα, ἀλλά τεράστιοι χῶροι, ἀχανῆ πεδία ἀπορίας, δηλαδή προδληματισμοῦ καί ζήτησης. Αὐτός ὁ σοφός γνώριζε νά παραδέχεται κλείνοντας τόν πρόλογο τοῦ Α΄ τόμου στό ἄλλο ἀτομικό του ἐπίτευγμα, τό τρίτομο Ύλικός Πολιτισμός, Καπιταλισμός καί Οἰκονομία (Χν-ΧνΙΙ αἰώνας):12

«Προχώρησα πρός πολλές κατευθύνσεις (...), νά τί ἔκανε ἐκ τῶν προτέρων περίπλοκο τόν σχεδιασμό αὐτοῦ τοῦ διβλίου. Τελικά, ἕνα σωρό πράγματα πού πρέπει νά εἰστοῦς τοῦς λοισόνων.

πωθοῦν. Πῶς νά τά πεῖς λοιπόν;»

Δέν δρίσκω κάποιο λόγο νά ἀλλάξω τώρα τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο ἔκλεινα πρίν ἀπό ἀρκετά χρόνια μιά εἰσήγησή μου γιά τήν ἱστορική ἀνθρωπολογία καί τήν ἀνθρωπολογική ἱστορία: 13

«Αὐτή εἰναι ἡ ἱστορία-πρόβλημα καί βρίσκεται στό κέντρο τῆς ἔρευνας πού σχετίζεται μέ τά Annales, τό Past and Present καί τήν Review — τουλάχιστον. Σέ τελευταία ὅμως ἀνάλυση, εἰναι ἔνας ἄλλος τρόπος πρακτικῆς τῆς ἱστορίας. Κι ἄν δέν πείθει (ἡ ἐπιχειρηματολογία πώς πρόκειται γιά πρακτική ἀντιστασιακή), μπορεῖ — νομίζω— νά τόν δεχτεῖ κανείς μέ ὅλες τίς ἐσωτερικές του διαφοροποιήσεις, γιατί αὐτές τοῦ δίνουν ζωή καί τόν κάνουν νά ἀναζητᾶ συνεχῶς τό καινούργιο. Έναν τρόπο ἱστορίας πού ἔχει τή δική του λογική καί τά δικά του ὅρια — γιά νά θυμηθοῦμε τόν Λεβί-Στρώς. Λογική καί ὅρια πού ἐπιτρέπουν στόν Μπρωντέλ νά ἀρνεῖται γενναιόδωρα κάθε ἄλλου εἴδους ἱστοριογραφία:

"Ποτέ δέν εἰπα κακή κουβέντα γιά τήν παραδοσιακή ἱστοριογραφία (...) Θαυμάζω ὅλες τίς μορφές ἱστορίας,

άλλά προτιμῶ τή δική μου"».

Ή δική του μορφή ἱστορίας εἰναι χειροποίητη. Ὁ ἴδιος παρομοιάζει τό διδλίο του μ' ἕνα πλοῖο ἀπό ἐκεῖνα πού συχνά ἡταν «ἀγορασμένα ἔξω ἀπό τήν πόλη», π.χ. τῆς Βενετίας, ὅπου «μετασκευαζόταν κατά μεγάλο μέρος, συμπληρωνόταν ἀπό ἱκανότατους καραδομαραγκούς: δέν ἔπαυε ὅμως νά παραμένει τό ἴδιο πλοῖο πού εἰχε Ϭγεῖ ἀπό ἄλλα ναυπηγεῖα, τῆς

Δαλματίας ἤ τῆς 'Ολλανδίας· τό ἀναγνώριζες μέ τήν πρώτη ματιά» (Μ. τ.  $\Gamma$ ′, σ. 409):

« Έγώ είχα πάντως τήν εὐκαιρία», γράφει, «νά συμπληρώσω τίς ἐξηγήσεις του, νά ὑπερασπιστῶ τίς ὀπτικές του γωνίες, νά ξανασκεφτῶ τίς τοποθετήσεις του, νά διορθώσω τά λάθη του. Τό ξαναδιάδασα σοδαρά γιά νά τό ένημερώσω καί άναγκάστηκα νά τό ξαναγράψω κατά μεγάλο μέρος: ... ("Ομως οί παλαιότεροί του) οί ἀναγνῶστες θά τό άναγνωρίσουν άμέσως: τό συμπέρασμά του, τό μήνυμά του, ή σημασία του παραμένουν τά ίδια μέ

Τώρα τό πλοῖο μέ τό ὄνομα Μεσόγειος, πού ταξίδεψε σέ πολλά λιμάνια καί γνώρισε καί γνωρίστηκε μέ πολλά καί μέ πολλούς, μέ καπετάνιο τόν μάστορά του, γνωστό κι ἀπό ἄλλα μικρότερα καράδια μέ παραλλαγμένο τό ίδιο πάντα ὄνομα (Μαρία, Μαρώ, Μαράκι, Μαριγούλα...) ἀλλά κι ἀπό μεγαλύτερα πού ταξιδεύουν έδῶ καί χρόνια στίς θάλασσες τοῦ κόσμου, τώρα τό παλιό σκαρί Μεσόγειος δγαίνει ἀπό τό πολύδουο καρνάγιο τοῦ ΜΙΕΤ, μετασκευασμένο ἀπό ἱκανότατη

διδλιομαραγκό.

Τό ἀναγνωρίζεις μέ τήν πρώτη ματιά: εἶναι διδλίο-πλοῖο μεσογειακό, ἀρχαϊκό καί ὅμορφο· ὁ ἱστορικός κι ὁ ἀνθρωπολογικός του έξοπλισμός λάμπει γερός καί στά έλληνικά του χρώματα· είναι καράδι στεριανό καί πελαγίσιο, μπαίνει καί δγαίνει στά λιμάνια τῆς συνονόματής του θάλασσας πού είναι στεριά καί θάλασσα μαζί, πού όλο διαφέρει κι όλο μένει ή ίδια, πού υπηρξε τότε καί υπάρχει στό τώρα τοῦ καθενός, της καθεμίας. "Οσο ταξιδεύει, τόσο πιό καλοτάξιδο γίνεται, τόσο μοιάζει νά μήν μπορεῖ νά παλιώσει. Κι ὅταν κάποτε μπαρκάρουμε μ' ἄλλα πλοῖα γιά ἀλλοῦ, στά δικά του μεσογειακά ταξίδια ονειφευόμαστε νά μᾶς παίφνει καί σ' αὐτά πάντα ἐπιστφέφουμε.

Θεσσαλονίκη, 17 Μαρτίου 199914

1. Έτσι ἔκλεινε τήν εἰσαγωγή του γιά τό εἰδικό ἀφιέρωμα τοῦ Magazine littéraire (212, 1984): "Braudel, le patron de la nouvelle histoire". Τό κείμενο τοῦ Ντυμπί περιλαμβάνεται στό Fernand Braudel, Μελέτες γιά τήν Ιστορία. Μετάφραση 'Οντέτ Βαρών καί Ρόδη Σταμούλη, Ε.Μ.Ν.Ε.-Μνήμων, 'Αθήνα 1986, σ. 11.

τῆς Ἰσπανίας (1949)». 3. Petit Larousse (ἔκδ. 1972) λ. Μεσόγειος: «Μεγάλη ἐσωτερική θάλασσα, ἀνάμεσα στή Νότια Εὐρώπη, τή Βόρεια ᾿Αφρική καί τή Δυτική ᾿Ασία. Ἔκταση 2.966.000 τ.χμ. Ὁ ἄξονας πού περνάει ἀπό τήν Τυνησία στή Σικελία τή διαιρεῖ σέ δύο μέρη: τή Δυτική Μεσόγειο καί τό παράρτημά της τήν Τυρρηνική Θάλασσα καί τήν 'Ανατολική Μεσόγειο με τὰ εξαρτήματά της: τήν 'Αδριατική Θάλασσα, τό 'Ιόνιο Πέλαγος καί τό Αἰγαῖο Πέλαγος. Τό μέγιστο δάθος της είναι 5.100 μ.» Petit Robert (ἔκδ. 1980) λ. Μεσόγειος: «Μεγάλη ἐσωτερική θάλασσα... Μαζί μέ τή Μαύρη Θάλασσα (Εὔξεινο Πόντο) καί τήν 'Αζοφική Θά-

λασσα ἔχει ἔχταση 2.669.000 τ.χμ. καί είναι ἡ μεγαλύτερη ἡπειρωτική θάλασσα». Ποδλ. καί τά λ. La Grande Bleue: «Μεσόγειος», l'heure bleue: «τό χάραμα» καί le conte bleu: «παραμυθιακή ἀφήγηση, λόγια τοῦ ἀέρα». Ἡ Μεσόγειος, ἡ μεγάλη γαλάζια πού ὁλοένα προδάλλει σάν καινούργιο χάραμα, ή παραμυθένια πού παίρνει δ άέρας τίς ίστορίες της καί τίς ταξιδεύει σε ταραγμένα νερά, ἁπαλά ἀκρογιάλια, δαθυπράσινες πειδάδες, ψηλά στά δουνά δαθιά στήν ἀπέραντη ἔρημο. Ή Μεσόγειος τῶν ἑλληνικῶν λεξικῶν είναι στεριανή καί θαλασσινή, μέσα καί έξω, στό κέντρο καί στήν περιφέρεια: «Μεσόγειος, ή θάλασσα ή κειμένη μεταξύ Εὐοώπης, 'Ασίας καί 'Αφοικής, όμως καί μεσόγεια καί μεσόγαιος, ή ενδοχώρα καί ή ήπειρωτική γῆ»

4. Σύμφωνα μέ τόν χαρακτηρισμό πού χρησιμοποιεῖ ὁ Μπρωντέλ στό «Συμπέρασμα». Βλ. Μ. τ. Γ΄, σ. 411.

5. Βλ. Μνῆμες μακρινές καί πρόσφατες καί «μετά δύο ἔτη». Μετάφραση Κατρίν Κολλέ, 'Ολκός-Μικρή "Αρκτος, 'Αθήνα 1998, σ. 237.

6. 'Αργότερα θά διαρρηχθεῖ μέ διαφορετικό τρόπο. Στό ἐσωτερικό όπισθόφυλλο τῆς μεγάλου σχήματος α' γαλλικῆς ἔκδοσης τοῦ συλλογικοῦ ἔογου La Méditarrannée, L'espace et l'histoire (Arts et métiers, Flamarion, 1985) ὑπάρχει μία μόνον ἀράδα (πού παραλείπεται στήν έλληνική ἔκδοση Μεσόγειος. Ο χῶρος καί ή Ιστορία σέ μετάφραση τῆς Ἐφης ᾿Αδδελᾶ καί Ρίκας Μπενδενίστε, ἐκδόσεις ᾿Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1990), στά ἀγγλικά καί λέει:

«Ἡ διάνοιξη ("διάτρηση") τῆς Διώρυγας τοῦ Σουέζ, ὅπως ἡ ρήξη ένός φράγματος, ἄφησε νά περάσει ἀπό τό ἀνατολικό της σημεῖο μιά καταιγίδα καινούργιων πλοίων, καινούργιων ἀνθρώπων, καινούργιων

μεθόδων ἀνταλλαγῆς»

 Ύλικός Πολιτισμός, Καπιταλισμός καί Οἰκονομία (XVe-XVIIIe αἰώνας). Α' τόμος Οἱ δομές τῆς καθημερινῆς ζωῆς: τό δυνατό καί τό άδύνατο. Μετάφραση Αἰκατερίνη 'Ασδραχᾶ, Μορφωτικό Ίνστιτοῦτο Α.Τ.Ε., 'Αθήνα 1995. Βλ. «Πρόλογος», σ. 16.

8. Θά μποροῦσε κανείς νά προσθέσει: καί ἡ μεγάλη οἰκονομία, ἡ μεγάλη χοινωνία, ή μεγάλη πολιτιχή, ή μεγάλη πολιτισμιχή ἱστορία.
9. "Όπως τά ξεχωρίζει ὁ Jacques Le Goff, Storia e memoria (1977). Βλ. σ. 204 στήν άγγλική μετάφραση History and Memory (1992).

10. Σύμφωνα μέ τήν ἀντίστοιχη διατύπωση πού χρησιμοποιεῖ ὁ Μπρωντέλ στό Ύλικός Πολιτισμός, Καπιταλισμός καί Οἰκονομία, ὅ.π., σ. 17.

11. Ξαναδιαδάζω προσεκτικά τήν πρόταση. Παλιότερα είχα δυσκολευτεῖ πολύ νά τήν ἀποδώσω στά έλληνικά. "Ο γέγονε, γέγονε. 'Αλλά έδῶ ἀχριδῶς ὀφείλω νά σταθῶ καί νά ἀναγνωρίσω τήν ὑψηλή ποιότητα τούτης τῆς μετάφρασης, πού μοῦ ἐπέτρεψε ἐπιτέλους τήν «ἐν μιᾶ νυκτί» ἀπόλαυση ένός πολυσέλιδου διδλίου, ή ἀνάγνωση τοῦ ὁποίου ήταν ώς προχθές κάτι ἀνάμεσα σέ καταναγκαστικό ἔργο, ὑποχρέωση, άλλά καί ὑπόσχεση ἑνός χαμένου παραδείσου.

12. Βλ. τόν Πρόλογο στήν α' ἔκδ. τοῦ (μονότομου) Civilisation matérielle et Capitalisme, 1967, σ. 18. Ὁ τόμος ἐπανεκδόθηκε τό 1979 ώς Α' τόμος τοῦ Civilisation matérielle, économie et Capitalisme (XVe-XVIII siècle). Τό ἔργο μεταφράζεται ἀπό τήν Αἰκατερίνη 'Ασ-

δραχᾶ.

13. Ἡ εἰσήγηση (βλ. Ο Πολίτης, 52/1982: 56-72) εἶχε παρουσιαστεῖ τό 1981 στό πλαίσιο ένός εἰδικοῦ σεμινάριου στό Α.Π.Θ. ὑπό τή διεύθυνση τῆς ἀξέχαστης "Αλκης Κυριακίδου-Νέστορος, πού πρώτη αὐτή μᾶς είχε εἰσαγάγει στήν μπρωντελική ἀντίληψη τοῦ πολιτισμοῦ καί τῆς ἱστορίας. Στό σεμινάριο συμμετείχαν ὁ Γεράσιμος Βῶκος, ὁ 'Αντώνης Λιάκος καί ή γράφουσα.

14. Ἡ εἰσήγηση ἔγινε στήν παρουσίαση τῆς ἔκδοσης τοῦ Μ.Ι.Ε.Τ. Fernand Braudel, Μεσόγειος, στό Πολιτιστικό Κέντρο Θεσσαλονίκης τοῦ Μορφωτικοῦ Ἱδρύματος Ἐθνικῆς Τραπέζης. Ὁμιλητές ἦταν οί καθηγητές Δ.Ν. Μαρωνίτης καί Ἰωάννης Κολιόπουλος, ή γράφουσα καί ή κα Κλαίρη Μιτσοτάκη, μεταφράστρια τοῦ ἔργου.

Βλ. ἀχόμη Κλαίρη Μιτσοτάχη « Η ποιητιχή στρατηγιχή μιᾶς ίστορικής ἐμπειρίας. Σύντομος όδηγός γιά τήν ἀνάγνωση τής Μεσογείου τοῦ Μπρωντέλ», Έντευκτήριο, τεῦχος 40, Χειμώνας 1997, καί τῆς ἴδιας «Γιά τήν πιστή εἰκόνα», Τό Βημα της Κυριακης, 19 'Οκτωβρίου 1997, καί «Τόπος καί θέμα, ὅρος καί εἰκόνα στή "Μεσόγειο" τοῦ Φ. Μπρωντέλ», Κυριακάτικη Αὐγή, 28 Ίουνίου 1998.

<sup>2.</sup> Η Μεσόγειος ξεχώρισε καί έξακολουθεῖ νά ξεχωρίζει. Διαβάζουμε τόν Ruggiero Romano (Fernand Braudel. Μετάφραση Παναγιώτης Μιχαηλάρης, Ε.Μ.Ν.Ε.-Μνήμων, 'Αθήνα 1986, σ. 35) νά δηλώνει: «...Αὐτά είναι τά θεμελιώδη σημεῖα τῆς μπρωντελιανῆς σκέψης ὅπως τὰ ἐπεξεργάστηκε σέ ἕνα πλῆθος ἄρθρων καί κυρίως τά δύο ἔργα του, Méditérranée καί Capitalisme et culture matériell ὅμως ἐξομολογοῦμαι ὅτι προτιμῶ σαφῶς τό πρῶτο ἀπό τό δεύτερο». Στό σύντομο διογραφικό γιά τόν F. Braudel, τόν «Γάλλο ἱστορικό» στό PetitLarousse (ἔκδ. 1972), μετά τό ἔτος καί τόν τόπο γέννησης, σημειώνεται χαρακτηριστικά: «Στά ἔργα του ἀναζητᾶ νά ἐμπλουτίσει τό πεδίο τῆς ίστορίας μέσω ἐπαφῶν μέ τίς γειτονικές ἐπιστῆμες. Τοῦ ὀφείλουμε τό Ή Μεσόγειος καί ὁ μεσογειακός κόσμος τήν ἐποχή τοῦ Φιλίππου Β'

### ΤΟ ΥΦΟΣ ΜΙΑΣ ΜΕΡΑΣ ΜΕ ΤΟ ΚΛΕΙΔΙ ΤΗΣ ΝΙΚΗΣ ΑΝΑΣΤΑΣΕΑ

Σκέψεις μέ ἀφορμή τό μυθιστόρημά της Αὐτή ή ἀργή μέρα προχωροῦσε έχδόσεις Πόλις, 1999

τῆς Κλαίρης Μιτσοτάκη

πρώτη παράγραφος τοῦ διδλίου τῆς Νίκης 'Αναστασέα έχει ώς έξῆς:

«Προχτές αὐτό, τήν Πέμπτη τό ἀπόγευμα. 'Από νωρίς είχε σηκωθεῖ ένας καθαρός σεπτεμβράτικος άνεμος, κι όπως τό σπίτι μας δρίσκεται άρκετά ψηλά, στήν πλαγιά σχεδόν τοῦ βουνοῦ, νόμιζες ὅτι ακουγες νά σέρνεται δλόγυρα κάτι σάν κλάμα ή σάν παράπονο. "Όταν φυσάει, ή μυρωδιά από τά καπνά πού ξεραίνονται περασμένα άρμαθιές άμαρθιές στά τελάρα, ἀκουμπώντας πάνω στούς τοίχους τῶν σπιτιῶν, ἀνάμεσα στά στενά δρομάκια τοῦ συνοικισμοῦ, γίνεται πιό ἔντονη, πιό δαριά, κι ἔτσι όπως φτάνει ἀνακατεμένη μέ τό σφύριγμα τοῦ ἀέρα, κάνει τίς γυναϊκες νά βγαίνουν στά παράθυρα καί νά κοιτάζουν πρός τή μεριά τοῦ δουνοῦ κι ὕστερα, ώς πέρα μακουά, μήπως ὑπάρχει κανένα σύννεφο στόν οὐρανό. Μονάχα ἄν δρέξει, εἰπαν, θά σταματήσει ὁ ἀέρας. Ἡ δροχή ἡρθε νωρίς τό ἀπόγευμα. Σιγά σιγά, μετά τό μεσημέρι, ὁ οὐρανός γέμισε σύννεφα ως κάτω τόν κάμπο καί λίγο ἀργότερα ἄρχισε μιά δυνατή φθινοπωριάτικη μπόρα».

"Αν φανταστοῦμε τό τραγούδι σάν μιά σκηνοθεσία ὅτι δέν μᾶς ἀκούει κανείς, τότε τό μυθιστόρημα τῆς Νίκης Αναστασέα μπορούμε νά τό φανταστούμε σάν μιά ἀπόδειξη ὅτι μονάχα ἄν δρέξει θά σταματήσει ὁ ἀέρας.

"Όταν έχει διαβάσει τήν πανηγυρική μετεωρολογική έναρξη τῆς ἀφήγησης στόν "Ανθρωπο χωρίς ἰδιότητες, είναι πολύ δύσκολο νά ἀφήσεις νά περάσουν ἀπαρατήρητες οί ἐνδείξεις περί καιροῦ στίς σύνθετες μυθιστορηματικές κατασκευές. Γιατί; Διότι ο καιρός υποδαστάζει τό γεγονός.

Τά κατά σειράν περιστατικά μιᾶς ἡμέρας Σαββάτου άπό τό ξύπνημα μέχρι τπον ύπνο είναι όλο κι όλο τό παρόν σ' αὐτό τό μυθιστόρημα, είναι αὐτή ή μέρα πού ἀργᾶ προχωρούσε. Μέρα κενή, ἄεργη, καθώς προετοιμάζει τήν έρχόμενη, ήμέρα γάμων καί ἀποχωρισμῶν. Δεκαεννέα στό σύνολο, στήν οὐσία ὅμως δώδεκα πρόσωπα ἐμφανίζονται ἐπί σκηνῆς σέ πόλη τοῦ ἐλληνικοῦ Βορρᾶ στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ '50, καί ξετυλίγουν τούς ἱμάντες τοῦ χρόνου μέ τό λόγο τους. Καί αὐτός ὁ λόγος μᾶς πηγαίνει τριάντα μέ σαράντα χρόνια πίσω, ώς τίς ἀρχές, τήν πρώτη δεκαε-

τία τοῦ αἰώνα μας, ἐποχή πού ἄκμαζε ἡ τάξη τῶν καπνεμπόρων διάχυτη μέσα στά ὅρια τῶν αὐτοκρατοριῶν. Ἐλάχιστες είναι οι νύξεις γιά το ζήτημα αὐτό μές στό διδλίο: είναι ενα διδλίο πού δέν το ἀπασχολεῖ διόλου ἡ ἱστορία τῶν ἱστορικῶν.

Ωστόσο τό ἀπασχολεῖ καί πολύ ἀποτελεσματικά αὐτό άκριδῶς πού είναι ἡ ἴδια ἡ αἰτία ὕπαρξης τῶν ἱστορικῶν ώς τεχνιτών πού κατεργάζονται μιά ύλη: τών γεγονότων. Τό ἀπασχολεῖ τό γεγονός. Νομίζω πώς μποροῦμε ἀπερίφραστα νά ποῦμε ὅτι τό διδλίο τῆς Νίκης ἀναστασέα εἰναι μιά περιγραφή τῆς ὕλης τοῦ γεγονότος.

Γύρω ἀπό τή σκέψη αὐτή θά συγκεντρώσω μέ τή σημερινή ἀφορμή τήν ἀνάγνωσή του, πού δέν τήν θεωρῶ δέδαια άποκλειστική, άλλά θά ήθελα νά τήν δῶ ὡς θεμελιώδη, μέ τήν ἔννοια ὅτι ἄν κοιτάξει κανείς αὐτή τήν πλευρά τοῦ μυθιστορήματος, τά καθαρά λογοτεχνικά του ἐπιτεύγματα, ἡ ὅλη άξία του τοποθετοῦνται ἀμέσως στή σωστή τους δάση. Γιατί ἔχουμε νά κάνουμε μέ ἕνα διδλίο δύσκολου γούστου.

Κι ἐπιτέλους, ἕνα διβλίο δύσκολο. 'Αλλά ἀπό ποιά με-

ριά βρίσκεται ή δυσκολία;

Ένα πνιγηρό ρομάντζο. Ένας ἀταίριαστος γάμος. ή, ένας γάμος ἀταίριαστων. Οἱ ἀταίριαστοι θά ξεταιριάξουν. Ὁ πατέρας θά συνεχίσει τή ζωή του μέ μιάν ἄλλη καί μέ άλλον τρόπο ἀταίριαστη γυναίκα. Ἡ μητέρα θά κλειστεῖ μέσα στόν τρόμο τοῦ ἀταίριαστου, ἐξωθώντας καί τόν μεγάλο της γιό νά γίνει ἀταίριαστος. Ὁ ἀρνητισμός τῆς μητέρας νά τραφεῖ προδιαγράφει τόν ἐγκλεισμό της σέ ψυχιατρικό ίδρυμα ἀμέσως μετά τήν κατ' οίκον τελετή τοῦ γάμου τοῦ νεότερου γιοῦ της. Ἡ ἀπότομη μεταστροφή τοῦ μεγαλύτερου γιοῦ, ἀργά τό δράδυ τοῦ Σαδδάτου, ή μεταστροφή τῆς ἐχθρότητας σέ ἀφοσίωση, θά όδηγήσει τή μητέρα στόν αὐτοχειριασμό, τόν νεότερο ἀδελφό στή διάλυση τοῦ γάμου του καί τή γυναικαδέλφη τῆς μητέρας στό παραλήρημα, στήν τρέλα — ήρωίδα, σημειωτέον, κι αὐτή ἀταίριαση καί σέ ἀταίριαστο γάμο.

Η πρώτη σύγκρουση είναι ή σύγκρουση τοῦ ἀρχικοῦ ζεύγους μητέρας-πατέρα ( Αμαλίας καί Φάνη Μιχάλογλου, τοῦ λεγόμενου «λοχαγοῦ»): αὐτή γεννᾶ τή μυθοπλασία. "Ομως ή κύρια σύγκρουση είναι ή σύγκρουση μητέρας καί πρωτότοκου γιοῦ ('Αμαλίας καί Πέτρου Μιχάλογλου): αὐτή γεννᾶ τό δράμα, τή σύγκρουση ὄχι τῶν ἀταίριαστων άλλά τῶν δύο ὅμοιων καί μάλιστα σκληροπυρηνικῶν χαρακτήρων. Τό πλησιάσμά τους είναι ή ἀποκορύφωση τῆς

Όμιλία πού ἔγινε στήν παρουσίαση τοῦ διδλίου στίς 26 Μαΐου 1999 στό Σπίτι τῆς Κύπρου στήν 'Αθήνα.

σύγκρουσης. Ἡ ἀφοσίωση τοῦ γιοῦ πυροδοτεῖ τήν αὐτοκτονία τῆς μητέρας. Ὁ αἰμομεικτικός δεσμός, αὐτός ὁ κόμπος πού τούς σφίγγει ὅλο καί περισσότερο, πρέπει πάση θυσία νά σπάσει.

Καταστροφικό μίσος καί ἀφοσίωση, ἀνάμεσα σ' αὐτά τά άντιθετικά αἰσθήματα κινεῖται ή δασική σχέση τοῦ μυθιστορήματος. Στό μυθιστόρημα αὐτό δέν μπορεῖς εὔκολα νά μιλήσεις γι' άγάπη. Όπως ἐπίσης στό μυθιστόρημα αὐτό οί ήρωες, οί κύριοι ήρωες δέν έχουν κανένα συμβατικό καθορισμό. Σ' αὐτούς τούς ξεπεσμένους ή μοίρα τους έχει δρίσει καί νά διαδιοῦν μέσα σ' ἔνα πλεόνασμα περιορισμῶν καί νά είναι ταγμένοι σ' ἔνα διαρκές ξεπέρασμα τῶν όρίων. Μπορεῖ νά μήν είναι φιγοῦρες μεγάλου διαμετρήματος άλλά δέν μποροῦν νά μείνουν περιορισμένοι μέσα στό συμβατικό πλαίσιο μιᾶς ὑποτιθέμενης κοινωνικῆς τακτοποίησης (ούτως ή άλλως κι-αὐτῆς διασαλευμένης μέσα στήν κοινωνική αναμπουμπούλα). Μιλᾶμε γιά τήν πρώτη πεντηκονταετία τοῦ αἰώνα). "Αν ὄντως ὑπῆρξε μιά τάξη, μιά κοινωνική τάξη, σέ προηγούμενη ἀπό τούς ἥρωές της γενιά, ή ἱστορία ὅρισε ἡ τάξη αὐτή νά χάσει τό ἔρμα της, καί ή κοινωνική μοίρα τοῦ καθένα ἔχει στερήσει ἀπό τά πρόσωπα αὐτά τόν κοινωνικό τους τόπο. Ο,τι κι ἄν κάνουν είναι δρισμένο νά ξεφύγει ἀπό τά ὅρια, εἶναι ὁρισμένο νά μή γλιτώσει τή σύγκρουση (ή σύγκρουση είναι ὁ ὁρίζοντάς τους), ή σύγκρουση είναι έγγεγραμμένη μέσα τους: τούς ἔλαχε νά γεννηθοῦν ἥσσονες ἴσως, πάντως τραγικοί ἥρωες.

Τί παράδοξο άλλά και τι πιό φυσικό γι' αὐτούς τούς ἐκπεσμένους, γι' αὐτούς τούς ἀποστερημένους τόν κοινωνικό τους τόπο! Συνεχῶς πηγαινοέρχονται. Αὐτό κάνουν. Ἡ μητέρα, ἡ ἀκίνητη και ἀμετακίνητη ᾿Αμαλία, πηγαινοέρχεται πίσω μπρός πάνω στήν κουνιστή πολυθρόνα της. Ὁ κινητικότερος γιός της μέ τή μοτοσικλέτα του πάνω κάτω στή δόρειο και κεντρική Ἑλλάδα. Ὅσο γιά τόν πατέρα, τόν «λοχαγό», ἀπό τίς δόλτες στίς προκυμαῖες τῆς Σμύρνης ὥς τά κρασομάγαζα τοῦ Πειραιᾶ. Ἡ ἀδελφή του, Τα-

σία, ἀπό τά λογικά στό παρασάλεμα.

Τό ίστορικό, ὅπως εἴδαμε, εἶναι ἁπλό: εἶναι ἡ ἐξαγορά

ένός άμαρτήματος.

Τσως τό φταίξιμο νά είναι τῆς Έμιλυ Ντίχινσον, πού πρώτη ἐκείνη συνέλαδε τήν ὀπτική ροή ἑνός χρόνου πού δέν κυλᾶ, δέν θέλει νά κυλήσει, μένοντας γαντζωμένος στήν 'Αναστολή. Πάντως ἡ Νίκη 'Αναστασέα κατάφερε νά ὑπηρετήσει καί πιστά καί σωστά καί διά μακρῶν αὐτή τήν κυοφορία.

This show Day moved along-

I heard its axles go

As if they could not hoist themselves

They hated motions so-

—ὅλες οἱ στιγμές πού περνοῦν ἐκείνη τήν ἡμέρα τοῦ Σαδδάτου εἰναι στιγμές ἀκίνητες, τεντωμένες ἀνάμεσα στό συντελεσμένο καί τό ἐπερχόμενο, τό ἁμάρτημα καί τό λύσιμό του. Μέ τό τάνυσμα αὐτό ἡ ἱστορία ἔχει ὅλη ἀνεδεῖ στήν . ἐπιφάνεια.

Τά κεφάλαια προχωροῦν, τά πρόσωπα παρελαύνουν, μιλοῦν, κεφάλαιο καί πρόσωπο. Κάθε πρόσωπο είναι μάρτυρας τοῦ ἑαυτοῦ του ἀλλά καί ἀφηγητής τῶν ἄλλων: ἐδῶ δέν δικάζεται κανείς. Είναι ὁμολογουμένως μιά πολύ σύνθετη χρήση τοῦ πρωτοπρόσωπου λόγου σέ μή μονολογική συνθήκη. Καί σέ ἄλλα μυθιστορήματα ἔχουμε συναντήσει

αὐτή τήν τεχνική. Στό Τρίτο στεφάνι λογουχάρη τά πρόσωπα πού μοιράζονται τό μικρόφωνο είναι δυό. Έδῶ ἔχουμε δεκαεννέα διαφορετικά πρόσωπα, δεκαεννέα διαφορετικύς ἀφηγηματικούς ἱμάντες. Αὐτοί ἀκριδῶς οἱ ἀφηγηματικοί ἱμάντες συνθέτουν τόν ἱστό τοῦ γεγονότος.

Μιά τόσο πολυπρόσωπα δργανωμένη ένότητα λόγου καί δράσης πῶς λειτουργεῖ; Πῶς καί ἀπό ποῦ ἀναδύονται τά πρόσωπα; Εἰναι ἄραγε φωνές, ὄψεις συνείδησης, τί τούς ἀναλογεῖ; Ποιός εἰναι ὁ ρόλος τους, ποιά ἡ θέση τους; Τί

τά χωρίζει καί τί τά ενώνει τό ενα με τό άλλο;

Ύπαρχει ἕνας φακός πού λέγεται τό «μάτι τοῦ ψαριοῦ». Ἐκεῖνο πού ἀποτυπώνει δέν είναι ἕνα ἔστω πολύ μεγάλο γενικό πλάνο, τό ὁποῖο ὅσο γενικό καί νά 'ναι συλλαμδάνει τό χῶρο ἀναγκαστικά ἀπό ὁρισμένη ὀπτική γωνία, ἀλλά αὐτός, τό «μάτι τοῦ ψαριοῦ», ἀγκαλιάζει κυκλοτερῶς ὅ,τι ὑπάρχει μέσα στό χῶρο πού κοιτᾶ.

Συμβαίνει λοιπόν τό έξης σ' αὐτό τό μυθιστόρημα: κάθε πρόσωπο, πού εκ τοῦ στόματός του χτίζεται ἡ διήγηση, ἔχει τή δική του θέση μέσα στό χῶρο πού θά κοίταζε ἕνας τέτοιος φακός, καί κάθε πρόσωπο συγχρόνως είναι καί ἕνας τέτοιος φακός πού κοιτάζει. Κάθε πρόσωπο είναι ὁ ἑαυτός του ἀλλά καί ὁ χῶρος μέσα ἀπό τόν ὁποῖο ἀναδύεται.

Ίσως ὁ παραλληλισμός είναι ίκανός νά ἐξηγήσει γιατί τά πρόσωπα αὐτά (πρός ὄφελος φυσικά τοῦ μυθιστορήματος) δέν διαθέτουν αὐτό πού θά λέγαμε ὑποκειμενική ματιά. Είναι συγκεκριμένοι χαρακτήρες, ἔχουν προσωπικότητα, ἔχουν σαφῆ ἱστορική καί ψυχολογική ὀντότητα, ἔχουν τά ἰδιωματικά τους χαρακτηριστικά, τά πάθη τους, ἀλλ' ὄντας ἄχρηστη γι' αὐτά μιά πιό δραστική ὑποκειμενική ματιά δέν τήν ἔχουν —ὅπως δέν ἔχουν καί ἐνδοστρέφεια. Σάν νά είναι κατά κάποιον τρόπο προικισμένα μέ τήν ἐντέλεια τῶν προσώπων τοῦ θεάτρου: είναι παρόντα.

Καί ὅπως τὰ πρόσωπα στό θέατρο, ἔτσι καί αὐτά μέ τό

πού ἐμφανίζονται είναι καί γεγονότα.

Τό ὅτι ἔκανα λόγο πρῶτα γιά τή μυθοπλασία καί κατ' ἐπέκταση γιά τά πρόσωπα, ὀφείλεται στό ὅτι ἔτσι εἴθισται. Ἡ πρώτη γιά τήν ὁποία ὑπάρχουν καί οἱ λοιπές ἀρετές σ' αὐτό τό μυθιστόρημα εἰναι ἡ γραφή του.

Τό γράψιμο τῆς Νίκης 'Αναστασέα ἔχει ἕνα μεγάλο χάρισμα: ἔχει ἀνάσα καί ἡ ἀνάσα αὐτή ἔχει μεγάλη ἀντοχή. Μά φταίει ἄραγε τό ὅτι ἡ συγγραφέας εἶναι μανιώδης κο-

λυμβήτοια

Ή ἀντοχή της τῆς ἐπιτρέπει νά ἔχει μεγάλη εὐουχωρία ἀπό τελεία σε τελεία, νά εἰναι σε θέση νά περιγράψει με ἀπόλυτη καθαρότητα καί ἀναπαυτικά (πού σημαίνει με σωστό τέμπο) αὐτό πού δρίσκεται στό κάδρο της. Ποτε δεν νιώθεις ὅτι δεν προφταίνει νά ἐνσωματώσει κάτι στό λόγο της. Κι ἄλλο νά ἡταν θά τό ἐνσωμάτωνε κι αὐτό. Ἐκεῖνο πού τήν δδηγεῖ καί τήν συγκρατεῖ εἰναι ἡ elegantia τοῦ συνολικοῦ σχεδίου της. Ποτε ἡ φράση της δεν στενάζει νά τελειώσει.

«Καί ξέρεις κάτι, "Ολγα, ή παραίτηση μοιάζει λιγάκι στή σιωπή, ὅπως καί στή σιωπή ἐκεῖνο πού τρομάζει περισσότερο εἰναι ἡ ὑποψία, ὁ φόδος πώς ὅπου νά 'ναι κάτι μπορεῖ ν' ἀκούσεις, ὁ,τιδήποτε, τό ἴδιο καί μέ τήν παραίτηση, δέν εἰναι κάτι πού ἔγινε καί τέλειωσε, δέν ἔχει τή φορά εὐθείας πού καταλήγει κάπου, εἰναι μονάχα μιά πόρτα πού ἀφέθηκε μισάνοιχτη, μιά δυνατότητα γεμάτη ἀγωνία γιά

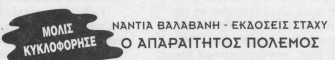
κάτι πού ἐκκρεμεῖ, μοιάζει ἄν θέλεις μ' ἔνα κομμάτι παραλίας, πού καθώς τραδιοῦνται τά νερά μένει γυμνό κι ὅπως περνᾶς μπορεῖς νά δεῖς ὅχι μόνο τό δρεγμένο χῶμα, ἀλλά ἀκόμη μυτερά δότσαλα, δότσαλα θρυμματισμένα καί τά γυαλιά ἀπό τό μπουκάλι πού ἔσπασε κάποιος ἀπρόσεκτος κολυμδητής. «Θμως ἀρκετά σέ ταλαιπώρησα μέ τή μητέρα,

ἔχω γράψει κιόλας πάνω ἀπό ἐννιά σελίδες... κλπ.». Οἱ λέξεις της εἰναι πλήρεις καί καδράρουν σωστά. Καδράρουν θαυμάσια ἔνα κομμάτι παραλίας λογουχάρη. Τά σχήματα λόγου της εἰναι ἄχρηστα. Βαδίζει ἀπό κυριολεξία σέ κυριολεξία. "Ο,τι ἀκουμπᾶ ἡ ματιά της γίνεται λέξη, εἰκόνα σχεδόν ἐξ ἐπαφῆς. Ἡ σύνταξή της ἔχει ἤσυχο ρυθμό, χαμηλό τόνο, ἀλλά καί μελέτη κι εὐγένεια κι ἀνιδιοτελή ἀγάπη. Ἐντύπωση «ὰθωότητας» πού δημιουργεῖ κοντράστο μέ τήν «πονηριά» τῆς κατασκευῆς της.

Περισσότερο από κάθε άλλην, διαδάζοντας ρωσική λογοτεχνία έχω αποκομίσει πέρα από τά άλλα φορτία της ἰσχυρές ἐντυπώσεις γιά τό περιδάλλον τῶν αἰσθήσεων, γιά θερμοκρασίες σωμάτων, γιά ἀποχρώσεις ήχων, γιά ήχοχρώματα φωνῶν, σκιές καί φωτισμούς σπιτιῶν, ἐντάσεις τῶν χρωμάτων, πράγματα δηλαδή πού δέν μποροῦν ν' ἀποδοθοῦν μέ τό γράμμα, ἀλλά δέν εἶναι καί πνεῦμα. Αὐτή ἡ διά τῶν σωματικῶν αἰσθήσεων ποιότητα τῶν πραγμάτων εἶναι κάτι πού ἀναδίδεται μέ τήν ἀνάσα του καί ἀπό τό μυθιστόρημα αὐτό.

Μέ τέτοιες δυνατότητες καταλαβαίνουμε πῶς στέκεται ίκανή ἡ Νίκη ᾿Αναστασέα νά πλάσει πρόσωπα φορεῖς καί δράστες μαζί τῆς ἀφήγησης, σημεῖα καί φακούς συγχρόνως. Καταλαβαίνουμε πῶς μέσα στόν σημειωτόν χρόνο μιᾶς μέρας μπόρεσε νά χωρέσει ἔνα ἱστορικό πενήντα χρόνων. Καταλαβαίνουμε γιατί ἀνέλαβε νά διηγηθεῖ, τουτέστιν νά παρουσιάσει, τά πάντα γύρω ἀπό μιά μέρα, τά πάντα γύρω ἀπό μιά ἀναστολή-κυοφορία, τά πάντα γύρω ἀπό ἔνα «πεῖσμα», τά πάντα γύρω ἀπό ἕνα τραγικό γεγονός. Τά πάντα γύρω ἀπό τή βροχή πού ὄφειλε νά πέσει γιά νά σταματήσει ὁ ἀέρας.

Τά πάντα, δηλαδή τήν ύλη τοῦ γεγονότος.



Αφισέτες με κολάζ και ποιητικά σχόλία

Ένθετο: Μπ. Μπρεχτ 16 ανέκδοτα ποιήματα για τον πόλεμο

Αντί για Επίλογο Γ. Διακογιάννης



Τα έσοδα από τις πωλήσεις του βιβλίου θα διαθετούν για να ανοίξει ξανά ένα από τα βομβαρδισμένα σχολεία στο Βελιγράδι

ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΔΙΑΘΕΣΗ: ΠΡΟΟΔΟΣ ΑΕΕΕ Αθήνα: Μεσολογγίου 5, Τηλ.: 38.30.889-38.21.001, Fax: 38.29.207 Θεσσαλονίκη: Προξένων 7, Τηλ.: (031) 235346, Fax: (031) 283523

### ΑΠΟ ΤΙΣ ΤΕΛΕΥΤΑΙΕΣ ΕΚΔΟΣΕΙΣ

• ΑΝΔΡΕΑΣ ΕΜΠΕΙΡΙΚΟΣ, Ζεφύρα ή τό μυστικό τῆς Πασιφάης, φιλολογική ἐπιμέλεια καί ἐπίμετρο Γιώργης Γιατρομανωλάπης, εκδόσεις "Αγρα, σειρά «'Ο ἄταπτος λαγός», 'Αθήνα 1998, σελ. 40.

Η Ζεμφύρα είναι τό δεύτερο μέρος τῆς τριλογίας πού φέρει τόν τίτλο Τά Χαϊμαλιά τοῦ Έρωτα καί τῶν Αρμάτων, ή όποία περιλαμβάνει ως πρῶτο μέρος της τή γνωστή μας Αργώ ή Πλοῦς 'Αεροστάτου καί δλοκληρώνεται μέ τήν άδημοσίευτη Βεατρίκη ή Ένας Έρωτας τοῦ Buffalo Bill, τριλογία γραμμένη κατά τήν περίοδο 1944-1945. Ὁ Ὀδυσσέας Έλύτης ('Αναφορά στόν 'Ανδρέα 'Εμπειρίκο) πιστεύει πώς αὐτά τά κείμενα «δέν ἀποτελοῦν παρά τούς δορυφόρους τοῦ Μεγάλου 'Ανατολικοῦ», προσθέτοντας πώς «δέν μεταφέρουν παρά σέ σμίπουνση τήν μεγάλη τοιχογραφία», ἐνῶ ἀντίθετα, ὁ Γιώργης Γιατρομανωλάκης τά θεωρεῖ ἀνεξάρτητα καί αὐτοτελή. Καί πρός ἐπίρρωση τῆς ἄποψής του ὁ ἐπιμελητής προστρέχει στό ὁμόθεμο ποίημα τῆς Ύψικαμίνου, «Λέοντες δουώμενοι ἐπί στήθους παρθένου», γιατί καί τό «θέμα» τῆς Ζεμφύρας εἶναι ὁ ἔρωτας ένός λιονταριοῦ μέ τήν δμώνυμη θηριοδαμάστρια.

Μά ή μοίρα ἐπεφύλαξε στήν Άργώ καί στήν Ζεμφύρα διαφορετική τύχη, ἄμεσα συνδεδεμένη ὅμως μέ τόν Μεγάλο 'Ανατολικό. "Αν ή πρώτη, κατά τήν δλοκληρωμένη δημοσίευσή της μεταπολιτευτικά, εὐτύχησε νά ἀποτελέσει πνευματικό γεγονός, νά λειτουργήσει πολλαπλῶς, ή ἔκδοση της δεύτερης πέρασε σχεδόν απαρατήρητη καί ή μέχρι τώρα άντιμετώπισή της είναι μᾶλλον άδιάφορη. Μεσολάδησαν δέδαια πολλά, άλλά κυρίως ή ἔκδοση τοῦ Μεγάλου Ανατολικοῦ. "Αν ἡ 'Αργώ είχε συμβάλλει ἀποφασιστικά στήν άδημονία (μπορούμε νά μιλήσουμε γιά άναγνωστικό αἴτημα) πού περιέδαλε τόν ἀνέκδοτο ή ἐκδιδόμενο ἀνατολικό, ή ἐκ τούτου δημιουργηθείσα ἀπογοήτευση, ἴσως κορεσμός ή καί άδυναμία παρακολούθησης τῶν ἐκτάσεών του, ἀκόμα καί κάποια ἀπομυθοποίηση τοῦ ποιητῆ, συνέδαλαν στήν κακή τύχη τῆς *Ζεμφύρας*.

Έν ολίγοις, φράγματα ύψώθηκαν έκεῖ πού ἔμεινε τό πάθος ἄναυδο καί ἐνῶ αἱ γενεαί πᾶσαι τῆς Μεταπολίτευσης ἐνηλικιώθηκαν μέ Ἐμπειρίκο καί ἡ ᾿Αργώ γνώρισε μέρες άνεπανάληπτης δόξας, τή Ζεμφύρα πρέπει νά τήν ψάξεις στό διδλιοπωλείο, οἱ ἐφημερίδες τήν ἀγνοοῦν καί οἱ «ἐνημερωμένοι» ή ἔστω ἐξοικοιωμένοι μέ τά ψυχαναλυτικά (οὐκ ὀλίγοι πλέον τόν ἀριθμόν) μᾶλλον τήν σνομπάρουν. Άπομένουν οἱ συστηματικοί ἀναγνῶστες τοῦ Ἐμπειρίκου, όσοι θά τήν ἀγοράσουν γιά νά ἔχουν πλήρη τή σειρά τοῦ ποιητή καί οι γραμματολόγοι ή οι μελετητές πού θά τήν

περιλάδουν στίς σχετικές παραπομπές.

Υπάρχουν δέδαια οἱ ἀνάγκες τῆς κάθε ἐποχῆς, ὅσα ἐκφράζει ή καταλύει ἕνα λογοτεχνικό ἔργο κατά τή στιγμή τῆς δημοσιοποίησής του, ἐνδιάθετες, περιρρέουσες ἤ δυναμικές τάσεις μέ τίς ὁποῖες συν-αρθρώνεται. Αὐτά καθορίζουν τήν υποδοχή του. Ύπάρχει ή διακριτή καί σ' ένα μεγάλο δαθμό ἀνεξάρτητη διαδρομή τῆς ἴδιας τῆς λογοτεχνίας, αὐτά πού προϋποθέτει καί αὐτά πού προσθέτει ἕνα λογοτεχνικό ἔργο, ὅσα ἐκ τῶν προηγηθέντων ξαναφωτίζει ή καί ἀναδιατάσσει, ὅσα ἐκ τῶν ἑπομένων ἐπηρεάζει. Αὐτά καθορίζουν τή λογοτεχνική του «σημασία». Καί πῶς έντάσσεται λοιπόν στή λογοτεχνία μας ή Ζεμφύρα; 'Αφορᾶ τήν πεζογραφία, συμπληρώνοντας ώς δορυφόρος τόν Μεγάλο 'Ανατολικό; Είναι μιά προβολή τῆς ποίησης τοῦ Έμπειρίκου έξω ἀπό τούς οἰκείους χώρους τῆς ποίησης; Μά πόσο συγκεκριμένα μποροῦμε νά τούς δρίσουμε αὐτούς, ίδιαίτερα όταν μιλάμε γιά τόν Έμπειρίκο; Γιά παράδειγμα, τά κατ' έξοχήν ψυχαναλυτικά του ποιήματα δέν είναι λιγότερο ποιήματα ἀπό τά ὑπόλοιπα. Τά κείμενα τῆς συλλογῆς 'Οκτάνα σέ ποιά «παράδοση» πρέπει νά ἐνταχθοῦν; Στήν ποιητική ή στήν πεζογραφική; Μέ λίγα λόγια, έκτός ἀπ' τόν ποιητή Έμπειρίκο ὑπάρχει καί πεξογράφος Έμπειρίκος; Νομίζω πώς ὄχι, ὅπως δέν ὑπάρχει καί πεζογράφος Παλαμάς, παρά τίς σχετικές παρεκδάσεις του. "Όπως τά 'Ανοιχτά χαρτιά καί τό 'Εν λευκῷ δέν προσθέτουν κάποια ἐπιπλέον ἰδιότητα στόν Ἐλύτη. Καί ἀκόμα, πολύ μιχρή σημασία έχει ὁ ἀριθμός τῶν τυπωμένων σελίδων ἀπ' τό ἕνα ἤ τό ἄλλο είδος ἤ ὁ ἀριθμός τῶν τίτλων. "Αν δηλαδή δ 'Εμπειρίκος είχε συγγράψει καί ἕναν σεδαστό ἀριθμό λογοτεχνικῶν ἤ ψυχαναλυτικῶν δοκιμίων θά ἔπρεπε νά τοῦ ἐπισυνάψουμε καί τόν τίτλο τοῦ δοκιμιογράφου; Στό κείμενό του γιά τόν Έγγονόπουλο (Νικόλαος Έγγονόπουλος ή τό θαῦμα τοῦ Ἐλμπασάν καί τοῦ Βοσπόρου) ή σ' αὐτό γιά τόν Καρυωτάκη ("Όταν οἱ εὐκάλυπτοι θροίζουν στίς άλλέες) δμιλεῖ δ ποιητής ή κάποιος «ἄλλος» Έμπειρίκος; Δηλαδή, τά συγκλονιστικά αὐτά κείμενα θά μποροῦσε νά τά εἶχε γράψει ἄλλος ἀπό τόν ποιητή Έμπειοίκο:

Η γλώσσα, ή εἰκονοποιία, ή θεματική καί κυρίως ή δομή τῆς Ζεμφύρας, κατά τή γνώμη μου συναρτῶνται ἀπολύτως μέ τό «ἀντίστοιχο» ποίημα καί ἀπό αὐτή τήν ἄποψη νομίζω πώς ή Ζεμφύρα θά πρέπει νά διαδάζεται σχετιζόμενη μέ αὐτό καί κατά κάποιο τρόπο ώς μιά ἄλλη ἐκδοχή του. Μά δπωσδήποτε θά πρέπει νά διαδάζεται ἀνεξάρτητα ἀπό τόν Μεγάλο 'Ανατολικό γι' αὐτό καί θά ἡταν προτιμότερο νά εκδοθεῖ μαζί ή μᾶλλον στήν ίδια σειρά μέ τήν 'Αργώ καί τήν Βεατρίκη. Τό έγχείρημα τοῦ ἐν λόγω μυθιστορήματος (πρόκειται άλήθεια περί μυθιστορήματος;) δέν μπορεί νά συγχέεται μέ αὐτές τίς τρείς μικρές ίστορίες-παρεκδάσεις. Μά ἀνεξάρτητα ἀπ' ὅλα αὐτά, ἡ Ζεμφύρα ἀξίζει νά διαδαστεῖ, γιατί εἶναι ἕνα ἀκόμα, άντιπροσωπευτικό, κείμενο τοῦ ποιητῆ 'Ανδρέα 'Εμπει-

Καί ἐνῶ μέχρι τῆς εἰσόδου τῆς Ζεμφύρας, ἡ δραδιά ἐκείνη ήτο μιά βοαδιά συνήθης σ' ἕνα τσίοκο, ἀφ' ής στιγμής ἐπάτησε τό πόδι της ή νεαρά δαμάστρια στόν στίδο, ὁ τσίρκος μετεβλήθη σέ χῶρον ἱερόν, σέ τόπον μεγίστου μυστηρίου, ὅπου ὅσον διαρκοῦσε τό

νούμερον μέ τά λεοντάρια, οί θεαταί, συνεπαρμένοι, ἤοχοντο ἐκ νέου εἰς ἐπαφήν μέ τά δαθύτερα ἐκεῖνα ἀρχέτυπα τοῦ γένους, ἐγγίζοντες εὐθέως καί κάθετα, ή διά τῆς τεθλασμένης, τό μυχιαίτατον, καί μπορῶ νά πῶ, κοινόν ὑπόστρωμα τῶν δύο εἰδῶν, ἀπ' ὅπου ἐκπηδῷ καί ἐκπορεύεται ἐν τῆ κυριολεξία, ὡς ἀφρός καί πῖας τῆς ζωῆς, τό σπέςμα καί τό αἰμοσφαίςιον τό ἐρυθρό τοῦ ζώου καί τοῦ ἀνθρώπου, ὁ ἔρωτας καί ή ήδονή, ή δύναμις καί ή ἐνέργεια ἐν ἀπολύτω άλληλεγγύη τῶν ἀνθρώπων μέ τά μεγάλα ὀρμέφυτα καί τά άδελφά θηρία, μέ τά στοιχεῖα δηλαδή ἐκεῖνα άνευ των οποίων ήτο αδύνατον να υπάρξει ζωή, κατά συνέπειαν οὔτε ή σάρξ, οὔτε τό πνεῦμα, οὔτε καμμιά πραγματική ἀνθρώπινη μεγαλοσύνη. Καί, τέλος, οί στεγαζόμενοι τήν ώρα ἐκείνη κάτω ἀπό τήν τεράστιαν τέντα τοῦ ἱπποδρομίου, ὡς εἰς ἀγκάλας μιᾶς μητρός πανδήμου, ἐπεκοινώνουν, ἄλλοι συνειδητά, οί πλεῖστοι ὅμως ἐντελῶς ἀσυνειδήτως, μέ τούς δαθύτερους ουθμούς τῆς Οἰκουμένης, μέ τά πλεῖστα συγκλονιστικά θέσφατα τῆς Φύσεως, τῆς παντανάσσης Φύσεως μέσω τούτου τοῦ ὡραίου συνάμα δέκτου καί πομποῦ πού ἐλέγετο Ζεμφύρα.

#### ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΔΑΣΚΑΛΟΠΟΥΛΟΣ, Συμπαθητική μελάνη, Θέματα - συγγραφεῖς - ἔργα νεοελληνικῆς λογοτεχνίας, ἐκδ. Ἑρμής, 'Αθήνα 1999, σελ. 221.

Ό Δημήτρης Δασκαλόπουλος, ἐπί σειρά ἐτῶν, διακονεῖ τό διδλίο καί τή λογοτεχνία μέ τρόπους πού δέν συσσωρεύουν εὔκολα τά ἀπαιτούμενα «κεφάλαια», τά ὁποῖα ἐξασφαλίζουν δικαίωμα συμμετοχῆς στήν ἐφήμερη δόξα ἤ ἐπενδύονται στήν ὑστεροφημία μέσω ἀποδοτικῶν «μετοχῶν». Συνήθως ἀσχολεῖται μέ δύσκολα, στριφνά καί κυρίως χρονοδόρα πράγματα ὅπως ἡ διδλιογραφία, πού είναι καί ἡ μεγάλη του ἀγάπη. ᾿Από αὐτή τήν ἄποψη είναι χαρακτηριστικός, ἴσως καί ἀπολογιστικός, ὁ τίτλος τοῦ διδλίου. ᾿Αξίζει λοιπόν ἔπαινος στόν Ἑρμή πού ἀνέλαδε νά ἐκδόσει αὐτό τό συνονθύλευμα κειμένων, ἐργασιῶν καί παρεμβάσεών του, γιατί μέσα σ᾽ αὐτό ἀκριδῶς τό χάος ὑπάρχει ὁ Δασκαλόπουλος, ἐδῶ πέρασε μεγάλο μέρος τῆς ζωῆς του.

Ή νεοελληνική λογοτεχνία καί ιδιαίτερα ή ποίηση είναι τό σταθερό σημείο άναφορᾶς τῶν κειμένων του, ἔστω καί άν μιλά περί αὐτοδιογραφίας, καταθέτει προτάσεις γιά τήν ἀνάγνωση ή έξετάξει προδλήματα τῆς λεξικογραφίας. Ο Καβάφης καί δ Σεφέρης, χρόνιες έμπλοκές του, τόν δδηγοῦν σέ θέματα άλεξανδρινά ή κυπριακά, μέ ἔμφαση στά περιοδικά πού ἐκδίδονται στήν ᾿Αλεξάνδρεια. "Ολα τά κείμενα καταλήγουν σέ χαρακτηριστικές διδλιογραφικές αναφορές, ενώ στό τελευταίο μέρος τοῦ διδλίου ακόμα καί τά θέματά του είναι διδλιογραφικά, δηλώνοντας ἴσως καί τήν ἐνδιάθετη φοπή τοῦ Δασκαλόπουλου σέ αὐτή τήν «περιοχή». "Αν κανείς ήθελε νά χαρακτηρίσει τήν όλη διαδρομή του -συνταξιούχου πιά, κατά τά διοποριστικά - Δασκαλόπουλου μέ μιά φράση, αὐτή δέν θά ήταν άλλη από τόν τίτλο ένός από τα κείμενα τοῦ διδλίου: δι*δλιογραφίας ἐγκώμιον*.

Κώστας Βούλγαρης

#### • ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΚΑ

Χάρης Βλαδιανός, Ὁ ἄγγελος τῆς ἱστορίας, ποιήματα, ἐκδ. Νεφέλη, ᾿Αθήνα 1999, σελ. 118.

Κωνσταντής Καντούνας, Τῆς καλῆς ἐμπορίας, μυθιστόρημα, ἐκδ. Ἱστός, ᾿Αθήνα 1999, σελ. 221.

Μολυβδο-κονδυλο-πελεκητής, Περιοδική ἔκδοση τῆς νεώτερης ἐκδοτικῆς φιλολογίας, τχ. 6, 1998/9, Σπουδαστήριο Νέου Ἑλληνισμοῦ.

Μάοκος Μέσκος, Μουχαρέμ, διηγήματα, ἐκδ. Νεφέλη,

'Αθήνα 1999, σελ. 144.

Δημήτρης Κόκορης, "Οψεις τῶν σχέσεων τῆς 'Αριστερᾶς μέ τή λογοτεχνία στό μεσοπόλεμο (1927-1936), 'Αχαϊκές ἐκδόσεις, Πάτρα 1999, σεσλ. 255.

Γιῶργος Φρέρης, Εἰσαγωγή στή Γαλλοφωνία. Πανόραμα γαλλόφωνων περιοδικῶν, ἐκδ. Παρατηρητής, Θεσσαλο-

νίχη 1999, σελ. 354.

Έλένη Χανδούλη - Τούντα, Γιατί ἡ ἀγάπη ἡταν ἡ φταίχτρα... Παραμύθια ἀπό τή Μικρά ᾿Ασία, ἐκδ. Ἦνυρα, ᾿Αθήνα 1999, σελ. 114.

ρα, 'Αθήνα 1999, σελ. 114. Γιῶργος Κοτανίδης, 'Απρόσμενα αἰσθήματα, μυθιστόρημα, ἐκδ. Γαβριηλίδης, 'Αθήνα 1999, σελ. 203.

Θεώνη Κοτίνη, Μικρογραφία, ποιήματα, εκδ. Πλανόδιον, Αθήνα 1999, σελ. 47.

Έλένη Νίκα Μανωλιτσάκη, Ή πάνινη κούκλα, μυθιστόρημα, ἐκδ. Φιλίστωρ, 'Αθήνα 1999, σελ. 159.

Διονυσίου Σολωμοῦ, Αὐτόγραφα ἔργα, Ἡ γυναίκα τῆς Ζάκυθος, ἐπιμέλεια Λίνος Πολίτης, κοινή ἔκδοση ΑΠΘ, ΜΙΕΤ, ΕΚΕΒΙ, ᾿Αθήνα 1998.

#### • ΦΙΛΟΣΟΦΙΚΑ - ΔΟΚΙΜΙΑ

Francoise Dastur, 'Ο θάνατος. Δοκίμιο γιά τό πεπερασμένο, μτφο. Βίκυ Σιδηροπούλου, ἐκδ. SCRIPTA, 'Αθήνα 1999, σελ. 104.

Βασιλική Γρηγοροπούλου, Γνώση, Πάθη καί Πολιτική στή φιλοσοφία τοῦ Σπινόζα, εἰσαγωγή Κοσμᾶς Ψυχοπαίδης, ἐκδ. 'Αλεξάνδρεια, 'Αθήνα 1999, σελ. 236.

Fredric Jameson, Τό μεγαλοστέρνο ή ή πολιτισμική λογική τοῦ ὕστερου καπιταλισμοῦ, ἐκδ. Νεφέλη, 'Αθήνα 1999, σελ. 323.

#### • ΑΡΧΑΙΟΓΛΩΣΙΑ

Παντελῆς Μπουκάλας, Ἐπιτάφιος Λόγος. ἀΑρχαῖα ελληνικά ἐπιτύμδια ἐπιγράμματα, ἐπιλογή καί εἰσαγωγή Denis Rocguel, ἐκδ. Ἄγρα, ἀΑθήνα 1999, σελ. 238.

 Δ. Ἰακώδ, Ι. Καζάζης, Α. Ρεγκάκος (ἐπιμ.), Ἐπιστροφή στήν Οδύσσεια. Δέκα κλασσικές μελέτες, ἐκδ. Βάνιας, Θεσσα-

λονίχη 1999, σελ. 367.

Δ. Κυρτάτας, Χ. Μπάλλα (ἐπιμ.), Ἡ μετάδοση τῆς γνώσης στήν ἀρχαιότητα, ἐκδ. Ε.Μ.Ε.Α., ᾿Αθήνα 1999, σελ. 171.

#### • ΙΣΤΟΡΙΑ - ΠΟΛΙΤΙΚΗ - ΜΑΡΤΥΡΙΕΣ

David Nicholas, Ἡ ἐξέλιξη τοῦ μεσαιωνικοῦ κόσμου. Κοινωνία, διακυβέρνηση καί σκέψη στήν Εὐρώπη (312-1500), μτφρ. Μαριάννα Τζιαντζῆ, ἐκδ. Μ.Ι.Ε.Τ., ᾿Αθήνα 1999, σελ. 762.

Γιῶργος Α. Γιωργιάδης, Σοσιαλισμός. Προβλήματα θεωρίας, ἐφαρμογῆς καί πράξης, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα

1999, σελ. 350

Λευτέρης Δρακόπουλος, Καύκασος καί Κεντρική 'Ασία. Ίσλαμική ταυτότητα καί διακρατικές σχέσεις, εκδ. Παπαζήση, 'Αθήνα 1999 σελ 94

παζήση, 'Αθήνα 1999, σελ. 94. Alain Minc, 'Η εὐτυχής παγμοσμιοποίηση, Ποόλογος - εἰσαγωγή Φίλιππος Πιέρος, μτφο. Μάριος Π. 'Ανδρικόπουλος, ἐκδ. Παπαζήση, 'Αθήνα 1999, σελ. 254.

Ρόλφ Πόλι, Τό ὄνομά μου είναι ἄνθρωπος. Ἡ κομμένη συνέντευξη, ἐκδ. Μαύρη Λίστα, σελ. 224.

Καπετάν Λευτεριᾶς, 'Από τήν Κοξαρά στά δουνά τῆς Ρούμελης. 'Εθνική 'Αντίσταση 1940-1945. 'Η προσωπική μου μαρτυρία, ἐκδ. Θεμέλη, 'Αθήνα 1999, σελ. 607. Σταῦρος Τζόκας, Ὁ Χαρίλαος Τρικούπης καί ἡ συγκρότηση τοῦ νεοελληνικοῦ κράτους. Ὁδοιπορικό στόν στόν 19ο αἰώνα, ἐκδ. Θεμέλιο, ᾿Αθήνα 1999, σελ. 298.

Eric Hobsbawm, Γιά τήν Ίστορία, μτφο. Παρασκευᾶς Μάταλας, 'Αθήνα 1999, σελ. 339.

'Αλίκη Νικηφόρου, Δημόσιες Μελέτες στήν Κέρκυρα κατά τήν περίοδο τῆς Βενετικῆς κυριαρχίας (14ος- 18ος αἰ.), ἐκδ. Θεμέλιο, 'Αθήνα 1999, σελ. 526.

### «ΑΡΧΕΙΟΤΑΞΙΟ» ΠΕΡΙΟΔΙΚΉ ΕΚΔΟΣΉ ΤΩΝ ΑΡΧΕΙΩΝ ΣΥΓΧΡΟΝΉΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΉΣ ΙΣΤΟΡΊΑΣ (ΑΣΚΙ)

Κυλοφόρησε τό πρώτο τεῦχος τῆς περιοδικῆς ἔκδοσης τῶν ᾿Αρχείων Σύγχρονης Κοινωνικῆς Ἱστορίας (ΑΣΚΙ), τό ΑΡΧΕΙΟΤΑΞΙΟ, ἀπό τίς ἐκδόσεις «Θεμέλιο». Προϊόν συλλογικῆς προσπάθειας ὅσων συμμετέχουν στίς δραστηριότητες τῶν ΑΣΚΙ, τό νέο περιοδικό ἐπιδιώκει νά ἀποτελέσει ἕνα δῆμα καί ἕνα ἐργαστήρι ὅπου θά παρουσιάζονται οἱ συλλογές καί οἱ δρατηριότητες τῶν ᾿Αρχείων Σύγχρονης Κοινωνικῆς Ἱστορίας καί θά φιλοξενοῦνται κείμενα συναφή μέ τήν ἱστορία τοῦ σοσιαλιστικοῦ καί ἐργατικοῦ κινήματος.

Ήπρόθεση τοῦ περιοδικοῦ νά καλύπτει ὅσο τό δυνατόν μεγαλύτερο φάσμα θεμάτων γιά τά ὁποῖα ὑπάρχει σχετικό ἀρχειακό ὑλικό στά ΑΣΚΙ εἰκονογραφεῖται ἀπό το πρῶτο αὐτό τεῦχος. Οἱ ἐκθέσεις τοῦ ᾿Ανδρέα Τζήμα γιά τήν ᾿Αντίσταση, οἱ ἐφημερίδες τοίχου τῆς ΕΠΟΝ καί οἱ χειρόγραφες μαρτυρίες πολιτικῶν κρατουμένων τῶν φυλακῶν τῆς Αἴγινας · ἀρχειακές ἑνότητες συγκροτημένες ἤ ὑπό κατασκευήν ὅπως τό ᾿Αρχεῖο τοῦ Ραδιοφωνικοῦ Σταθμοῦ «Ἐλεύθερη Ἑλλάδα / Φωνή τῆς ᾿Αλήθειας», τό ἀρχεῖο τῆς Ἔνωσης Τεχνικῶν Ἑλληνικοῦ Κινηματογράφου ποίν τή

δικτατορία τοῦ '67, τό 'Αρχεῖο τῆς ΕΚΟΝ «Ρήγας Φεραῖος» καί τῶν ὀργανώσεων τῆς «ἐξωκοινοβουλευτικῆς ἀριστερᾶς», ἀλλά καί συλλογές τεκμηρίων γιά τούς ελληνες πρόσφυγεςς πού διασώζονται ἀκόμη στήν Οὐγγαρία· στιγμές ἀπό τήν ἱστορία τῶν συλλογῶν τοῦ ΚΚΕ καί τοῦ φωτογραφικοῦ του ἀρχείου· ἡ μαρτυρία τῶν λογοτεχνῶν ὅπως τῆς Μέλπως 'Αξιώτη στά γράμματά της ἀπό τά χρόνια τῆς πολιτικῆς προσφυγιᾶς καί τοῦ τομέα διανοουμένων τῆς προδικτατορικῆς ΕΔΑ· ἀλλά καί διασταυρώσεις μέ συγγενή ἐρευνητικά κέντρα συγκέντρωσης ἀρχείων ὅπως τό «Κέντρο Συντήρησης καί Μελέτης Τεκμηρίων Σύγχρονης Ίστορίας» (Μόσχα) καί τό «Διεθνές Ἰνστιτοῦτο Κοινωνικῆς Ίστορίας» ("Αμστερνταμ). Τέλος ἡ πληροφοριακή διάσταση ἀναδεικνύεται ἀπό τίς στῆλες τῶν συναντήσεων, τῶν διδλιοπαρουσιάσεων γιά πρόσφατες ἐκδόσεις καθώς καί ἑνός χρονικοῦ καί ἡμερολογίου τῶν ΑΣΚΙ.

ένός χρονιχοῦ καί ἡμερολογίου τῶν ΑΣΚΙ. Ἡ ὕλη τοῦ περιοδιχοὖ, οἱ νέες προσεγγίσεις, ὑπογραμμίζουν μέ τόν σαφέστερο τρόπο καί τό αἴτημα γιά «ἀνοιχτά ἀρχεῖα» καί τήν ἀνάγκη δεύτερων ἀναγνώσεων καί ἀνα-

στοχασμῶν.